# الفقه الاستال مي

نتاوى كساحة المرج الديني آيالله الظرائ كان المرابط ال





# الفقه الإسلامي المؤردة المؤردة الأوّل المؤردة الأوّل المؤردة الأوّل المؤردة ا



فقاوى كساحة المرجع الديني آيذالله العظم الحساج السيسية ومحيد تعجيب المك كرسي محفوظ خ جمنع الحقوق

الطبعة التاسعة 18۳۱هـ/ ۲۰۱۰م

\_\_\_ تعريف الكتاب \_\_\_\_

\* الكتاب: الفقه الإسلامي - أحكام العبادات.

\* المؤلف: المرجع الديني آية الله العظمى السيد محمد تقي المدرسي.

\* الطبعة: التاسعة، ١٤٣١هـ/ ٢٠١٠م. (٢٢٢ صفحة).

\* الناشر: مركز العصر للثقافة والنشر - بيروت.



## بسي والله الإحماز التحييم

الحَــمَّدُ للَّهِ رَبِّ العِــالِمِينَ، وَصِـلَّى اللهُ عَـلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهُ الطَّــاهِرِينَ

الْلُقُدِّدَكَةُ ......٧.....

## المقدمة

## بسيب والله الرحمان التحديد

الحمدُ للله رَبِّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف خلقه محمد المصطفى وآله الهداة المرضيين؛ واللعنة على أعدائهم أعداء الدين.

وبعــد:

تزدادحاجة الناس إلى معرفة أحكام دينهم مع تعقيد الجياة وتنوع المسائل فيها. وبماأن أغلبية المؤمنين قدارتفع مستواهم الثقافي؛ فقد توكلت على الله وعزمت على تأليف سلسِلة من الكتب المستقلة في أبواب الفقه المختلفة وأسميتها بـ (الوجيز في الفقه الإسلامي). تميزت هذه السلسلة بذكر الآيات والأحاديث التي تهدينا إلى أحكام الشريعة، ليكون المؤمنون أقرب إلى روح الشرائع ومحتوى الأحكام، وينشطوا أكثر فأكثر لتطبيقها بتوفيق الله سِبحانه.

ولازلنا مستمرين على هذا النهج، حيث نرجو أن نكتب بإذن الله تعالى عشرة كتب أخرى حول سائرأ بواب الفقه، ليصبح المجموع أربعة وعشرين كتاباً.

ولكن بعض المؤمنين أصروا على تلخيص هذه الكتب و وضعها في كتاب واحد، لتسهل مراجعتها واستخراج الأحكام منها. وهكذا وفق الله سبحانه بعض الإخوة لذلك، وحرّر المجلد الأولهن الرسِالة العملية التي تحتوي على آرائـنا الفقهية.

٨ ...... أحكامُ العِبَ اداتِ

وقد أوصيت الإخوة برعاية الدقة في أمر هـذا الكتاب الفقهي، وأخبر وني مشكورين بأنه قد تمت الدقة فيه. فأسأل الله العلي القدير أن يجعل العمل بما فيه مبرئاً للذمة ومجزياً عنده، ويكون هذا الكتاب وما فيه من المسائل وسيلة إلى رحمته في يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم، إنه سميع الدعاء.

مُحمَّد تقي المدرّسي طهران ۱۲/۸/۱۲هـ



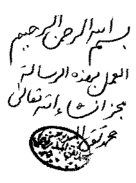
\* مَاهُوَالتَّقُلْدُ؟

\* أُحْكَامُ التَّقَليْدِ

\* الأُعْلِيَّةُ

\* كَيْنَ نَعْرِفُ الْمُحْتَهَدَ؟

\* شُرُوْطُ مَرْجِعِ التَّقَلِيْدِ \* أَحْكَ امُرالْبُ لُوْغ



## أحكام التقليد والبلوغ

#### ما هو التقليد؟

١ - الإسلام خاتم الرسالات الإلهية، وهو منهج كامل يشمل كل جوانب حياة الإنسان من العقيدة والأخلاق والعبادة والسلوكات الفردية والاجتماعية، والعلاقة مع كل ما في الكون.

٢ - ومن يرتضي الإسلام ديناً لنفسه فلابد أن يأخذ بمنهج الإسلام بشكل كامل في كل
 مجالات حياته، ويكيّف كل سلوكاته وأعماله وفق أحكام الشريعة.

٣- وهذا الأمر يتطلب من المسلم البالغ أن يكون عارفاً بها يحتاج من أحكام الشريعة
 وبصائرها حتى يستطيع تطبيقها في حياته.

٤ - ومعرفة أحكام الشريعة تحصل عن أحد طريقين:

ألف: أن يقوم الإنسان شخصياً باستنباط الأحكام من مصادرها الأصلية وهي: القرآن، والسنة، والعقل والإجماع (وهذه العملية هي الاجتهاد بالمعنى الفقهي) ثم العمل بها، وهذا بالطبع أمر شاق يتطلب جهداً ووقتاً كبيرين، ممّا لا يُتاح لكل الناس.

باء: أن يتبع غيره الذي يثق به ممن اجتهد واستنبط الأحكام الشرعية من مصادرها وهو ما نسميه بالتقليد<sup>(۱)</sup> فالتقليد هو العمل بقول المجتهد الجامع للشرائط التي سنذكرها فيها بعد.

<sup>(</sup>١) ليس المقصود بـ(التقليد) هنا محاكاة أعمال وتصرفات الغير دون وعي وإدراك، فهذا عمل مذموم عقلًا وشرعاً، إنها تعني الكلمة هنا: الاتباع الواعي والبصير للعالم الذي تجتمع فيه مؤهلات وشروط معينة يحكم بها العقل والشرع، ويثق به الإنسان فيجعله قائداً لنفسه في الحياة.

٥- إذاً فأكثرية البالغين يقلدون المجتهدين في التعرف على أحكام الشريعة، وبالتالي يقتدون بهم في حياتهم، ويتخذونهم قيادات يسيرون وراءهم في مختلف شؤون الحياة.

وبهذا الأسلوب الذي يؤيده عقل الإنسان وفطرته يستطيع المسلم أن يطمئن إلى أن حياته بشكل عام تسير وفق المنهج الإسلامي المطلوب.

#### أحكام التقليد:

٦- إذا عمل الإنسان دون اجتهاد أو تقليد كان عمله باطلاً إذا لم يصادف وقوعه موافقاً للواقع المطلوب منه أو لما كان وظيفته حسب رأي المجتهد الذي يقلده الآن.

٧- المشهور بين فقهائنا قديهاً وحديثاً عدم جواز تقليد المجتهد الميت ابتداءً(١) وهذا الرأي موافق للاحتياط، وبالذات في المسائل التي يُظن أن تطور الفقه قد أدى إلى اتساع وتطور مجالات اجتهاد المجتهد الحي بالقياس إلى المجتهد الميت.

#### الأعلمية:

٨- الأقوى عدم وجوب تقليد المجتهد الأعلم، بلى، الأولى انتخاب الأفضل تقوى وعلماً وكفاءةً.

٩ - الأقوى جواز العدول (أي الانتقال) عن تقليد مجتهد حيِّ إلى تقليد مجتهد حيّ الخر، سواء كان الثاني أعلم أم لم يكن.

• ١ - إذا لم يكن للمجتهد الذي يقلده فتوى (٢) في مسألة معينة، جاز الرجوع في ذلك إلى مجتهد آخر.

#### كيف نعرف المجتهد؟

١١ - قبل التقليد يجب التأكد من اجتهاد المجتهد، الذي نريد أن نقلده. وتحصل المعرفة بإحدى الطرق التالية:

ألف: المعرفة المباشرة، كما لـوكان المقلِّد من أهل الخبرة بأُمور الشريعة بحيث كان يستطيع أن يعرف من هو المجتهد ويميزه من غيره.

<sup>(</sup>١) أي الذي يريد أن يقلده جديداً بعد وفاته، لا مَنْ كان يقلده قبل الوفاة ويريد الآن الاستمرار على تقليده السابق.

<sup>(</sup>٢) الفتوى تعنى: الرأى الفقهي الذي يستنبطه المجتهد من المصادر الشرعية فيها يتعلق بمسألة معينة.

أحكامالتقليدوالبلوغ ......

باء: إخبار شخصين عادلين من أهل الخبرة.

جيم: الظاهر تتم معرفته أيضاً بإخبار الثقة الواحد الخبير إذا أورثَ إخباره ثقة واطمئناناً لدى العقلاء (العرف العام).

دال: الشياع المفيد للاطمئنان العرفي.

#### شروط مرجع التقليد:

١٢ - لا يكفي مجرد القدرة على الاستنباط والاجتهاد في جواز أخذ الدين وأحكامه من شخص، بل لابد أن تجتمع فيه الشروط التالية -بالإضافة إلى الاجتهاد-:

ألف: البلوغ.

باء: العقل.

جيم: الإيمان.

دال: العدالة.

هاء: الرجولة (الذكورة).

واو: الحياة.

زاي: طهارة المولد، أي ألا يكون ولد زنا.

17 - لا يشترط أن يكون المجتهد مجتهداً في جميع الفقه، بل يجوز تقليد المتجزّئ (وهو المجتهد في بعض أحكام الفقه وليس كلها جميعاً) تقليده فيها استنبط من أحكام الشرع، ولكنه لا يصلح لمنصب المرجعية العامة لحاجتها إلى الاستنباط في كل المسائل.

١٤ - العدالة عبارة عن: روح التقوى وروح الإيهان، والشاهد على توافرها في الإنسان هو تمسكه بحدود الله وأحكامه جميعاً، ويمكن معرفة ذلك عن طريق حُسن الظاهر الكاشف عرفاً عن الواقع.

وتعني العدالة فيما تعني: ألاّ يكون المجتهد متكالباً على الدنيا مجدّاً في الحصول على حطامها.

١٥ - إذا فَقَـدَ المجتهـد أحد الـشروط المذكـورة (كالعقل أو العدالة مثـلاً) وجب على المقلِّد العدول عنه إلى مجتهد آخر جامع للشرائط.

17 - على المكلف أن يعلم بفراغ ذمته، أي أنه قد عمل بها يجب عليه شرعاً سواء عن طريق العلم بتفاصيل وأجزاء العبادات وشرائطها وموانعها ومقدماتها وأحكام المعاملات

والعقود، أو عن طريق متابعة شخص عارف بالحكم موثوق في العمل كالحاج الذي يتبع مرشد الحملة دون معرفة بتفاصيل أعمال وواجبات الحج مسبقاً.

۱۷ - التقليد واجب على غير المجتهد في الواجبات والمحرمات. أمّا المستحبات والمكروهات فلا يجب فيها التقليد، بل يكفي أن يتأكد المؤمن أنها ليست واجبات أو محرمات، فإذا عمل بها بعدئذ رجاء الثواب كفى، ويكفي كذلك الرجوع إلى كتب الأدعية والآداب التي كتبها الموثوقون من علمائنا.

أمَّا في الأمور العادية فيجب أن يتأكد أنها ليست مخالفة للشرع.

۱۸ - إذا قلَّد مجتهداً، ثُمَّ شكَّ في كونه جامعاً لشر ائط التقليد، فإنْ كان الشك في بقاء الشروط واستمرارها فيكفيه اليقين السابق بها، حيث تُعَدُّ الشروط باقية ما لم يتأكد - بدليل شرعي - أنها زالت، أما إذا كان الشك في أصل توافر الشروط فيه، فعليه الفحص والتحقيق في أمر تقليده، أمّا أعماله السابقة فهي صحيحة إن شاء الله.

١٩ - إذا مضت على بلوغه فترة من الوقت، ثم شك بعد ذلك: هل كانت أعماله حتى الآن عن تقليد صحيح أم لا؟ بَنى على صحة أعماله السابقة، إلا أنَّ عليه التأكد من صحة تقليده من الآن فصاعداً.

• ٢- يجوز التبعيض في التقليد، أي أن يأخذ أحكام العبادات مثلاً من مجتهد، وأحكام المعاملات من مجتهد وأحدا في المعاملات من مجتهد آخر، ولكن ينبغي أن يلتفت المكلف بأن يخلص لله سبحانه وتعالى في اختيار المجتهد الذي يقلده، ولا يتبع هوى نفسه في ذلك.

٢١- إذا أخطأ شخص في نقل فتوى المجتهد للآخرين، يجب عليه إعلامهم بذلك، كما يجب على المجتهد الإعلام فيما إذا أخطأ في بيان فتواه.

## أحكام البلوغ:

١ - البلوغ حالة فطرية عند البشر -كما في سائر الأحياء- فإذا عرفها الإنسان بأية وسيلة فقد ترتبت عليه أحكامه.

٢ - وقد بين الوحي علامات للبلوغ تدل عليه، وعادة تتزامن هذه العلامات، ولكن يمكن الاكتفاء بواحدة منها إذا لم نعرف يقيناً تخلفها عن الحقيقة.

٣- علامات البلوغ هي التالية:

أحكام التقليدوالبلوغ .....

#### ألف: الاحتلام:

وهو بروز شهوة الجنس عند الفرد، إمّا في النوم أو اليقظة - وذلك بخروج المني وما يصاحبه من الرعشة الجنسية (الشهوة - النتر - اللذة - الفتور) ولا فرق في ذلك بين الذكر والأنثى، ولا بين أن يكون ذلك بمثير خارجي كالاستمناء أو داخلي كالرؤيا، ولا يجب أن يخرج المني فإذا عرف وجود استعداد النكاح كفي.

#### باء: إنبات الشعر:

ومن علامات البلوغ عند الجنسين إنبات الشعر الخشن على العانة (وهي فوق موضع الجنس) وهذه العلامة تعم الذكر والأُنثى.

## جيم: الطمث (للأنثى):

ومن العلامات المهمة عند الأَنثى الطمث. فبمجرد رؤية دم الحيض تُعَدُّ الجارية بالغة. حتى قبل أن تنتظم دورتها الشهرية.

## دال: الحمل (للأنثى):

والحمل علامة على سبق البلوغ عند الأنثى.

#### هاء: السن:

ويتحقق البلوغ عند الصبي -عادة- عند اكتهال السنة الخامسة عشرة من عمره، وعند الصبية باكتهال السنة الثانية عشرة، وقد تبلغ الصبية باكتهال السنة التاسعة في بعض البلاد والظروف.

وقد جعل المشهور من فقهائنا الكرام اكتهال السنة الخامسة عشرة للذكور، واكتهال السنة التاسعة للصبايا حداً للبلوغ. وقد وردت أحاديث شريفة في كل من هذين التحديدين. بينها الآيات القرآنية وأحاديث النبي وأهل بيته المنه المنه وأصول عند العامات السابقة وهي أصول محكهات تُردُّ إليها الفروع المتشابهة، وإن كان العمل بتحديد العمر عند الصبية بإكهال التاسعة أحوط فيها لا تكون للاحتياط مضاعفات سلبية أو أضرار على صحتها والله العالم(١١).

<sup>(</sup>۱) الاحتياط هنا يعني أن على البنت بعد إكهال التاسعة من عمرها وحتى تحقق البلوغ الشرعي حسبها ذكرناه أن تلتزم بالأحكام الشرعية ما لم يترتب على ذلك مضاعفات وأضرار فمثلاً: تتحجب وتصلي وتصوم إن لم يكن الصوم مضراً بصحتها أما في صورة الضرر فلا تصوم وإذا حجَّت في هذه الفترة ثم بعد تحقق البلوغ استطاعت للحج مرة أخرى تحج ثانية احتياطاً وإذا تزوجت في هذه الفترة لا يدخل بها زوجها.

| ٠                  |       |
|--------------------|-------|
| احكامُ العِبَاداتِ | <br>٦ |

٤ - إذا تخلَّف الطفل بسبب مرض أو غيره عن بلوغ أشده، وعلمنا بأنه لا يزال في مرحلة الطفولة فلا بلوغ حتى وإن تجاوز العمر المحدّد (١٦ سنة عند الذكر مثلاً).

٥- وإذا تقدّم البلوغ لعارض واكتملت بنية الطفل (الصبي والصبية) وظهرت علامات البلوغ ترتبت عليه آثاره، شريطة أن نعرف يقيناً أنه قد أدرك وتمّ رشده.



\* المُطَهِّرَاتُ

\* النِّجَاسِيَاتُ

\* الطَّهَارَاتُ الثَّالَاثُ

\* الدِّماءُ الشَّكَرِّثَةَ

\* النَّظَافَةُ وَالزِّينَةُ

\* آدَابُ المرضِ وَأَحْكَامُ الوَفَاةِ

أحكام الطهارة.....

## تمهيد

فكّر في نفسك ثم انظر إلى ما حولك من الطبيعة، ماذا ترى؟ أفلا تجدكل شيء - في مملكة ذاتك كما في آفاق العالم - قد نُظّم تنظيماً حسناً؟ فابتداءً من الذرة المتناهية في الضآلة وانتهاءً بالمجرَّة التي تحتوي على ملايين الشموس، لا تجد شيئاً من خلق الله إلا وقد قدّر الله له سنّة حكيمة.

تلك السنن هي الفطرة الإلهية، والانحراف عنها فساد، والعودة إليها صلاح.. والطهر تعبير عن فطرة الله في الإنسان، فكل ما نفع الإنسان وصلح له فهو طهارة ونقاء. وكل ما أضرّ به وأفسده فهو قذر..

صفة الصدق تنفع الإنسان وتصلحه، فهي طهارة القلب، وكذلك العطاء والإيثار.. بينها الكذب خلاف فطرة الإنسان، وانحراف عن سنّة الله، فهو رين القلب، وكذلك الخيانة والاستئثار.

والخبائث (البول والغائط والمني) تضر بالإنسان ولم تدفعها الطبيعة خارج الجسد إلاّ لفسادها. فهي قذارة، بينها التخلص منها طهر ونقاء وهكذا..

ولقد أمر الله عباده بالطهارة فيها يتصل بالروح والجسد والبيئة، وهكذا شرع الدين اجتناب القذر والاهتهام بالتطهر. قال ربنا سبحانه: ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَّنَهَا ﴿ ثَا فَأَلَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى ا

فإذا طهرت النفس من الشرك والشك والعصبيات وسائر الرذائل.. عادت إلى فطرة الله الأولى.

<sup>(</sup>١) سورة الشمس، آية: ٧- ٩.

وأمّا عن اجتناب قذارة الجسد فقد أمر الدين بذلك حين قال ربنا سبحانه: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّهُ وَاللَّهُ وَاللّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

وأمَّا طهارة البيئة فقد أمر الله بها فقال سبحانه: ﴿وَلَا نُفُسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعَدَ إِصْلَحِهَا ﴾(٢).

وحرّم الخبائث التي تعني القاذورات باختلاف أنواعها كما تشمل ما يضر بالإنسان، فقال سبحانه: ﴿وَيُحِلُ لَهُمُ ٱلطّيِبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْثِ .. ﴾(٣).

وفرض اجتناب النجس فقال سبحانه: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُثْرِكُونَ نَجَسُ فَلَا يَقْرَبُواْ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَكَذَا ﴾(٤).

واعتبر اجتناب الرجس حالة فطرية عند البشر، فبيّن أن الرجس المعنوي كما الرجس المعنوي كما الرجس المادي يقتضي الاجتناب، فقال سبحانه: ﴿إِنَّمَا ٱلْخَمُّرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزْلَامُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطُنِ فَأَجْتَنُوهُ ﴾(٥).

وهكذا نستفيد أمرين:

أولاً: إنّ الهدف الأسمى من فرض التطهُّر واجتناب الخبائث، وبالتالي من بيان الأحكام الشرعية التي سوف نستعرضها فيها يلي هو: العودة إلى الله وإلى تلك الفطرة النقية التي خلق الله الإنسان عليها. وعلينا تحقيق هذا الهدف من خلال تطبيق الأحكام الشرعية السامية التي أمر الدين باتباعها.

ثانياً: على المسلم السعي نحو الطهر والنظافة بكل وسيلة ممكنة حسب المستطاع تنفيذاً لعمو مات النصوص السابقة التي استعرضناها، بلى إن ذلك لا يرقى إلى مستوى الإلزام إلا بدليل قاطع، والأمثلة التالية تهدينا إلى ذلك:

ألف: لو احتوى طعام أو شراب على سم نقيع أو فيروس قاتل وجب الاجتناب عنه تحصيلاً للطهر، واجتناباً للنجس، وتطبيقاً للنصوص التي تنفي الضرر، ومحافظة على الحياة المحترمة.

<sup>(</sup>١) سورة المدتّر، آية: ٤ - ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، آية: ٥٦ و ٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، آية: ١٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، آية: ٢٨.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، آية: ٩٠.

باء: ولدى تلوث طعام أو شراب أو شيء من المتاع بالميكروب غير القاتل أو احتمال ذلك احتمالاً عقلائياً، فإنّ الاجتناب عنه يكون مستحباً ولا يجب إلاّ عند خوف ضرر بالغ.

جيم: يستحب رعاية الطهر والنظافة والجمال أبداً، لتكون البيئة المحيطة بالإنسان (البيت - الشارع - المتاع - والأدوات) تعبيراً عن جمال الشريعة وطهرها ونقائها، كما يكره تلويث البيئة (مثل: إلقاء القمامة في الشارع أو تخريب الحدائق أو صب الغُسالة في المياه النظيفة أو ما أشبه) ويحرم ذلك إذا أدّى إلى ضرر بالنفس أو بأموال المسلمين، أو أدّى إلى فساد في الأرض بأي نوع حسب رأي الخبراء الموثوقين.

وقد حدّد الشرع طائفة من المطهرات التي فصّلها وبيّن أحكام التطهر بها (الماء - التراب - الشمس) ولكنه لم يخصص التطهير بها فحسب، إنّا أمرنا بصراحة وبكلمات مطلقة وعامة بضرورة التطهير بكل وسيلة ممكنة، فقال سبحانه: ﴿وَٱلرُّحْرَ فَٱهْجُرُ ﴾(١).

وقال تعالى: ﴿فَٱجۡتَكِنِبُواْ ٱلرِّجۡسَكِ مِنَ ٱلْأَوۡتُكِنِ ﴾(١).

و قال سبحانه: ﴿إِنَّمَا ٱلْخَتُرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَنْصَابُ وَٱلْأَزَّلَهُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ فَٱجْتِنِبُوهُ ﴾ (٣).

وحين أمر بالطهر والنظافة فقد أمر بتحقيق الطهر والنظافة بكل وسيلة ممكنة. فإذا علمنا بأنّ مادة مطهرة تزيل الخبث ولا تدع له أثراً، فإنّ علينا الاستفادة منها لتنفيذ أمر الشرع بالطهارة. مثلاً: الدم الذي تجمّد على الثوب أو البدن إن لم يمكن إزالته إلاّ بالصابون، فعلينا استخدامه لإزالته.

وكذلك القذارة التي تصيب مكاناً ولا تذهب إلاّ بالمواد المطهرة، فعلينا استخدامها لتحقيق هدف النظافة.

ومن زاوية أخرى، يجب اجتناب الوسوسة في الطهارة، فالنجس هو الرجز الذي يجب أن يهجر، أمّا المتنجس به فإنها وجب الاجتناب عنه لوجود أثر النجس فيه، أمّا إذا عرفنا يقيناً انعدام أثر النجس فلا يجب الاجتناب عنه. ومن هنا يشترط في سراية النجاسة؛ الرطوبة، علماً بأن الله تعالى قد جعل في الخليقة نظاماً للتطهير، فالماء يطهر بعضه بعضاً، والأرض تطهر بعضها بعضاً، والشمس والتحولات الكيمياوية وغيرها تطهر الأشياء، حتى إنَّ تَقَادُمَ الزمان

<sup>(</sup>١) سورة المدّثر، آية ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، آية ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، آية ٩٠.

٢٢ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

قد يؤدي إلى طهارة الأشياء بسبب ذلك النظام الإلهي المودع في الخلق.

ومن هنا كانت القاعدة العامة طهارة الطبيعة من حولنا إلاّ عند العلم بقذارتها. وقد جاء في الحديث عن الإمام الصادق عَليتَكِير: «كُلُّ شَيْءٍ نَظِيفٌ حَتَّى تَعْلَمَ أَنَّهُ قَذِرٌ»(١).

وحول أهمية النظافة قال النبي ﴿ يَنظَفُوا بِكُلِّ ما اسْتَطَعْتُمْ، فَإِنَّ الله تَعالى بَنَى الإِسْلاَمَ على النَّظافَةِ، ولَنْ يَدْخُلَ الجَنَّةَ إِلاَّ كُلُّ نَظِيفٍ» (٢٠).

وقال ﷺ أيضاً: «الإِسْلامُ نَظِيفٌ فتَنَظَّفُوا فإنَّهُ لاَ يَدْخُلَ الجِنْةَ إلاَّ نَظِيف»(٣).

وقال أيضاً: «إنّ الله طَيِّبٌ يُحِبُّ الطَّيِّب؛ نَظِيفٌ يُحِبُّ النَّظَافَةَ»(٤).

عنه على النَّظَافَةُ مِنَ الْإِيمَانِ.. (النَّظَافَةُ مِنَ الْإِيمَانِ..)(٥).

وقال النبي عَلَيْ الْنَسْ: «يَا أَنْسُ أَكْثِرْ مِنَ الطَّهُورِ يَزِيدُ اللهُ فِي عُمُرِكَ وَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَكُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ عَلَى طَهَارَةٍ فَافْعَلْ فَإِنَّكَ تَكُونُ إِذَا مِتَّ عَلَى طَهَارَةٍ مِتَّ شَهِيدًا»(١).

ثم إن أحكام الدين في التطهر نافعة للآخرة وللدنيا أيضاً، فالله يحب التوابين ويحب المتطهرين. وأي فطرة سليمة لا تحب الطهارة والنقاء؟! والله يأمرنا بأن نأخذ زينتنا عند كل مسجد، وأي إنسان لا يرتاح للزينة؟!.

ومن هنا فقد اتبعنا سيرة السلف الصالح في بيان سنن الزينة، وآداب النظافة مع بيان أحكام التطهر.. كما تطرقنا عند الحديث عن فقه الوفاة، إلى آداب المرض وما يتعلق بالعلاقات الاجتماعية في هذه المرحلة الحساسة من حياة كل إنسان.

وسوف تجد كيف استوعبت تعاليم الشريعة الغرّاء أبعاد حياة البشر؛ فيها يتصل بعقله وروحه وجسمه وعلاقاته بالناس. وكتاب الطهارات دليل حيٌّ على هذه الحقيقة الهامة.

#### تعريف الطهارة:

الطهارة لغة: هي النظافة والنزاهة عن الأوساخ والأدناس، وفي المصطلح الشرعي: هي

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (تحقيق مؤسسة آل البيت ﷺ): ج٣، ص٤٦٧.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال: ج٩، ص٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) كنز العمال: ج٩، ص٧٧٧.

<sup>(</sup>٤) صحيح الترمذي، ج٠١، ٢٤٠.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الوسائل، ج١٦، ص٢١٩.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة: ج١، ص٣٨٣.

أحكام الطهارة.....

اسم للوضوء أو الغسل أو التيمم، ويعرّفها الفقهاء بأنها: «استعمال طهور مشروط بالنية».

ولقد اهتم الإسلام اهتماماً بالغاً بأمر الطهارة، حيث جعلها من الأمور الأساسية في حياة الإنسان، واعتبر الطهور نصف الإيمان -حسب الحديث الشريف- كناية عن أهميتها في الشريعة الإسلامية.

وبالطهارة يتخلص الإنسان من الأوساخ الحسية والنجاسات التي عبّر عنها الفقه الإسلامي بالخبث، كما وتحصل بها الطهارة والنقاوة المعنوية من الأدناس الروحية والتي عبر عنها الفقه بالحدث، وقد أشار القرآن الكريم إلى كل ذلك في قوله تعالى: ﴿وَيُنَزِلُ عَلَى مُن السَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ وَيُدُهِبَ عَنكُو رِجْزُ الشَّيَطنِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُم وَيُكبِّتَ بِهِ الْأَقْدَامَ ﴾ (١).

وإنَّ من أول المواضيع التي يبحثها الفقهاء في كتبهم هي (الطهارة) نظراً لأهميتها في الشريعة الإسلامية، ولأنهم جعلوها أساساً ومدخلاً للمباحث الفقهية. وقد يكون هذا الاهتهام نابعاً من توجيه الرسول العظيم المنه المسلمين في كثير من الأحاديث إلى النظافة والطهارة، وإلى بناء مجتمع منزّه عن الأوساخ المادية والمعنوية، كها جاء في الحديث الشريف عن النبي النبي المنه والمنوية، وكن يَدْخُلَ الله تَعالى بَنَى الإِسْلاَمَ على النّظافَة، وكنْ يَدْخُلَ المَّيْقُوا بِكُلِّ ما اسْتَطَعْتُمْ، فإنَّ الله تَعالى بَنَى الإِسْلاَمَ على النّظافَة، وكنْ يَدْخُلَ المَنْ يَلْ فُلُ نَظِيفٍ» (٢).

ولقد أمر الإسلام بالطهارة وحث عليها كي يكون المؤمن على نظافة دائمة، ويهجر الأدناس والأوساخ المادية والمعنوية، وكي تطهر روحه وتتزكى نفسه، إذ ليس المقصود من تشريع الطهارة جانبها المادي المحسوس فحسب، بل الطهارة الروحية أيضاً.

والطهارة الحسية هي إزالة النجاسة عن الثوب والبدن وما شابه ذلك، وتحصل بواسطة الماء والشمس والأرض وغيرها من المطهرات حسب شروط معينة يأتي تفصيلها.

وأمّا الطهارة المعنوية فهي الوضوء والغسل والتيمم والتشرف بالإسلام، وهي تحصل بواسطة الماء والأرض والإقرار بالشهادتين، حسب شروط معينة أيضاً.

وبالطهارة تتهيأ للصلاة وللطواف (الواجب) ومسّ كتابة القرآن وما أشبه.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية ١١.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال: ج٩، ص٢٧٧.

٢٤ ...... أحكامُ العِبَاداتِ

## الفصل الأول: المطهرات

## الأول: المساء

#### تعريف وتقسيمات الماء:

الماء -وجمعه مياه- ينقسم إلى: مطلق ومضاف.

ألف: أمّا الماء المطلق فهو: ما كان على أصل خلقته، أو ما يمكن أن نطلق عليه لفظة (الماء) من دون إضافة كلمة أخرى لتعريفه، وهو كل ما جادت به السماء؛ كماء المطر وما يذوب من الثلج والبَرَد المتساقط من السماء، وكل ما استقر في الأرض -باطنها وظاهرها-كمياه البحار والأنهار والشلاّلات والعيون والآبار والمياه المعدنية، سواءٌ كان عذباً أو مالحاً.

والماء المطلق طاهر ومطهِّر، مزيل للخبث ورافع للحدث.

ولا يضر بإطلاقه ما يطرأ عليه من تغيُّر بواسطة طول المكث، أو بسبب جرف للتراب والأعشاب وأوراق الشجر والطحالب وما إلى ذلك، إذا كان التغيير لا يخرجه عن اسم الماء عرفاً.

باء: وأمّا الماء المضاف فهو ما عدا الماء المطلق من السوائل، كماء الورد، والخل، أو ما يُعْصَر من الأجسام كعصير الفواكه، أو غير ذلك ممّا يحصل من امتزاج الماء مع غيره من الأجسام كالشاي وغيره. وهو طاهر -بذاته- غير مطهّر لغيره، ولا مزيل للخبث ولا رافع للحدث.

جيم: وينقسم الماء المطلق إلى خمسة أقسام:

١ - ماء المطر. ٢ - الماء الجاري.

٣- ماء البئر. ٤ - ماء الكر.

٥ - الماء القليل.

أحكام الطهارة ......

#### أقسام الماء المطلق:

## ١- ماء المطر:

لكي يطهِّر الماء النازل من السماء يشترط أن يكون بقدر يصدق عليه (ماء المطر) والأحوط أن يكون بقدر يجري لو نزل على أرض صلبة.

فإذا أصاب المطر شيئاً متنجساً ليس فيه عين النجاسة، طهر منه ما أصابه المطر، ولا يعتبر في الثوب والفراش وما شابه العصر إذا نفذ فيه المطر، بحيث اعتبره العرف مغسولاً به.

## وفيها يلي بعض التفصيل في هذه المسألة:

١ - إذا سقط المطر على أرض ملوّثة بعين النجاسة كالأرض التي عليها الخمرة أو الدم،
 ثم تطايرت بعض القطرات منه فإنها طاهرة.

بلى إذا تغير لون تلك القطرة من الماء أو رائحتها أو طعمها بسبب ملاقاة النجاسة فهي متنجسة.

٢- إذا سقط المطر على سطح الدار وكان عليه بول أو دم أو غيره من الأعيان النجسة، فإن الماء الجاري من السطح طاهر حال تقاطر المطر حتى وإن مرّ على العين النجسة، وهكذا لو جرى الدم وماء المطر فاختلطا وسال الماء على جسم طاهر، فإنة طاهر حال سقوط المطر.

أمَّا إذا توقف المطر: فإذا عرفنا بملاقاة النجس للهاء بعد توقف المطر فإنَّه نجس، وكذلك إذا تغير الماء بأوصاف النجس.

وكذا الحكم بالنسبة إلى ماء المطر الذي يتقاطر عبر السقف.

٣- كما تَطْهُر الأرض النجسة بسقوط المطر عليها مباشرة، كذلك تَطْهُر بجريان ماء المطر عليها، كما إذا كانت الأرض تحت السقف أو كانت قطعتان متجاورتان فنزل على إحداهما المطر فجرى الماء من القطعة الأولى على القطعة الثانية.

٤ - طين المطر طاهر، فإذا سقط المطر على تراب نجس فتحول طيناً فإنّ المطر يطهّره.

٥- إذا سقط المطر على حوض ماء أو غدير أقل من الكر، فإنّه يصبح حال تقاطر المطر كهاء الكر والجاري، تجري عليه أحكامهما.

٢٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

## ٢- الماء الجاري:

## ما هو الماء الجاري؟

الماء الجاري هو كل ماء يسيل عن مادة (مخزون)، كالعيون والقنوات<sup>(۱)</sup> والأنهر، سواء منها ما تكونت من العيون أو من ذوبان الثلوج، ويلحق به كل ماء متصل بها يمده، ولو كان واقفاً مثل عين الماء التي لا تجري.

وهكذا لا يعتبر الماء المنفصل عن المادة جارياً إلاّ إذا كان عظيماً، فيحسب وجود كميات كبيرة من الماء المتدفق مادة له.

## وفي المسألة فروع نشير إليها فيها يلي:

١ - لا ينجس الماء الجاري بملاقاة النجس سواءٌ كان كراً أو أقل -مادام متصلاً بالمادة-.

٢ - الماء الجاري على الأرض إن لم يكن متصلاً بكُر ولا بنبع ولم يكن بمقدار كر، فهو
 كالماء القليل يتنجس بملاقاة النجس.

٣- النبع الذي ينبع زماناً ويتوقف عن النبع زماناً آخر، حكمه حكم الجاري حال النبع.

٤ - النبع الذي لا يجري و لا ينبع إلا إذا أخذ منه الماء، فحكمه حكم الماء الجاري بالرغم من أنه ليس بجارٍ وذلك لأنه متصل بهادة، أي بـ (مخزون).

٥ - حكم الغُدْرَان والأحواض المتصلة بالماء الجاري، حكم الماء الجاري مادامت متصلة بالجاري عرفاً، ولا فرق بين أن يكون الاتصال من ظاهر الأرض أو باطنها.

7 - إذا اندفع ماء قليل من محل بقوة، والتقى أسفله بالنجاسة، فلا تسري نجاسة الأسفل إلى الأعلى.

٧- ماء الحمام المتجمع في الأحواض الصغيرة والمتصلة بهادتها المتجمعة في المخزن،
 يعتبر بحكم الجاري يُطَهِّر بعضه بعضاً، شريطة أن يكون في المخزن مقدار كرّ من الماء، أو
 يكون مجموع ما في الأحواض الصغيرة والمخزن قدر كر أو أكثر.

٨- تعتبر شبكة أنابيب المياه المتصلة بمخازنها التي هي أكثر -بالطبع- من مقدار الكر
 بمثابة الكر.

<sup>(</sup>١) القنوات: هي مجموعة آبار تحفر متقاربة ثم توصل بعضها ببعض من باطن الأرض، ليجري الماء عبرها من الأراضي العالية إلى الأراضي المنخفضة ومياهها تعتبر من المياه الجوفية إلا أنها تجري كهاء النبع.

9 - إذا صادفنا ماءً جارياً ولم نعلم هل أنه بقدر الكر أم أقل، وهل هو متصل بهادة ومخزون أم لا، فهو بمثابة الماء القليل، لأن شرط الاعتصام عن النجاسة غير معلوم، وهو الاتصال بالمادة أو بلوغه قدر كر من ماء.

• ١ - لابد أن يستمر اتصال الماء الجاري بهادته ولو بصورة الرشح أو التقاطر المتوالي والكثيف، أمّا لو انقطع الاتصال بأية طريقة - بحيث لا يمده - فإنّه يصبح بمثابة الماء الراكد، فلو كان أقل من الكر كان حكمه حكم الماء القليل.

#### ٣- ماء البئر:

ماء البئر معتصم لا ينجسه شيء إلاّ ما غيّر لونه أو طعمه أو رائحته. وفروع المسألة على النحو التالي:

١ - إذا وقع في البئر نجس، كما لو مات فيه إنسان أو بعير أو شاة أو كلب، أو صبب فيه خمر أو غير ذلك من النجاسات، فإنّه يستحب مؤكداً أن ينزح منها مقدار من الماء يناسب حجم النجاسة التي وقعت فيها، حتى يرتفع الاستقذار العرفي عنها، بل لا يترك الاحتياط بنزح دلاء منها إذا أريد استعمالها في الشرب، خصوصاً مع وقوع الخمر والميت المتلاشي فيها.
 كل ذلك إذا لم يتغير الماء بالنجاسة وإلا فإنه نجس مادام التغير باقياً.

٢ - إذا صبّت نجاسة في بئر فغيّرت لونه أو رائحته أو طعمه ثم زال ذلك التغيّر، فإنّ ماء البئر يطهر مرة ثانية وإنْ لم ينزح منه شيء.

## ٤- ماء الكر:

الكر مكيال كان الناس يستخدمونه في العصور السابقة.

وأصل الكلمة يعني البئر، ويبدو أن المزارعين كانوا يكيلون إنتاجهم بحفرة يحفرونها في الأرض شبيهة بالبئر.

وبالرغم من اختلاف الفقهاء في تحديد الكر، إلا أنّ التحديد لم يكن بالدقة الحسابية بل بالمنهج العرفي.. فهو في أقل مقاديره سبعة وعشر ون شبراً مكعباً. وفي أكثر مقاديره حوالي ثلاثة وأربعين شبراً مكعباً. وهذا يعني كفاية المقدار الأقل أما المقدار الأكثر فهو الأفضل. ولأن الأشبار مختلفة الطول فالمرجع هو الشبر المتوسط.

ويبدو أن أصل الكركان أسطواني الشكل كهيئة البئر، وقد جاءت التحديدات الشرعية

على أساس تلك الهيئة الأسطوانية. فإذاً؛ إذا أردت معرفة مقدار الكر في ظرف مدور(١) فها على أساس قطره وعمقه، فإذا كان كل منها أكثر من ثلاثة أشبار ونصف، كفي.

وإذا كانت الهيئة غير أسطوانية (مثل حوض مربع الشكل) فيكفي أن يكون كل من الطول والعرض والعمق ثلاثة أشبار.

وإذا أضفت نصف شبر إلى كل من التقديرين كان أوفق للاحتياط وأقرب إلى الطهر، ولكنه غير واجب.

## وهنا فروع هي على النحو التالي:

١ - ماء الكر معتصم لا ينجسه شيء إلا عين نجسة تُغير لونه أو طعمه أو رائحته،
 حسب التفصيل الذي ذُكِرَ في الماء الجاري.

٢- إذا غيرت العين القذرة مقداراً من الكر تنجس الباقي الأقل من الكر أيضاً، ويحتمل قوياً طهارته إلا إذا تغير الماء كله.

٣- لـ و جمد بعض ماء الكر ولم يبلغ الباقي مقدار الكر والتقى بالنجاسة، تنجس هذا الباقي وتنجس أيضاً ما يذوب من الماء الجامد، إلا إذا كان كثيراً جداً بحيث يصبح الثلج مادة له كالنبع ومثل ثلوج الجبال، وهكذا الأحواض الكبيرة والغدران الواسعة.

٤ - لـو أيقنا بأنْ مقداراً من الماء هو بحجم الكر، ثم شككنا هل أنه نقص عن الكر أم هو باقٍ على كونه كراً؟ فالحكم هو اعتبار بقاء حالة الماء الأولى (وهي الكرّيّة).

أمّا لـ و علمنا بكون الماء قليلاً ثم لم نعلم هل بلغ حـ د الكر، نعتبره ماءً قليلاً حتى نعلم أنه قد بلغ حد الكر.

٥ - لـو صادفنا ماءً ولم نعرف أنّه بمقدار كـر أم لا، فالأقوى عند عدم إمكان الفحص اعتباره غير كر.

وهكذا لو صادفنا مائعاً ولم نعرف أنَّه ماء أم سائل آخر، لا نعتبره ماءً.

٦ - لـو صادفنا نجاسـة في ماء كر، ولم يحصل لنا العلم بتاريـخ وقوعها فيه، أي لم نعلم
 هل النجاسة وقعت في الماء قبل بلوغه كراً أو بعد ذلك، نحكم بطهارة ذلك الماء.

أمًّا إذا علمنا بتاريخ وقوع النجاسة في الماء وجهلنا تاريخ بلوغه قدر كر، حكمنا

<sup>(</sup>١) مثل حفرة في الأرض أو برميل أو حوض مدور أو ما أشبه.

٧- إذا صادفنا ماءً كراً ولم نعلم أنه مطلق أم مضاف، حكمنا فيه بأنه مطلق، فيكون مطهِّراً ولا يتنجس بمجرد الملاقاة بالنجس.

#### ٥- الماء القليل:

## تعريف الماء القليل:

كل ماء لم يبلغ قدر كرّ ولا يكون متّصلاً بهادة (مثل نبع ظاهر أو خفي) فهو ماء قليل. وهنا نشير إلى فروع المسألة:

١ - إذا أصاب النجس ماءً قليلاً تنجس ذلك الماء، ولا فرق بين أن يُلقى النجس في الماء، أو يُصب الماء على النجاسة. بلى لو صُبّ الماء القليل على موضع نجس، تنجس ما صُبّ منه على النجس فقط دون ما هو باق في الإناء، وهكذا الماء القليل الجارى بقوة ممّا لا يعتبره الناس ماءً واحداً.

أمّا لو جرى الماء القليل فوق الأرض بفتور، ولاقت النجاسة أسفله تنجس العالي أيضاً، لاعتباره ماءً واحداً.

٢- إذا صُبُّ الماء القليل على شيء نجس لإزالة عين النجاسة، ثم انفصل الماء من المغسول، كان الماء المنفصل -وهو ما يسمّى بالغُسَالة - نجساً، حتى بعد زوال عين النجاسة وقبل طهارة المغسول.

و لابدَّ من الاجتناب عن الغُسالة -حسب المستفاد من الأدلة-. بلى، القطرات التي لا تحمل عين النجس والتي تنتضح حال الغسل طاهرة على الأقوى، وإن كان الاحتياط يقتضي الاجتناب عنها.

٣- الماء المتبقي في الثوب المغسول بعد عصره، وفي الإناء بعد غسله وإهراق غسالته،
 طاهر على الأقوى.

٤ – عند التطهُّر بالماء بعد قضاء الحاجة (من بول أو غائط) لو ترشحت قطرات من ذلك الماء على البدن أو الثوب أو وقع الثوب فيه، فإنه لا بأس به ولا يجب تنظيف البدن والثوب من ذلك.

بلى لا يعاد استعمال مثل هذا الماء لا في تطهير النجس ولا في التطهر بالوضوء والغسل.

٣٠......أحكامُ العِبَاداتِ

#### أحكام الماء المضاف:

سبق بيان معنى الماء المضاف وتعريفه، أما أحكامه فنذكرها في الفروع التالية:

١ - قال الفقهاء وفي : لا يطهّر الماءُ المضاف أيَّ شيء نجس، ورأى بعض القدماء منهم أنَّ النجاسة ترتفع بالماء المضاف، وهذا الرأي حسن وبالذات عند الاضطرار وعدم وجود الماء، بشرط التأكد من زوال النجس وأثره وصدق التطهير عرفاً، وذلك مثل التطهير بالمواد الطبية المطهّرة.

ولا يصح الوضوء والغسل بالماء المضاف، لأن الواجب أن يكونا بالماء المطلق.

٢- يتنجس الماء المضاف بملاقاته النجاسة، وسريان النجاسة فيه عرفاً، بحيث يجعله خبيثاً وقذراً فيشمله قوله تعالى: ﴿وَالرُّحُرَ فَالْمَجُرُ ﴾ وقوله: ﴿وَيُحُرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبْبَيْنَ ﴾ وعليه فإنَّ هذا الحكم لا يشمل ما يلي:

ألف: منابع النفط ومخازنه الضخمة، ومخازن الأدوية وأحواض العصير الكبيرة، والمياه الغازيّة الكثيرة، إذا أصابتها يد نجسة، أو قطرت فيها قطرة دم ولم يَسْرِ إلى جميعها عرفاً، فإنها لا تتنجس على الأقوى، لأنها ليست ممّا يشملها عموم النهى عن النجاسات.

باء: لو صُبَّ المائع المضاف من أعلى على موضع نجس، تنجس ما صُبَّ منه على النجس فقط دون ما هو باق في الإناء، لأنه لا تسري القذارة من الأسفل إلى الأعلى في هذه الصورة عرفاً.

٣- يَطْهُر المائع المضاف المتنجس لو استُهلكَ في ماء عاصم (أي ماء طاهر بمقدار كُرِّ أو أكثر)، ويبقى على طهارته حتى لو أعيد إلى حالته السابقة، وذلك لأن الماء العاصم لاقى الأجزاء المتنجسة بملاقات القذارة، وطهَّرها.

## وهنا فروع هي على النحو التالي:

ألف: إذا ذاب الزيت والدهن المتنجسان أو أية مادة دهنية متنجسة في ماء عاصم يغلي، فإنها تطهر لو امتزجت بالماء حتى ولو لم تستهلك المادة الدهنية في الماء تماماً.

أمّا إذا استهلك الماء في المادة الدهنية (وأصبح الماء مضافاً) بحيث لم يعد ماءً مطلقاً عند الناس، فإنها تنجّس الماء أيضاً.

وهكذا الحكم بالنسبة إلى الدبس وماء الورد والمرق وما شابه ذلك.

باء: الأحوط في المرق أو الدهن الذائب الذي يموت فيه حيوان له دم سائل، الاجتناب عنه مطلقاً، للنصوص الصريحة، ولأنه ممّا يفهم من نصوص اجتناب الميتة، ولأن ذوبانها في الماء الحار لا يمنع وجود أجزاء من الميتة فيها.

جيم: دهن الخنزير، أو أية مادة تُتخذ من نجس العين لو صبَ في ماء عاصم يغلي، ثم أعيد إلى حالته السابقة بقى على نجاسته وحرمته.

دال: إذا تم تبخير الماء المضاف المتنجس فإنَّ بخاره طاهر للاستحالة.

هاء: إذا قُطِّر المائع النجس ولم تحصل الاستحالة ولم يستهلك فإنّه يبقى نجساً، كما إذا قُطِّر الدم بحرارة شديدة - وهو غير بخار الدم طبعاً - أو قُطِّرَ الدهن المذاب، وما أشبه، نعم لو استهلك وخرج عن حالته السابقة فعند ذلك يصبح طاهراً.

## تغيُّر الماء:

الماء المتغيّر هو الماء الذي تغيّرت إحدى صفاته الثلاث، الطعم والرائحة واللون، بتأثير النجاسة، وإليك التفاصيل:

 ١ - ينجس الماء الكثير لو أُلقي فيه شيء نجس كالبول والدم والميتة وتغير أحد أوصافه بسبب ذلك.

٢- قال الفقهاء: لا ينجس غدير الماء إذا كانت في مجاورته ميتة وأثرت رائحة الميتة في رائحة المية في رائحة الماء أو طعمه دون أن تتفسخ الميتة في الماء، ولكن الاحتياط في الاجتناب عنه لأن ظاهر النصوص يشمله، بالإضافة إلى قوله تعالى: ﴿وَالرُّجْزَ فَاهْجُرُ ﴾(١).

٣- لابد أن يكون التغيّر بسبب النجس وحده، فلا ينجس الماء الكثير إذا حصل التغيّر بسبب عاملين: النجس وغيره.

3 - إذا صُبُّ الماء المتنجس المتغير بالدم في غدير من الماء مثلاً، فتغيّر أحد أوصاف ماء الغدير بسبب الماء المتنجس بالدم، تنجس ماء الغدير أيضاً، وهكذا بالنسبة إلى كل ماء متنجس متغير بعين النجس، فإنّه يُنَجِّس حتى الماء الكثير لو غيّر ذلك الماء بوصف عين النجاسة التي نجّسته وغيّرته.

٥ - الماء الملـون المتنجس لا ينجّس الماء الكثير إذا غيّر لون الماء بغير لون النجاســة، إلاّ

<sup>(</sup>١) سورة المدثر، آية ٥.

أنْ يكون التغيير بمقدار يُخرج الماء الكثير عن كونه ماءً مطلقاً.

٦- إذا صب في الماء الكثير دم وكمية من الحبر الأحمر -مثلاً - فتغير الماء بهما معاً، فإنْ
 كانت كمية الدم كافية لتغيير الماء بمفردها تنجّس الماء، وإلا فلا.

٧- إذا كان غدير الماء نتناً، فوقعت فيه ميتة وبقيت فيه فترة كانت من شأنها أنْ تنتن ماء الغدير لو لم يكن نتناً، فإنّ الماء يعتبر نجساً، ذلك لأنّ ظاهر النصوص اشتراط التغيّر الحقيقي، دون أن يكون ظهوره شرطاً.

٨- إذا وقعت ميتة في الماء الكثير، فمنع البرد الشديد، أو ملوحة الماء، أو أية ظاهرة أخرى، تأثير الميتة في أوصاف الماء -بحيث لو لم تكن هذه الظاهرة الطبيعية أو تلك لكانت تغيره – فالحكم هو طهارة الماء، لأنّ التغيير لم يحصل.

9 - لو سُلبت خصائص العين النجسة منها، كما لو سُلب من الدم خصائصه، أو عقمت الميتة فلم تؤثر في رائحة الماء مثلاً، فالظاهر عدم نجاسة الماء الكثير بهما لعدم حصول التغيير واقعاً، بالرغم من أنَّ التغيير كان يحدث لو لا المانع، ولكن الاحتياط هو الاجتناب عنه.

• ١ - يتنجس الماء أيضاً لو حصل التغيير بزوال اللون الأصلي للماء، أو فقدان طعمه الطبيعي، كما لو كان الماء مالحاً، فذهبت عنه الملوحة بسبب الدم -مثلاً - وأصبح كالمياه العادية بلا طعم، لأن حكمة النجاسة عند التغيّر هي قاهرية وغلبة النجس على عصمة الماء، والنصوص تشمله أيضاً، أوليس هذا نوعاً من تغيّر الطعم والرائحة؟.

1 ١ - لا يكفي التغيّر في أية صفة أخرى من صفات الماء -غير اللون والطعم والرائحة-مثل الخفة والثقل واللزوجة والصفاء، إلا إذا أصبح الماء مضافاً بالنجاسة فلم يعد العرف سمّه ماء مطلقاً.

١٢ - يتنجس الماء لو حصل التغيّر بعد إخراج النجس منه، بـشرط ألاّ يكون التغيّر بسبب غير النجس.

١٣ - يتنجس الماء إذا وقع فيه جزء من الميتة، ووقع جزء آخر من الميتة قريباً من الماء، ممّا جعلها يؤثران فيه معاً بالمجاورة والمباشرة.

١٤ - عند الشك في حدوث التغيّر في الماء، أو الشك في حصول هذا التغيّر بسبب النجس يحكم بطهارة الماء، لأن اليقين بالطهارة لا يُنْقَضُ بالشك في النجاسة.

أحكام الطهارة....

## كيف تُطهِّر الماء المتغيّر؟

يطهر الماء المتغيّر إذا اتصل بهاء عاصم كالكر والجاري، أو تساقط عليه المطر، فإنّه يطهر بعد زوال التغيّر عنه.

## وإليك فروع المسألة:

١ - طهارة ماء البئر المتغير بالنجاسة تحصل بزوال تغيّره بالنزح، فينزح منه حتى يزول عنه التغيّر.

٢ - تحصل الطهارة للهاء المتغير بعد زوال تغيره بمجرد الاتصال بهاء عاصم، وبعد أدنى امتزاج بينهها.

٣- إذا زال تغيّر الماء بنفسه، فالأحوط وجوباً الاجتناب عنه حتى يتم اتصاله بهاء مطهّر.

## ثبوت النجاسة والطهارة والكُرِّيّة:

تثبت نجاسة الشيء، وطهارته بعد النجاسة، وكذلك الكرّية، والقلة بعد الكرّية، وما شابه ذلك بالعلم وما يتنزّل منزلته، كالاطمئنان.

وتثبت أيضاً بالبيّنة؛ وهي شهادة شخصين عادلين، وبشهادة عادل واحد أيضاً إذا أورثت الاطمئنان النوعي، أما لولم يحصل الاطمئنان لظروف معينة، فإنه لا يترك الاحتياط.

وتثبت أيضاً بشهادة ذي اليد، أي الشخص المستولي على الشيء بصورة يعتبره العرف صاحبه.

وتثبت أيضاً بسائر السبل العقلية التي تدخل تحت عنوان الاستبانة والتي لا يعتني العقل بالشكوك التي تخالفها، فالشياع المفيد للاطمئنان، والآثار الكاشفة عن الملاقاة مع النجس - وإن كان خلافها محتملاً احتهالاً بعيداً - وشهادة أهل الخبرة المورثة للثقة، وما شابهها، كلها مناهج عقلائية لاستكشاف الحقائق جميعاً ومنها الطهارة والنجاسة.

## وهنا فروع لابدُّ من الإشارة إليها:

١ - لا تثبت النجاسة بالظنون والتصورات، والوساوس الشيطانية، وإنْ قطع صاحبها بها، لأنها ليست من العقل، وإنها هي من الشيطان، ويكره الاحتياط في مثل ذلك، لأنّه مظنة اتباع الوساوس الشيطانية.

٢- يجب أن يحصل الاطمئنان من البينة عند العرف. أمّا لو كان العكس حاصلاً فإنها ليست بحجة، مثل أن تكون هنالك شبهة قوية عند العقلاء تبعث على الاطمئنان بخطأ تلك البينة.

أمّا مع الشك في صحة البيّنة فلا يترك الاحتياط.

٣- لو تعدّد موضوع الشهادتين فلا بيّنة، مثل أنْ يشهد أحد الشاهدين بوقوع قطرة بول في الإناء، ويشهد الثاني بوقوع قطرة دم في الإناء، بلى إنّه من مفردات خبر الثقة الذي سبق القول بقبوله.

٤ - تكفي الشهادة بالإجمال، كم لو قال الشاهدان: أحد الإناءين نجس، فيجب الاجتناب عنهم.

والأحوط وجوباً الاجتناب عنهما لو شهد أحدهما بالإجمال والثاني بالتعيين، إلا إذا أحرز من القرائن أنهما يشهدان على شيء واحد، فيجب الاجتناب عن المعيّن فقط، إلا أنّ الاحتياط الاستحبابي في الاجتناب عنهما.

٥ - لو شهد أحد الشاهدين بالنجاسة الفعلية، بينها شهد الآخر بالنجاسة في وقت سابق، أو شهدا معاً بنجاسة سابقة، فالمستفاد من الأدلة هو ثبوت البيّنة بذلك، أمَّا لو شهدا بنجاستين أو نفى أحدهما قول الآخر، كأن يقول الأول: إنّه كان نجساً فطهر، ويقول الثاني: إنّه نجس الآن، فلا بيّنة حينئذ، بالرغم من قبول قولهما باعتبار حجية خبر الثقة.

7 - إذا تواردت سلطة شخصين أو أكثر على شيء، أو كانت السلطة الفعلية لاثنين أو أكثر، فقول كل منهم مقبول في وقت سيطرته، أمّا إذا تعارضا، فيتساقط قولها، كالبيّنتين المتعارضتين.

## أحكام الماء المتنجِّس:

١ - لا يجوز شرب الماء المتنجس، ولا يجوز سقيه للأطفال، ويجوز بيعه أو إعطاؤه لمسلم مع إخباره بنجاسته، كما يجوز سقيه للحيوانات والنباتات.

٢- لا يجوز أن يكون الشخص سبباً في شرب الغير للنجس أو المتنجس بأي صورة كان.

٣- يجوز شرب الماء المتنجس في حالة الضرورة، مثل الخوف على النفس من العطش الشديد، طبعاً بمقدار الضرورة لا أكثر.

٤ - لا يجوز استعمال الماء المتنجس في الوضوء والغسل، بل تتبدَّل الوظيفة في حال انعدام الماء الطاهر إلى التيمُّم.

## غُسالة الوضوء والغسل:

۱ - الماء الذي يتوضأ به الشخص فيغسل به وجهه ويده، طاهر ومطهّر، يزيل الخبث، ويرفع الحدث، ولا بأس بأن يأخذه غيره ويتوضأ به.

٢ - الماء الذي يغتسل به الشخص غسلاً مندوباً، طاهر ومطهّر، مزيل للخبث ورافع
 للحدث بإجماع الفقهاء.

٣- الماء الذي يغتسل به الشخص للجنابة، وما شابهها من الأغسال الواجبة الأخرى طاهر ومزيل للخبث إذا لم تلاقيه نجاسة طبعاً.

٤- لا يجوز إسباغ الوضوء أو الاغتسال بالماء الذي استخدم في غسل الجنابة، بل في كل غسل واجب على احتياط لا يترك.

بلى لو اغتسل الشخص بهاء مجتمع في حفرة أو حوض، فعاد الماء إليها في أثناء الغسل، فلا بأس بذلك، والأولى اجتناب ذلك لدى وجود ماءٍ غيره.

ولا بأس أيضاً بسقوط قطرات من الماء الذي يغتسل به في الماء الذي يغتسل منه.

## الماء المشكوك:

لدى الشك في الحالة الفعلية للماء، مع وجود حالة سابقة له متيقنة، فالملاك هو الحالة السابقة للماء، كما لو شككنا في ماء هل أنه كر أم قليل، أو مطلق أم مضاف، أو طاهر أم نجس، أو مملوك أو مباح، فلو كنا نعرف حالته السابقة (مثلاً كنا نعرف أنه كان كراً) استصحبنا تلك الحالة السابقة (المعلومة) وحكمنا بها (مثلاً إنّه لا يـزال كراً) إلى أن نعرف زوالها عنه وطرو حالة جديدة عليه، وذلك لأنّ اليقين لا ينقض بالشك بل ينقض بيقين مثله -كما في الروايات-.

## وفروع هذا الحكم نذكرها فيها يلي:

١ - الماء كله طاهر حتى تعلم أنّه قذر، فإذا علمت بنجاسته، ثم شككت هل طهر أم لا فامضِ على علمك السابق بنجاسته.

٢ - الماء مطلق بطبعه، فإذا علمت بصيرورته مضافاً ثم ساورك شك في أنه هل لا يزال مضافاً أم رجع إلى إطلاقه، فامض على يقينك السابق واعتبره مضافاً.

٣- إذا عرفت أن الماء مملوك لأحد، فلا يجوز استعماله إلا بإذنه. أمّا إذا لم تعرف أنّه مملوك، فالأصل إباحته حتى تعلم أنّه مملوك.

٤ - لـو صادفت مائعاً ولم تعلم هل هو ماء أو لا، فلا يجوز استعماله في إزالة الخبث أو في رفع الحدث، حتى يحصل لك العلم بكونه ماءً.

### الشك في المحصور:

قد يكون النجس شيئاً معلوماً محدداً. (نعرف -مثلاً - أنّ هذا السائل دم) فيجب اجتنابه. وقد يكون الشيء النجس مردداً بين شيئين لا نعرف أيها النجس بالضبط (كما لو وقعت النجاسة في إناء من إناءين أو تنجست بقعة من مكان) فهنا نواجه شبهة نجاسة أحد الطرفين أو الأطراف المحصورة العدد، وتسمى بالشبهة المحصورة، فيجب الاجتناب عن كلا الطرفين أو كل الأطراف..

بلى؛ لو تعددت أطراف الشبهة إلى درجة كبيرة حتى تضاءل احتمال مصادفته القذر، فالحكم هو جواز استعمال بعض الأطراف، فلو عرفنا أن بقعة صغيرة من حديقة كبيرة، أصابها قذر فهل نجتنب الحديقة كلها؟ كلا، لأن الأطراف غير محصورة، ولأن احتمال مصادفة القذر ضئيل لا يعتنى به العقلاء، (وهذه تسمَّى بالشبهة غير المحصورة).

كذلك لو كان أحد طرفي الشبهة بعيداً عنك وليس موضع استخدامك، كما لو علمت أنّ القذر أصاب ثوبك أو ثوب أحد المارة في الطريق، فهنا لا تأبه بهذا الشك لأنّ الثوب الآخر لا يهمك.

كذلك لو علمت بأن هذا الإناء نجس أو الذي أريق ماؤه من قبل كان نجساً، فلا يجب الاجتناب عن هذا الإناء، لأنّ الإناء السابق قد انعدم وليس محل ابتلائك الآن، وهكذا يجب الاجتناب عن طرفي الشبهة أو أطرافها إذا اجتمع شرطان:

ألف: أن تكون الشبهة ضمن دائرة ضيقة (ممّا يسمّى بالشبهة المحصورة).

باء: أن تكون أطراف الشبهة مورد الابتلاء. وفي غير ذلك لا يجب الاجتناب.

# وإليك فروع هذه المسألة:

١- مع انعدام الشروط السابقة يجوز الانتفاع ببعض الأطراف دون الجميع على احتياط.

٢- إذا لم يجد ماءً محكوماً بالطهارة والإباحة فإنّه يتيمم ويصلى.

٣- لو علمنا بأن جانباً مجهو لا من السجاد نجس، فالأحوط تطهير ما يلامس أي طرف منه برطوبة. وكذلك لو علمنا بنجاسة أحد الإناءين، فالأحوط الاجتناب عمّا يلاقي أحدهما برطوبة.

٤ - لـو وقع القذر في أحد الإناءين، وجهل أيهما هو، فلا يجوز الوضوء بأي منهما، بل
 يتعين التيمم لو لم يجد غيرهما، والأولى إهراقهما تبعاً للحديث المأثور.

وهكذا لو علم أن أحد الإناءين مغصوب، أو أن أحد المكانين مغصوب أو نجس، ففي كل ذلك لا يستخدم أي طرف من أطراف الشبهة.

٥ - لو علم أنّ أحد الإناءين مضاف فعليه أن يتوضأ بها، وهكذا لو كان أكثر من واحد ما لم يسبب الحرج فإذا سبَّب الحرَج تيمَّم.

### حكم السؤر(١):

#### تعريف السؤر:

السؤر هو ما يتبقى من شراب أو طعام قد أكل أو شرب منه إنسان أو حيوان.

وينقسم السؤر إلى: طاهر ونجس، وينقسم الطاهر منه باعتبار استعماله في الأكل والشرب والطهارة، إلى: مكروه ومستحب ومباح.

# وهنا فروع هي على النحو التالي:

۱ - السؤر النجس هو سؤر نجس العين كالكلب والخنزير والكافر، أو المتنجس كمن كان على شفتيه دم أو خمر مثلاً.

٢- السؤر المكروه هو سؤر حرام اللحم من الحيوانات ما عدا الهرّة.

وقال البعض: يكره سؤر ما لا يؤكل لحمه عادة كالحمير والبغال والخيل، وهو قولٌ حَسَن.

وهكذا يكره سؤر المرأة الحائض، وكذا كل من لا يتورع عن النجاسات على رأي بعض

<sup>(</sup>١) اعتبر بعض أهل اللغة السؤر: فضل الماء في الإناء بعد الشرب (المعرب، الجوهري) واعتبر البعض الآخر البقية من الطعام أو الشراب (القاموس) ونحن نستخدم الكلمة بهذا المعنى.

٣- السؤر المستحب هو سؤر المؤمن، ويُتَبرَّكُ به، وهو يدفع سبعين داءً كما جاء في الحديث الشريف.

٤- السؤر المباح هو ما عدا الأقسام السابقة، كسؤر الطيور والغنم والبقر والإبل.

# الثاني: الأرض

جعل الله الأرض طهوراً، فهي تطهّر باطن القدم والحذاء وعجلات السيارات، بشروط معينة نشير إليها فيها يلي من تفاصيل المسألة:

١ - لا فرق في كون الأرض تراباً أو رملاً أو حجراً، لكن الإسفلت والإسمنت والخشب ليست مطهِّرة، وهكذا الفرش والحصير(١) والزرع.

٢- يشترط في حصول الطهارة، أن تكون الأرض طاهرة ويابسة، ولا بأس بالنداوة الخفيفة، أمّا الأرض ذات الرطوبة الشديدة فلا تطهّر؛ عملاً بالاحتياط.

٣- إنّا تَطْهُر الأشياءُ المذكورة بالمشي أو المسح على الأرض بعد ذهاب الأثر الظاهر للنجاسة، والأقوى عدم الاكتفاء بمجرد الماسة للأرض، ولا بمسح التراب أو الحجر على الموضع النجس.

٤ - تطهِّر الأرض بالسير عليها؛ عجلات السيارات، وعَقِب العصا، ويدي الطفل الذي يحبو، والجورب، ونعل الحصان وما شابه.

٥ - إنّما تطهر الأرض ما لاقته أو لامسه التراب في حال المشي، فيطهر أخمص القدم أو ما بين الأصابع إذا لاقاه التراب، وإلا فلا، وأما داخل النعل، وظهر القدم، وأطراف الأصابع إنْ مشى على كعبه، وكعبه إن مشى على الأصابع، فلا يطهر لاشتراط الماسة.

٦- لا فرق في النجاسة بين أن يكون مصدرها الأرض أو غيرها، فلو أُدْمِيَتْ رجلك فمشيت عليها فوق الأرض الطاهرة حتى زالت النجاسة وذهب أثرها، طهرت.

<sup>(</sup>١) الحصير: البساط الصغير المنسوج من النبات. والحصيرة: هي الحصير المنسوج من القصب.

أحكام الطهارة.....

# الثالث: الشمس

كل ما أشرقت عليه الشمس فجففته من النجاسة فهو طاهر، كالأرض والأبنية والأبواب والنوافذ المثبتة في الأبنية، وما شاكل، بشرط أن تزول عنه عين النجاسة وآثارها الظاهرة.

وهنا نشير إلى فروع هذا الحكم الشرعي:

١- استثنى الفقهاء على من هذا الحكم، المنقولات كالأواني غير المثبتة في الأرض، والثياب والفراش -غير الحصر والبواري-. والعمل بها قالوا موافق للاحتياط الاستحبابي. واشترط بعضهم أن يكون الجسم المتنجس رطباً قبل إشراق الشمس عليه، وهو أحوط، وإن كان المستفاد من الأدلة عدم ضرورة هذا الشرط.

٢- يجب أن يكون الإشراق على المتنجس مباشراً، فلو أشرقت الشمس على ما يجاور القذر أو بواسطة المرآة أو عبر الزجاج أو الغيم، أو جفّفته الريح الشديدة لا الشمس فلا يطهر الموضع.

٣- البيدر ومجمع الحطب، وزبر الحديد، والسيارات والقاطرات والسفن، وما في المخازن المكشوفة من أخشاب ونحوها تطهر بإشراقة الشمس عليها حسب المستفاد من الأدلة.

# الرابع: التحوّل والانقلاب

1 - إذا استحال النجس أو المتنجس حتى أصبح شيئاً آخر تماماً فقد أصبح طاهراً، كما لو تحولت العذرة أو الميتة أو الدم تراباً، أو احترقت فأصبحت رماداً، بل لو تحول الخشب النجس فحماً بشكل تام طهر على احتياط في الأخير (١).

٢- لو تبخر البول كان البخار طاهراً، ولو أعيد إلى طبيعته الأُولى عاد نجساً، أمّا لو عاد سائلاً ولكن ليس إلى طبيعته، بحيث لم يعد بولاً فلا تعود نجاسته.

٣- لا يكفي تغير بعض الصفات الجانبية التي لا تدّل على تبدل الحقيقة، في تحقق الاستحالة، فلو طبخ اللحم النجس أو عجن الدقيق النجس أو صنع منه الخبز فلا يزال

<sup>(</sup>١) هذا الاحتياط استحبابي ويعني: استحباب تجنّب هذا النوع من الفحم ولكن عدم الإجتناب لا إثم عليه.

نجساً، وهكذا لو صُنع من الحليب النجس لبن رائب، أو جبن أو ما أشبه، ومثله الخزف والآجر المصنوعان من طين نجس.

٤ - لو انقلبت الخمرة إلى خل فقد استحالت من حرام إلى حلال، ولا فرق - في هذا الحكم - بين أن يحدث ذلك بشكل تلقائي، أو بعلاج كصب خل أو ملح في الخمرة، ولو وقعت قطرة خمر في خابية خل واستحالت إلى خل طهرت القطرة ولم يتنجس الخل، أمّا إذا افترض بقاؤها على حالها تنجس الخل أيضاً، وكها تطهر الخمر يطهر ظرفها وما كان فيها قبل التحول.

٥ - إذا ذهب من العصير العنبي الذي تنجس بالغليان ثلثاه بالطبخ طهر، ويقدر الثلثان بالمساحة والكيل والوزن، وكما يطهر العصير يطهر ظرف وتوابعه، ومثله العصير المتخذ من الزبيب، وليس كذلك ما يتخذ من التمر.

٦- إذا انتقل الماء النجس إلى الشجر، أو الدم النجس إلى البق بحيث اعتبر من دمه فقد طهر، أما لو انتقل الدم من العروق إلى دودة العلق أو حشرة أخرى واعتبر عرفاً من دم الإنسان، فلا يطهر بمجرد الانتقال.

## الخامس: الإسلام

۱ - إذا أسلم الكافر فقد طهر وطهرت رطوباته المتصلة به وتوابع بدنه، أمّا ثيابه التي تنجست بملامسته أو بنجاسة أخرى فالأقوى ضرورة الاجتناب عنها وتطهيرها، وكذلك المرتد الملي(١) بعد التوبة، أمّا المرتد الفطري(٢) فإذا قبلت توبته طهر بعد التوبة.

٢- يكفي في إسلام الكافر إظهاره الشهادتين.

٣- ولد المسلم تابع له، وكذلك الطفل الذي يلحق بالمسلم بسبب الأسر، أما طفل الكافر الذي تبناه المسلم ففيه إشكال وإنْ كان الأظهر طهارته، وكذا الصبي الميز الذي أسلم عن بصيرة والتحق بالمسلمين.

٤ - قال الفقهاء ﴿ أَنَّ الصبي يتبع أشر ف أبويه، فلو أسلمت أمّه أو جدته تبعها،
 كما لو أسلم أبوه أو جده؛ لأنّ الإسلام يعلو ولا يعلى عليه.

<sup>(</sup>١) المرتد المليّ: هو الذي كان أبواه كافرين، فأسلم ثم ارتدّ بعد ذلك.

<sup>(</sup>٢) المرتد الفطري: هو الذي كان أبواه أو أحدهما مسلمًا ثم ارتد بعد ذلك.

# السادس: بقية المطهّرات

بقي من المطهرات: زوال عين النجاسة عن ظاهر الحيوان كما عن باطنه وعن باطن الإنسان، واستبراء الحيوان الجلال، وغيبة المسلم ورجوعه، بشروط نذكرها فيما يلي:

١ - إذا زالت عين النجاسة عن بدن الحيوان الطاهر، فالظاهر طهارته، فإذا زال الدم مثلاً عن منقار الطير أو فم الهرة أو ما أشبه فإنه يطهر بذلك، وكذلك الأمر بالنسبة لباطن الحيوان.

٢- لو زالت عين النجاسة أو أزيلت من باطن الإنسان فإنّه يطهر بزوال عين النجاسة،
 فإذا لفظ الإنسان ما في فمه من الطعام النجس أو الدم فباطن فمه يصبح طاهراً، وكل ما أطبق عليه الجفن والشفة وما أشبه فهو من الباطن.

٣- لو تغذى حيوان حلال اللحم بالعذرة حتى نها لحمه بها، وظهر النتن في عَرَقِه، سمّي عند أهل اللغة بـ(الجلّال) وأصبح حراماً ونجساً، وطهره وحليّته بالاستبراء، وذلك أن يمنع عن غذائه الأول ويغذى بغذاء طاهر حتى يخرج عن اسم (الجلّال).

٤ - تُستَبرأ الناقة أربعين يوماً، والبقرة عشرين يوماً، وقيل ثلاثين يوماً وهو أولى،
 والشاة عشرة أيام، والبطة خمسة أيام والأفضل سبعة، والدجاجة ثلاثة أيام.

هذا لو ذهب عنه الجلل أثناء الفترة المحدودة، أما لو استمر إطلاق اسم (الجلَّال) عليه فيلزم استمرار الاستبراء حينئذ حتى يزول الجلل عنه.

٥ - عمل المسلم يوجب الاطمئنان عند العقلاء بصحته الشرعية، وعليه جرت سيرة المتشرعة، فلو غاب المسلم بنجاسة ثم عاد وقد زالت عين النجاسة وآثارها. أو تنجس بدن المسلم أو ثوبه أو متاعه ثم غاب ورجع بعد ذلك، يحكم بطهارته وطهارة ثوبه وأمتعته. أما لو علمنا بأنه كان يجهل نجاسة ثوبه أو بدنه، أو أيقنا بأنه لا يبالي أبداً بالنجاسة والطهارة في الأشياء جميعاً أو في خصوص هذا الشيء، فلا يحكم بطهارته، وهكذا لو عرفنا أنه لم يتمكن من طهارته خلال فترة الغياب لسبب من الأسباب.

٦- لو وقع مقدار يسير من الدم في قدر يغلي، لم ينجس ما في القدر، لأن النار أكلته حسب النص الوارد في الرواية، والأحوط إهراقه، بلى لو وقعت قطرة خمر أو بول أو غير ذلك من النجاسات فإنه ينجس ما في القدر، ويجب إهراقه.

٧- لو تحول الدم المتجمد على اليد أو أي عضو آخر من أعضاء البدن إلى مادة أخرى تماماً -كالبثور أو الجلد- طَهُرَ، وطَهُرَ العضو المتنجس.

٨- لـ و وضع الحجر الملـ وث بالقذر على النار فاحترق القـ ذر ولم يبق منه عين و لا أثر،
 فالأقرب طهارته، وكذا بالنسبة إلى سائر الأشياء، و لا يترك الاحتياط بغسله أيضاً.

9 - تراب مقابر الكفار طاهر، حتى ولو علم بأنّه قد تنجس حيناً بملاقاة النجس أو تحول من النجس ذاته بعد العلم بذهاب نجاسة النجس.

• ١ - لو ثبت علمياً تحول النجس إلى أي شيء آخر فقد طهر، وكذا لو ثبت زواله بأية طريقة بحيث لم يبق للقذر أي أثر فقد طَهُر، ولا يترك الاحتياط في هذا المورد.

۱۱- يستحب غسل ما يصيبه بول الفرس والبغل والحمار، وكذا ما أصابته الفأرة، كما لو مشت عليه وظهر أثر منها على الشيء، أما ما أصاب الفأرة الميتة برطوبة سارية فهو نجس.

17 - يستحب رش الماء على ما يلاقي الكلب والخنزير والكافر يابساً، وكذلك ما يلاقي عرق الجنب من الحلال، وما شك في ملاقاته لبول الفرس أو الحمار أو البغل، وفيها لو لم يظهر أثر الفأرة التي مشت برطوبة على الثوب والفراش، وما شُكَّ في ملاقاته للبول والدم والمني، وما يخرج من المصاب بالجرح في دبره من مادة صفراء لا يعلم ما هي. وكذلك يستحب رش معابد أهل الكتاب قبل الصلاة فيها.

17 - يُستحب غسل اليد بعد مصافحة الناصبي إذا كانت المصافحة بغير رطوبة مسرية، ويستحب مسح اليد على الحائط أو التراب إذا صافحت كافراً بلا رطوبة أو مسستَ الكلب والخنزير، وكذا لو لامستَ الثعلب والأرنب، على ما أفتى به جمع من الفقهاء.

١٤ - يحكم بطهارة مخرج الغائط بعد استخدام حجر الاستنجاء حسب التفصيل القادم في أحكام التخلي.

أحكام الطهارة.....

الفصل الثاني: النجاسات

# التطهُّر في القرآن والسنة

### كيف نهجر الرجز؟

لقد بصّرتنا آيات القرآن بضرورة اجتناب الخبائث: ﴿وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ (١) ، ﴿وَيُحِلُّ لَهُمُ ٱلطَّيِّبَتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَيْثِ ﴾ (٢) وهجر الرجز والنجاسات: ﴿وَالرَّجْرَ فَالْمَجْرَ ﴾ (٢) ، وتحري الطهر والنظافة والجهال: ﴿وَاللّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِرِينَ ﴾ (٤). واهتدت بالوحى فطرة القلوب وعرفان العقول، فصارت أصولاً عقلائية معروفة.

وجاءت السنة الشريفة تفسر الوحي وتطبقه على الحقائق والموضوعات، فبينت أنواع القذارات من الدم المسفوح والميتة والبول والغائط و...

وكانت تلك الأمثلة الشائعة لما أصّلته الآيات القرآنية التي ازدادت وضوحاً بتلك الأحاديث الكريمة.

وهكذا علينا أنْ نتجنب كل ما أيقنا أنه رجز وخبيث. ونبحث عن النظافة بكل وسيلة متاحة.

ولا يجوز أنْ نلغي الوحي أو العقل أو العلم -بكل تطوره- أو نفتعل التناقض بينها وبين السنّة الشريفة، وما اجتهده فقهاؤنا الكرام.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، آية: ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) سورة المدتّر، آية: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، آية: ١٠٨.

وكما بلورت آيات الكتاب فطرة البشر وعقله في ضرورة الطهارة ولم تلغهما، كذلك فإنّ السُنّة الشريفة حدَّدت وسائل التطهير، وكيفية اجتناب النجاسات وهكذا أبعاد النجاسات، ولكنها لم تلغ العقل؛ إذ فيها من القواعد العامة والأصول الكلية ما يكفينا دليلاً في المجملات والأمور المستجدة.

فإذا استحال النجس شيئاً آخر زالت نجاسته لأن العقل يقول: إنّ هذا شيء آخر (كما إذا استحالت الميتة تراباً والدم مسكاً، والخشبة القذرة رماداً).

والنجس إذا اختلط بطاهر نجّسه لأنه لا يـزال فيه، أمّا إذا أُسْتُهلك فيه فلم يعد عند العلم والعرف موجوداً، زال حكمه..

وهكذا يتحكم هدى العقل، وبصيرة العلم، ومقياس العرف في تحديد موضوع النجس، وفي توضيح أساليب الاجتناب عنه والله العالم.

## أحكام النجاسات

#### تعريف النجاسة:

النجاسة في اللغة تعني القذارة، وفي الاصطلاح الشرعي هي القذارة التي أمر الشرع بالتنزه عنها وإزالتها عن الثوب والبدن وعن كل ما تشترط طهارته حين الاستعمال، كطهارة الثوب والبدن حال الصلاة والطواف.

والنجاسات التي أمر الدين باجتنابها والتنزُّه عنها عشرة، وهي:

١ - البول. ٢ - الغائط. ٣ - المني.

٤ - الميتة. ٥ - الدم. ٦ - الكلب.

V-1 الخنزير. A-1 الكافر. P-1 المسكرات والفقاع.

١٠ - عرق الحيوان الجلال، وألحق بها عرق الجنب من الحرام.

ولكل واحد منها أحكام نذكرها بالترتيب التالي:

### ١ و ٢- البول والغائط:

يجب الاجتناب عن البول والغائط من الإنسان، والحيوان الذي لا يؤكل لحمه، ولا بأس بها يخرج من الحشرات التي لا دم سائل لها كالذبابة والخنفساء وما أشبه.

أحكام الطهارة.....

## وهنا نشير إلى الفروع التالية:

١ - الأفضل اجتناب خرء مثل الحية من الحيوانات المحرمة لحومها والتي لا دم سائل لها.

٢- المستفاد من الأدلة أنّ خرء كل الطيور طاهر، ويستحب -احتياطاً- الاجتناب عما يخرج من الطيور المحرمة، وبالذات بول الخفاش.

٣- ألحقوا بالحيوان الحرام اللحم؛ الحيوان الجلاّل(١)، والحيوان الذي وطأه الإنسان، والغنم الذي شرب لبن الخنزيرة.

٤ - يجوز الانتفاع بالبول والغائط في التسميد ونحوه، كما يجوز بيعهما لذلك على كراهة شديدة.

٥ - عند الشك في نجاسة البول أو الغائط لعدم معرفة مصدره أو من جهة عدم العلم بكون الحيوان حرام اللحم، فالمرجع هو (أصالة الطهارة)(٢)، ويجب الفحص قبل ذلك عند الإمكان -احتياطاً-.

### ٣- المسنى:

أكدت النصوص على نجاسة المني واعتبرت نجاسته أشد من نجاسة البول. والمراد منه -حسب اللغة (٢) مني الإنسان، أمّا ماء سائر الحيوانات فقد ذهب الفقهاء إلى قذارة مني كل حيوان سائل الدم (مثل البقر والإبل) والاجتناب عنه أفضل. أمّا ماء اللقاح لسائر الحيوانات فلا دليل على نجاسته.

وينبغي الإشارة إلى أنّه لا بأس بسائر السوائل التي تخرج من الفرج غير البول والغائط والمنني والدماء الثلاثة، مثل ما يخرج عند الشهوة وهو (المذي)، أو ما يخرج بعد البول وهو (الودي) أو ما يخرج بعد المني وهو (الوذي). أو أي سائل آخر يخرج بسبب المرض.

<sup>(</sup>١) الحيوان الجلّال هو الحيوان الذي يتغذى لفترة طويلة على العذرة حتى يشتد لحمه منها.

<sup>(</sup>٢) يعتبر الشرع كل شيء طاهراً حتى تثبت نجاسته للإنسان، حيث الأصل في الأشياء هو الطهارة، وتسمى هذه القاعدة بـ(أصالة الطهارة).

<sup>(</sup>٣) قالوا: «المني ماء الإنسان، العيس ماء البعير، اليرون ماء الفرس. الزاجل ماء الظليم» راجع فقه اللغة للثعالبي ص١٨٦.

#### ٤- الميتة والميت:

ومن الأعيان النجسة ميتة الحيوانات<sup>(۱)</sup> وميت الإنسان. وفي المسألة فروع نذكرها فيها يلي:

۱ - ميتة الحيوانات التي لها دم سائل (۲) نجسة، سواء منها حلال اللحم وحرامه، أما التي لا دم سائل لها كالخنفساء والذباب والجراد والنملة وما أشبه ذلك فليست ميتتها نجسة.

٢- الأجزاء المفصولة من الحيوان بعد موته أو قبل ذلك هي بحكم الميتة، كأليات الغنم
 المقطوعة، والأجزاء الصغيرة المتعلقة بالشعر عند نتفه.

٣- الميت من الإنسان نجس قبل تغسيله، وكذا الأجزاء المفصولة منه حال حياته كاليد المقطوعة أو قطعة اللحم المبانة منه، بل حتى البثور وأصول الشعر والثالول والقشور التي تعلو الجروح والثفنات كلها نجسة إذا أبينت من الحي أو من الميت قبل تغسيله.

نعم إذا انفصلت البثور بذاتها عن الجسم فهي طاهرة.

٤ - ما لا تحله الحياة من الحيوان، ولا يمتد إليه الإحساس العصبي؛ كالصوف والشعر والوبر والعظم والقرن والظفر والمخلب والريش والظلف والحافر والسن والناب والبيض والأنفحة (٢) واللبن في الضرع طاهر، وهكذا المنقار وما أشبه.

٥ - يشترط في طهارة البيضة الموجودة في جوف الدجاجة الميتة أن تكسوها القشرة،
 بحيث يعتبرها العرف بيضة كاملة.

٦- لا فرق في طهارة هذه الأجزاء بين أن يكون الحيوان حلال اللحم أو حرام اللحم،
 بشرط ألا يكون نجس العين.

٧- لابد من الإشارة إلى أنّ أصول الشعر المبان من الميت -قبل تغسيله- أو الميتة نجسة.

<sup>(</sup>١) المقصود من الميتة هو الحيوان الذي مات حتف أنفه، أو ذبح على غير الطريقة الشرعية المقررة.

<sup>(</sup>٢) الحيوان الذي له دم سائل هو الحيوان الذي يسيل دمه بقوة عند قطع عرقه.

<sup>(</sup>٣) الأنفّحة: شيء يستخرج من بطن الجدي الراضع أصفر فيعصر في صوفة فيغلظ كالجبن (قاموس المحيط مادة نفح). وهو المعروف عند عامة الناس بـ(المجبنة). وهو الذي يتحول -بعد أن يأكل الجدي- إلى كرشه. قال في لسان العرب: إنها (الأنفحة) كرش الحمل أو الجدي ما لم يأكل فإذا أكل فهو كرش (لسان العرب ج٦ ص.٥٠٥).

أحكام الطهارة .........

٨- فأرة المسك(١) طاهرة. والأولى الاجتناب عمّا يؤخذ من الظبي الميت. والمسك طاهر مطلقاً، إلا ما علم اختلاطه بدم الظبي.

#### ٥- السدم:

الدم النجس، هو المسفوح من الإنسان والحيوان الذي له نفس سائلة سواء كانا حيين أو ميتين، أما دم البراغيث والبق وما أشبه فطاهر، وفي مثل دم السمك ممّا لا يسيل فالأولى الاجتناب كما في ميتته.

# وهنا فروع هي على النحو التالي:

١ - بعد خروج الدم المتعارف من الحيوان حلال اللحم والمذبوح طبق الشريعة الإسلامية، فإنّ ما يتبقى فيها من الدم، ممّا يلحق باللحم أو ما يتبقى في العروق الناعمة، أو في القلب والكبد طاهر وحلال. أما ما يجتمع في موضع من الذبيحة بسبب ردّ النفس أو بسبب المرض، أو بسبب كون رأس الذبيحة أعلى من البدن حين الذبح أو غير ذلك فإنّه نجس.

وينبغي الاجتناب عن مطلق الدم المسفوح غير الملحق باللحم احتياطاً.

٢- الـدم الموجود في العلقة المتكون من المني نجس، وهكذا نقطة الـدم الموجودة في البيض احتياطاً.

٣- الـدم الموجـود في الجنين المذكى بذكاة أمّه نجس إنْ لم يكن ملحقاً بلحمه -حسـب ما يستفاد من الأدلة-.

٤ - إذا شككنا في دم هل أنه من القسم النجس أم الطاهر، يجب الاجتناب عنه احتياطاً،
 أمّا لو شككنا في شيء هل أنه دم أم غير دم فلا يجب الاجتناب عنه.

٥- القيح الخارج من الجرح طاهر إلا إذا عرف اختلاطه بالدم.

٦- لا بأس بقليل الدم إذا وقع في المرق حال غليانه على ما يستفاد من الأدلة، لأنّ النار تأكل الدم، وإنْ كان الأولى هو الاجتناب عنه احتياطاً.

<sup>(</sup>١) فأرة المسك -حسب كلمات المحققين- وعاء من جلد يتكون عند سرة نوع من الظباء تختزن مادة المسك التي تتكون فيه كما يتكون الحليب في الضرع ثم يقذفه جسد الظبي، وربما أخذت الفأرة بعد موت الظبي فكانت ميتة نجسة ولكن المسك طاهر لأنّه منفصل عن جسد الظبي.

٤٨ ...... أحكامُ العِبَ اداتِ

#### ٦ و ٧- الكلب والخنزير:

الكلب والخنزير نجسان، ولا يجري الحكم على الكلب والخنزير البحريين، لأنّها ليسا من ذات الفصيلة البرية منها، ولعدم شمول الأدلة الشرعية لهما، وإنّما يشتركان معهما في الاسم فقط.

# وفروع المسألة على النحو التالي:

١- أجزاء الكلب والخنزير كلها نجسة، ويجب الاجتناب حتى عن شعر الخنزير احتياطاً.

٢- الأقوى إلحاق الحيوان الذي يولد بين كلب أو خنزير وبين حيوان آخر، إلحاقه بها في النجاسة.

٣- الأفضل هـ و الاجتناب عن الثعلب والأرنب والوزغ والعقرب والفأر وسائر المسوخات (١) بالرغم من أنها طاهرة.

### ٨- المشركون والكفار:

إنّ السرك بالله أعظم ظلم يرتكبه البشر، ويعكس قذارة في الروح والعقل، والطبيعة. والشرك على مستويات وأخطر تلك المستويات أن يتخذ الإنسان شيئاً أو شخصاً شريكاً لله تعالى (مثل عبادة الحجر أو تأليه فرعون أو جعل عزير والمسيح شركاء لله في الألوهية سيحانه).

وهذا المستوى من الشرك، يجعل صاحبه منبوذاً، في الظاهر والباطن. ويبعده عن الاختلاط بغيره من الآدميين.

وهكذا جاءت الآية ٢٨ من سورة التوبة تأمر المسلمين بنبذ المشركين وطردهم عن المسخ تشويه الخلقة، قال في مقاييس اللغة (ج٥ ص٣٢٣) مسخه الله: شوّه خلقه من صورة حسنة إلى

ويبدو أن جملة من الحشرات المكروهة عند الناس وبعض الحيوانات سميت عند العرب بالمسوخ وكان يتجنبها الناس لمضارها. وقد عد العلامة المجلسي ثلاثين صنفاً منها فقال: اعلم أن أنواع المسوخ غير مضبوطة في كلام أكثر الأصحاب بل أحالوها (وأرجعوها) إلى هذه الروايات (التي ذكرها في كتابه وذكر طائفة منها نذكر بعضاً منها): الفيل والدب والأرنب والعقرب والضب والوزغ والعظاية والعنكبوت والدعموص والجري والوطواط والقرد والخنزير والكلب والزهرة وسهيل وطاووس والزنبور والبعوض والخفاش والفأر والقملة والعنقاء والقنفذ والحية والخنفساء والزمير والمارماهي... (بحار الأنوار ج١٢ صر٢٠٠ الطبعة الثانية).

المسجد الحرام، باعتبارهم عنصراً نجساً يستقذره الإنسان ويبعده عن ذاته، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ نَجَسُ فَلاَ يَقُرَبُوا ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ بَعَدَ عَامِهِمُ هَلَذَا..﴾.

ويعني نص ﴿ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ عبدة الأصنام الذين كانوا منتشرين يومئذ في الجزيرة العربية.

ويلحق بهم أهل الكتاب الذين اعتقدوا بألوهية المسيح أو عزير اعتقاداً دعاهم إلى عبادتهم علناً ظاهراً. أما الذين لم يفعلوا مثل ذلك، وتبرؤوا من الشرك بالله واعترفوا بوحدانية الربّ فإنهم مشمولون بقوله سبحانه: ﴿ ٱلْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِبَاتُ وَطَعَامُ ٱلَذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئبَ حِلُّ لَكُمُ وَطَعَامُ مُ النِّينَ أُوتُوا الْكِئبَ مِن قَبْلِكُم ﴿ وَلَعَامُ اللَّهِ مِن قَبْلِكُم ﴾ (١).

بلى ينبغي اجتناب معاشرتهم لأنهم لا يتورعون عن النجاسات المقررة في الشريعة كالخمر والخنزير والكلب وغيرها.

وقد أفتى كثير من الفقهاء بنجاستهم ممّا يدعونا إلى الاحتياط في أمرهم إن لم تكن هناك ضرورة عرفية تدعونا إلى الاختلاط بهم، فإنْ كانت تلك الضرورة موجودة فلا بأس بمساورتهم مع التحفظ عن النجاسات التي لا يستقذرونها. أمّا سائر المنحرفين عقائدياً، فإذا أدى انحرافهم إلى إنكار الرسالة الإلهية رأساً والخروج من جماعة المسلمين، فإنّهم يلحقون بالكفار. وفيها يلى تفصيل ذلك:

الكافر نجس يجب الاجتناب عنه، ومنعه من دخول المساجد، والكافر هو من ينكر وجود الله سبحانه وتعالى، أو يتخذ له شريكاً، أو ينكر نبوة محمد رسول الله على أو ينكر ضرورياً من ضرورياً من ضروريات الدين (٢) إنكاراً ينتهي إلى إنكار الرسالة، لا لشبهة طارئة أو التباس عنده، بل تعبيراً عن إنكار الوحي والتمرد على الرسول؛ كمن ينكر -مثلاً- الصلاة والصيام والحج، أو ينكر حرمة الزنا وشرب الخمر.

# وللمسألة فروع عديدة ينبغي الإشارة إليها:

١ - الأولى الاجتناب عن أهل الكتاب، وهم اليهود والنصاري والمجوس -احتياطاً-لا سيها عند انعدام الأسباب المعقولة التي توجب مخالطتهم، وهذا الاحتياط إنّا هو لمراعاة

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية ٥.

<sup>(</sup>٢) ضروريات الدين هي المسلّمات الدينية التي لا يختلف فيها مسلمان.

٠٥.

فتوي أكثر علمائنا بنجاستهم.

٢- يحلُّ طعام أهل الكتاب للمسلمين بشرطين:

أولاً: أن يجتنبوا النجاسات الظاهرة كلحم الخنزير والخمر وما أشبه.

ثانياً: أن لا يكون في طعامهم شيء من ذبائحهم.

٣- الأحوط الاجتناب عمن نصب العداوة لآل بيت الرسول الشيئة بل لشيعتهم بسبب ولائهم لأهل البيت عليه في غير ضرورة التقية. وكذلك الخوارج الذين يدينون ببغض الإمام أمير المؤمنين عَلَيْكُلِة.

٤- يجب احتياطاً الاجتناب عن المجسّمة (١) والقدرية (٢) والقائلين بوحدة الوجود إذا التزم كل أولئك بلوازم مذاهبهم الباطلة من ترك الفرائض مستحلين لها، وكذلك الاجتناب عمن أنكر عمومية رسالة النبي عليه والغلاة الذين يزعمون حلول الرب في غيره بها يجعله إلهاً.

٥ - يلحق ولد الكافر به في النجاسة، إلا أنْ يلحق أو يلتحق بدار الإسلام أو بمسلم. والأقوى قبول إسلامه لو كان عن بصيرة، ولو كان أحد أبويه مسلماً لم يحكم بنجاسته.

### ٩- المسكرات والفقاع:

المسكر المائع نجس و يجب الاجتناب عنه، سواءٌ كان خمراً أو نبيذاً أو فُقاعاً، وسواء كان قليلاً أو كثيراً. فلو وقعت قطرة من مسكر في إناء ماء، أو قدر مرق فإنها تنجسه. والمستفاد من الأدلة وجوب إعادة الصلاة إذا تمت في ثوب أصابه مسكر، و يجب غسل موضع الملاقاة منه، فإنْ لم يعرف موضع الملاقاة وجب غسل الثوب كله.

# وإليك فروع المسألة:

۱ - الأولى الاجتناب عن المسكرات الجامدة أيضاً، كما لو أسكر نبات معين، بلى ليست المخدرات -كالحشيشة والترياق- نجسة لأنها ليست من المسكرات (٣).

<sup>(</sup>١) وهم القائلون بأنَّ الله جسم.

<sup>(</sup>٢) الذين يعتقدون بأنَّ الإنسان مجبور في أعماله وتصرفاته.

<sup>(</sup>٣) عدم نجاسة المخدرات لا يعني حليتها، فإنّ تناول المواد المخدرة -المتداولة اليوم-واستعمالها حرام لما فيها من ضرر عظيم، وإنْ لم نقل بنجاستها.

٢- يجب احتياطاً الاجتناب عن العصير العنبي إذا غلى بالنار أو بالشمس أو بنفسه ولا يطهر حتى يذهب ثلثاه بالطبخ. أمّا إذا ذهب ثلثاه بنفسه أو بتصفيته في ثوب أو عبر ظرف خزفي أو بسبب هبوب الرياح عليه، فلا تزول نجاسته على ما يستفاد من الأدلة، وكذلك حكم عصير الزبيب.

٣- يجب احتياطاً الاجتناب عن العنب أو الزبيب المتفسخ في المرق وما شابهه، أمّا العنب أو الزبيب المحمّص في الدهن فلا اشكال فيه.

٤ - لا بأس بعصير التمر إذا غلى و لا بسائر أنواع العصير إلا إذا أسكر، وما أسكر كثيره فقليله حرام ونجس.

٥ - الفُقّاع - وهو شراب معروف يصنع من الشعير بعد اختياره - حرام ونجس، أمّا قبل أن يختمر أو ينش، فلا بأس به، والملاك هو أن يكون مسكراً، وهكذا الحكم لو صُنع الفُقّاع من غير الشعير.

٠١- عرق الجُنُب من الحرام وعرق الحيوان الجلاّل:

١ - عرق الجنب من الحلال طاهر وتجوز الصلاة في الثوب الذي أصابه، أمّا إذا كانت الجنابة من حرام كالجنابة بسبب الزنا أو الاستمناء أو اللواط - والعياذ بالله - فالأقوى عدم الصلاة في الثوب الذي أصابه العرق، بل الاجتناب عنه.

٢- يلحق بذلك عرق الجنب الذي باشر زوجته في حالة الحيض، أو في حالة الصوم أو
 في الظهار قبل التكفير احتياطاً.

٣- المستفاد من الأدلة الشرعية وجوب الاجتناب عن عرق الإبل الجلالة، بل يجب الاجتناب عن عرق سائر الدَّواب الجلالة -على سبيل الاحتياط-.

### حكم الشك في النجس والنجاسة:

لقد سبق الحديث حول كيفية ثبوت النجاسة، والطهارة بعد النجاسة وما شابه، وهنا فروع لابد من الإشارة إليها:

١ - كل شيء نظيف حتى تعلم أنّه قذر، وإذا لم يحصل لك العلم فلا بأس عليك أن تتفع به، سواء كان شكك في الحكم أو في الموضوع.

٢٥ ..... أحكامُ العبَ اداتِ

٢- لا يحكم بنجاسة غُسالة (١) الحمّ م إلّا إذا علم بصب ماء نجس فيها، والأفضل هو
 الاجتناب عنها.

٣- فيما لو شككت في نجاسة شيء، أو كانت فيه شبهة النجاسة، فالأفضل رشه بالماء،
 مثل معابد المجوس واليهود والنصارى، والثوب الملاقي للكلب والخنزير -من دون رطوبة وهكذا الثوب الملاقي للكافر، والثوب والبدن المشكوك في نجاستهما، وكذا لو أصاب الثوب مذي أو عرق جنب أو بول بعير أو شاة.

### كيف تنتقل النجاسة:

يشترط في انتقال النجاسة وسر ايتها من الأعيان النجسة إلى الأشياء الطاهرة:

أولاً: حصول الماسة بينها وبين الأشياء الطاهرة «

ثانياً: كون الماسة برطوبة سارية، فلو لاقى الطاهرُ النجس برطوبة مباشرة فلا شك في تنجسه، أمّا لو مسحت بيدك الجافة على موضع نجس يابس، فلا تتنجس يدك.

# وهنا فروع نشير إليها فيها يلى:

١ - إذا لاقت الأرض الندية أو الثوب الرطب نجاسة، فإنّه ينجس موضع الملاقاة منها فقط دون سائر الأطراف. أمّا لو كانت الرطوبة سارية وشديدة -مثل الثوب الذي يقطر ماء أو الأرض التي يجري عليها الماء - فإنّ أطراف موضع الملاقاة تتنجس هي الأخرى.

٢- الندى أو الرطوبة الخفيفة لا تكون ناقلة للنجاسة حسب ما يستفاد من الأدلة، على الأقوى، وإن كان العمل بالاحتياط أولى، نعم قال بعض الفقهاء بوجوب غسل ملاقي ميت الإنسان حتى من دون رطوبة إذا لاقاه بعد برده وقبل تغسيله، وهو مستحب ومناسب للاحتياط.

٣- لا ينجس الدهن الجامد بملاقاة النجس اليابس ويجوز الانتفاع به، أمّا لو وقعت النجاسة في الدهن الذائب أو الزيت فإنّه ينجس، وهكذا النفط والزيوت الصناعية وغيرها من السوائل والمائعات، فإنّها تنجس بملاقاة النجس.

٤ - حكم الشك هنا حكمه في سائر الأحكام الفقهية، لا يترتب عليه شيء، إلا إذا كان قبله يقين، فلا ينقض اليقين بالشك وإنّا نستصحب الحالة السابقة.

<sup>(</sup>١) الغُسَالة: هو الماء الذي ينفصل من الشيء أو البدن أثناء وبعد غسله.

٥- إذا اندفع الماء من شلاّل أو نافورة فلا تنتقل النجاسة خلاف جهة الماء.

٦- النجاسة التي تصيب الشيء من المتنجس حكمها حكم النجاسة الأصلية مع انتقال عين النجس - وهو الأغلب - أمّا من دونه فلا، فإذا ولغ الكلب في إناء ثم صُبَّ ماؤه في غيره وجب تعفير الثاني أيضاً -احتياطاً-.

٧- المتنجس منجِّس أيضاً، فلو تنجس الثوب أو شيء آخر بالبول أو الدم أو غيرهما من النجاسات ثم زالت عين النجاسة ظاهراً، ثم حصلت مماسة بينه وبين شيء آخر برطوبة سارية تنجِّس ذلك الشيء، وهكذا كلما بقيت آثار النجاسة في الشيء المتنجس وانتقلت بواسطة الرطوبة فعلينا الاجتناب عنه حتى لو لم تلاحظ عين النجاسة.

٨- لو لم تنتقل عين النجاسة و لا آثارها من المتنجس، بسبب تعدد الوسائط، أو لانقضاء فترة من الوقت تزول عادة آثارها، ممّا لا يسمّى عرفاً ملاقياً للنجاسة، فلا يجب الاجتناب عنه، إلاّ أنّ الاجتناب موافق للاحتياط.

#### موارد وجوب التطهير:

تجب إزالة النجاسة عن الثوب والبدن للصلاة والطواف، كما تجب إزالة النجاسة عن المساجد والمشاهد المشرفة.

# وفي المسألة فروع نذكرها فيها يلي:

١ - تبطل الصلاة في الثوب النجس، كما تبطل صلاة من كان شيء من أطرافه نجساً.
 إلا أن هناك استثناءات نبينها إن شاء الله في أحكام (لباس المصلي).

٢- تجب إزالة النجاسة لتوابع الصلاة أيضاً، كصلاة الاحتياط وقضاء التشهد،
 والسجدة المنسية، بل حتى لسجدتي السهو -احتياطاً-.

٣- يجب تطهير المساجد، داخلها وسقفها وجدرانها، كما يجب تطهير جدرانها من الخارج - احتياطاً - لا سيها إذا كانت متميزة. وتجب المبادرة إلى تطهيرها وجوباً كفائياً، ويشتد الوجوب على من نجّسها دون أن يختص به.

وإذا كانت الجدران خارجة عن حدود المسجد واقعاً ولكنها تعتبر جزءاً منه عرفاً، فيجب إلحاقها بالمسجد من حيث وجوب التطهير احتياطاً. ٥٤ أحكامُ العكادات

# الفصل الثالث: الطهارات الثلاث

# الطّهور في القرآن والسُّنَّة

### القرآن الكريم:

قال الله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقَرَبُواْ الصَّكَوْةَ وَأَنتُمْ شُكَرَىٰ حَتَّى تَعَلَمُواْ مَا نَقُولُونَ وَلَاجُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَّى تَغْتَسِلُواْ وَإِن كُننُم مِّرْضَىٓ أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْجَكَ أَحَدُ مِّنَكُم مِّنَ ٱلْغَآ بِطِ أَوْ لَا مَسْنُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ يَجِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا فَأُمْسَحُواْ بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ۖ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُواً عَفُورًا ﴾ (١).

## بصائر من الآية:

١ – الصلاة لحظة التوجه إلى الله سبحانه والقيام بين يديه لتلقي تعليمه وتزكيته، بتلاوة القرآن، ولطلب رحمته بالدعاء، ولتوقيره وتعظيمه بالذكر.. فلا يجوز أن تتم الصلاة في حالة سكر، سواءٌ سكر الخمر أو سكر المنام. ولابد من التطهر بعد النوم استعداداً للقيام بين يدي جبار السهاوات والأرض. وهكذا نعرف أن من حكمة الوضوء إزالة السكرة، وإعداد النفس لمعرفة ما يقوله المؤمن في صلاته من قراءة وذكر ودعاء.

٢ - مَنْ جاء مِنَ الغائط (وقضى حاجته فأخرج الريح أو بال أو أفرغ بطنه) فعليه أن يتطهر إن وجد الماء، وإلا فعليه أن يتيمم.

وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنُ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُواْ وَإِن كُنتُم إِلَى الْكَعْبَيْنُ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُواْ وَإِن كُنتُم مَرْضَىۤ أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِنكُمْ مِّنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ النِسَآءَ فَلَمْ يَحِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبًا

<sup>(</sup>١) سورة النساء، آية ٤٣.

أحكام الطهارة......ه

فَٱمۡسَحُواْ بِوُجُوهِ كُمۡ وَأَيْدِيكُم مِّنَٰهُ مَا يُرِيدُ ٱللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَاكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ, عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾(١).

### بصائر من الآية:

۱ - قبل إقامة الصلاة يجب غسل الوجه واليدين ومسح الرأس والرجلين، ولا يستثنى من ذلك، إلا عندما يكون الفرد قد قام بذلك من قبل ولم يحدث بنوم أو بغائط.

٢- وغسل الوجه يتم بغسل ما يظهر للناس -عند مواجهتهم - من ملامحك من الجبهة والجبين، والخدين وحتى الذقن. وإذا غسلت ما تدور عليه أصابعك، ابتداءً من منابت الشعر وانتهاءً بالذقن، فقد غسلت وجهك عرفاً.

7- أمّا اليدان فالقدر المطلوب غسله ما يشمل المرافق، فهو حد اليد التي تغسل، ولذك كان لفظ (إلى) هنا للدلالة على مساحة المغسول وليس طريقة الغسل. فيدل على ضرورة غسل اليد من المرافق وحتى الأصابع لأنه الطريقة العرفية للغسل. كما أنها طريقة غسل الوجه أيضاً.

٤ - أمّا المسح بالرأس، فإنّه يتحقق عند مسح جزء من رأسك بها على يديك من الرطوبة.

٥ - ومسح الرجل يتم هو الآخر بها على يديك من النداوة. ومن هنا فإن الآية لا تدل على إضافة ماء لمسح الرجل أو لمسح الرأس.

#### السنة الشريفة:

وقد حفلت السنة الشريفة بروايات كثيرة حول التطهر للصلاة، نذكر هنا بعضاً منها:

٢- وقال الإمام الباقر عَلَيْتُلانِ: ﴿ لَا صَلَاةَ إِلَّا بِطَهُورٍ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية: ٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١، ص٣٦٥.

- ٣- وقال أيضاً في حديث-: «يَا زُرَارَةُ الْوُضُوعُ فَرِيضَةٌ»(١).
- ٤ وروى زرارة أنه سأل الإمام الباقر عَلَيْكُلِدٌ عَنِ الْفَرْضِ فِي الصَّلَاةِ؟.

فَقَالَ عَلِيَّا إِذْ الْوَقْتُ وَالطَّهُورُ وَالْقِبْلَةُ وَالتَّوجُّهُ وَالرُّكُوعُ وَالسُّجُودُ وَالدُّعَاءُ...»(٢).

٥- وجاء عن الإمام الصادق عَلَيْتَ قوله: «الْوُضُوءُ شَطْرُ الْإِيمَانِ»(٣).

٦- وروى الفضل بن شاذان عن الإمام علي بن موسى الرضا ﷺ حول علّة تشريع الوضوء: «إنَّمَا أُمِرَ بِالْوُضُوءِ وَبُدِئَ بِهِ لِأَنْ يَكُونَ الْعَبْدُ طَاهِراً إِذَا قَامَ بَيْنَ يَدَي الجُبَّارِ عِنْدَ مُنَاجَاتِهِ إِيَّاهُ، مُطِيعاً لَهُ فِيهَا أَمَرَهُ، نَقِيّاً مِنَ الْأَذْنَاسِ وَالنَّجَاسَةِ مَعَ مَا فِيهِ مِنْ ذَهَابِ الْكَسَلِ وَطَرْدِ النُّعَاسِ وَتَزْكِيَةِ الْفُؤَادِ لِلْقِيَام بَيْنَ يَدَي الجُبَّار.

قَالَ عَلِيَكُلاِ: وَإِنَّمَا جَوَّرْنَا الصَّلَاةَ عَلَى الْيِّتِ بِغَيْرِ وُضُوءٍ لِأَنْهُ لَيْسَ فِيهَا رُكُوعٌ وَلَا سُجُودٌ...»(٤).

# ما يجب التطهّر له

١ - يجب التطهر لإقامة الصلاة، واجبة كانت أو مندوبة. ويلحق بها أجزاؤها المنسية دون سجدتي السهو إلا على احتياط.

٢ - ويجب التطهر للطواف الواجب في حج أو عمرة. ويجوز الطواف المندوب من دون طهارة. ولكن صلاة الطواف لا تقام بغير طهارة.

٣- وإذا أراد مسّ كتابة القرآن وأسهاء الله سبحانه فعليه أن يتطهر.

٤ - كل ما اعتبره عرف الناس مساً لكتابة القرآن حرُّم من دون طهارة. كمس آية أو كلمات منها ولو في غير القرآن بل حتى حرف منها، حتى لو كتب في لوحة. بلى ما كان وراء زجاج أو وضع عليه ورق شفاف جاز مسه. والأحوط عدم إعطاء الطفل غير المتطهر القرآن ليمسه، كذلك الأحوط تجنب كتابة القرآن على يد محدث، أما ترجمة القرآن فإنه يجوز مسها دون ترجمة أسهاء الله الحسني.

٥ - كذلك إذا نذر ألاّ يقرأ إلاّ وهو متطهر، أو نذر أن يكون متطهراً في كل حال. ويجوز

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١، ص٣٦٧.

أحكام الطهارة ................

أن ينذر الوضوء أو الغسل من دون أن يحدد غاية لها، ويجب عليه الوفاء.

7- لا يجب قصد الغاية من التطهر، ولكن إذا قصد لا يضر، بل قد ينفعه ثواباً. إذ لو كانت هناك غايات عديدة فَتَطَهَّر قاصداً إياها امتثل أكثر من أمر واقتضى له ثواباً لكل أمر. فلو أراد قراءة القرآن، ودخول المسجد، والدعاء والطواف المستحب فنوى كل تلك الغايات اقتضى له ثواب كل تلك الأوامر التي نُدِبَ إليها.

ولو نوى غاية واحدة، جاز وحصلت له الطهارة التي تهيئه لسائر الغايات المندوبة، فلا يحتاج إلى وضوء جديد لكل غاية.

٧- ينبغي ألا ينوي أنه يتطهر بالوضوء من حدث معين (النوم أو المجيء من الغائط مثلاً) ولو نوى صح وضوؤه، ولا يُعتنى بنيته.

# ما يستحب التطهُّر له

يستفاد من النصوص الشرعية استحباب التطهر لذاته. أليس ربنا سبحانه يقول: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِرِينَ ﴾ (١) وحب الله للتطهر يدعونا إليه في كل حال، وبعد كل حدث. ولكن يتأكد استحباب الطهارة في الموارد التالية:

١ - للقيام بالعبادة، كالدعاء والسجود للشكر وتلاوة القرآن والطواف المستحب بالبيت، والأذان والإقامة، والصلاة على الأموات، ولعلّ منه القضاء بين المتخاصمين وتعلم الفقه وزيارة الأئمّة عَلَيْتِكُمْ من بُعد.

٢ - لحضور مواقع التعبد كالمساجد والمشاهد ومقابر المؤمنين، وربها مجالس القضاء والتعلم.

٣- عند الدخول على الزوجة، وعودة المسافر إلى أهله. ولعله عند القيام بكل عمل هام
 كالدخول على السلطان، والقيام بصفقة تجارية هامة، وحضور المحاكم وما أشبه.

٤ - من أراد مقاربة زوجته الحامل، ومعاودة الجهاع، ومن مس ميتاً ثم أراد الجهاع قبل الاغتسال. والحائض تتوضأ في أوقات الصلاة، لتذكر الله في مصلاها. والجنب يتوضأ للنوم والأكل والشرب والجهاع. ومن عليه غسل مس الميت يتوضأ لتكفينه أو تدفينه - كها قال البعض والوضوء في هذه الموارد يذهب بالكراهية أو يخففها ويزيد صاحبه نوراً ولكنه لا ينفع طهارة كاملة. ويستفاد منه التطهر لتحصيل النظافة، كها قبل النوم والأكل وبعد الأكل وما أشبه.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٢٢.

|                       | ي                |                |
|-----------------------|------------------|----------------|
|                       | 1 1 1 1 2 1 1    |                |
| . ** .                |                  | ٨              |
| $\boldsymbol{\smile}$ | الخركسام العبادا | <br>/ <b>1</b> |
|                       |                  |                |

٥ - وقد وردت جملة أحاديث في استحباب الوضوء في الموارد التالية: عند خروج المذي والودي، وبسبب الكذب على الله والرسول، وعند ارتكاب خطيئة الظلم، وعند الإكثار من الشعر الباطل، وإذا تقيأ المرء أو رعف، أو قبّل بشهوة، أو مس كلباً، أو لامس فرجاً، أو نسي الاستنجاء قبل الوضوء، أو ضحك أثناء الصلاة، أو أدمى لثته عند التخليل.

أحكام الطهارة.....

# الأول: الوضوء

#### أفعال الوضوء:

أول الطهارات الثلاث وأكثرها تكراراً في حياة المؤمنين هو: الوضوء.

والوضوء غسلتان ومسحتان، غسل الوجه واليدين، ومسح الرأس والرجلين، وتفصيل القول في هذه الأفعال كما يلي:

# أولاً: غسل الوجه:

١ – والوجه معروف، وقد حدده الفقهاء، تبعاً للأحاديث، من جهة الطول: من حيث انتهاء شعر الرأس (قصاص الشعر) إلى ظاهر الذقن، كما حددوه من ناحية العرض بما يشتمل عليه عادة، الإبهام والوسطى. وواضح أن هذا التحديد يرجع إلى توضيح الوجه العرفي الذي يواجه المخاطب، فلو كان شخص طويل الإصبعين أكثر من المعتاد، أو كان أنزع الشعر فلم يكن في مقدمة رأسه شعر، أو كان شعره مكتسحاً جبهته، وهو الذي يسمّى بالأغم، فإنّه يرجع -في تحديد الوجه - إلى المتعارف من الناس.

٢- و يجب أن يتم غسل الوجه بها يسمّى غسلاً، إما بحركة الماء فوق صفحة الوجه أو استيلاء الماء عليها.

٣- ويجب أن يتم الغسل من الأعلى عرفاً، وأن يشمل ظاهر الوجه فلو أحاط الشعر بموضع، كفى غسل ظاهره. ولكن الشعر المسترسل خارج حدود الوجه لا يجب غسله، ولا يجب غسل باطن العين والأنف والفم.

٤ - يجب إزالة الموانع عن بلوغ الماء، كالأصباغ ذات السماكة والأوساخ المتراكمة، ولا بأس باللون والوسخ غير المانع. ولو شك في وجود مانع فلا يجب الفحص. بل يكفي عدم

. ٢٠ أحكامُ العِبَ اداتِ الشاهد عليه مادام الأصل عدم وجوده.

### ثانياً: غسل اليدين:

١ - يجب غسل اليدين ابتداءً من المرفقين وحتى أطراف الأصابع يغسل اليمنى قبل اليسرى. ولا يجوز أن يعكس فيغسل ابتداءً من الأصابع. ويجب أن يغسل الشعر النابت على اليد.

٢- من قطعت يده من دون المرفق، يغسل ما بقي منها. والأحوط لمن قطعت يده من فوق المرفق أن يغسل ما بقي من عضده.

٣- تجب إزالة كل ما يحجب الماء عن البشرة، بلى ما تعارف وجوده من الأوساخ تحت الأظافر، لا تجب إزالته، إلا إذا قص أظافره فعليه أن يزيل الوسخ لأن ما تحته أصبح من الظاهر. أما الشقوق التي قد تحدث في اليد فلا يجب غسل باطنها بل يكفي غسل ما ظهر من البشرة. وكذلك ما ظهر من آثار الجدري والجروح والقروح إن لم يكن في غسلها حرج أو ضرر.

٤ - ما يظهر على اليد من بياض الجص أو النورة، إنْ لم يكن له جرم مانع لا يجب إزالته.
 وكذلك الوسخ.

٥- يجوز أن يغسل الوجه واليدين بهاء المطر وكذلك بفتح الحنفية عليهها، وهكذا بالارتماس في نهر أو حوض ماء، والأولى أن ينوي الغسل ويراعى تقديم أعلى الوجه واليدين. ولا يضر ذلك بالمسح، لأنه يصدق على البِلَّة التي في يديه ماء الوضوء.

## ثالثاً: مسح الرأس:

1 - يجب مسح المقدم من الرأس. والأحوط اختيار ما فوق الناصية من الربع الأمامي. ويجب أن يكون المسح بنداوة الوضوء ولا يجدد له ماء. ويكفي فيه أقل حركة ممّا يسمّى مسحاً، والأفضل أن يكون بقدر ثلاث أصابع منضمة، والأفضل أن يمسح بها بطول إصبع، ويجوز المسح منكوساً كها يجوز على الشعر النابت في المقدّم، ولا يجوز أن يمسح على حائل مثل جرم الحناء أو خمار أو عهامة أو قلنسوة أو ما أشبه، حتى وإنْ كان رقيقاً. وإذا تجمع الشعر من غير محل المسح فلا يجوز المسح عليه. ولا على شعر المقدم الممدود بعيداً عنه.

٢- يجب أن يتم المسح بكف اليد، والأحوط أن يكون بباطنه، والأفضل أن يمسح

أحكام الطهارة

باليمني، ولا فرق بين الأصابع وغيرها، وإن كان المسح بالأصابع أولى.

## رابعاً: مسح الرجلين:

1 - ويجب مسح الرجلين إلى الكعبين وهما قبة الرِّجْل. والأولى أن يمسح حتى مفصل الساق ويكفي أن يمسح بشيء من رجليه. والأحوط الذي لا ينبغي تركه أن يمسح بثلاث أصابع، والأفضل بكفه كلها. ويجوز أن يمسح مدبراً من الكعبين حتى الأصابع، والأولى أن يمسح من الأصابع إلى الكعبين.

و يجوز أن يمسحهم معاً، ولكن لا يقدم اليسرى على اليمنى في المسح احتياطاً. والأفضل أن يمسح اليمنى قبل اليسرى، كما أن الاحتياط يقتضي أن يمسح الرجل اليمنى باليد اليمنى، والرجل اليسرى باليد اليسرى.

٢- ويجب إزالة الموانع، ولا يعتبر الشعر النابت على القدم منها بل يمسح عليه حتى ولو كان كثيفاً.

٣- يجب أن يكون المسح بِبِلَّة الوضوء، فإن جفت يده، أخذ من سائر أعضائه بِلَّة الوضوء من دون فرق بينها حتى من الشعر المسترسل.

٤ - لا يجب تجفيف ظهر القدم قبل المسح حتى ولو غلبت نداوتها رطوبة الكف ولو جفّف كان ذلك أحوط.

٥- لا يجوز المسح على الجورب الخفيف حتى ولو وصلت رطوبة المسح إلى البشرة.

7 - الأولى المسح بباطن الكف، وإن كان الأقوى جواز المسح بظاهره. ولا يجب أن يتم إمرار الكف على القدم. بل يجوز العكس وإن كان ذلك خلاف الاحتياط، كما أنه يجوز أن يضع كفه على ظهر قدمه ثم يمسح بحركة إحداهما.

٧- يجوز المسح على الجورب والخف وما أشبه عند اقتضاء الضرورة، من تقية أو ثلج أو عدو أو ما أشبه. كما قالوا بجواز المسح على العمامة، عند اقتضاء الضرورة أو التقية، والأحوط فيه أن يتيمم أيضاً، وهكذا عند ضيق الوقت وعدم سعته لنزع الحائل.

٨- إذا اتَّقَيْت من عدو قاهر فعليك أن تتوضأ بالمستطاع، وليس عليك أن تنتظر آخر
 الوقت لأداء الصلاة. بينها عند سائر الضرورات كالبرد والحر وخوف الضرر، لابد أن تنتظر
 رفع الضرورة. بل عليك أن تسعى لرفعها إن أمكنك بلا حرج، مثل أن تشتري ماءً دافئاً أو

٦٢ أحكامُ العِبَ اداتِ

تستأجر موقعاً لإسباغ الوضوء وإقامة الفرائض.

٩ - إذا ارتفعت الضرورة أثناء الوضوء فعليك إعادته، أو إسباغه كما أُنزل، وإن ارتفعت
 بعد إتمام الوضوء قبل الصلاة، فالأحوط في غير التقية تجديد الوضوء، أمّا فيها فيكفيك ذلك
 الوضوء على الأقوى وإن كان الاحتياط بالإعادة، حسناً.

#### شرائط الوضوء

١ - إنّا يصح الوضوء بالماء، أما سائر المائعات فلا يجوز التوضُّؤ بها. كذلك لا يجوز بالعصير وبالطين اللازب وما أشبه، ممّا لا يسمى ماءً بوجه مطلق.

٢ - كذلك لا يجوز التوضّؤ بالماء النجس، وكذلك الماء الذي استخدم في غسل الجنابة،
 بل في كل غسل واجب على احتياط لا يترك.

٣- وإذا كانت مواضع الوضوء متنجسة فالأحوط تطهيرها قبل غسلها.

٤ - لكي يتم غسل مواضع الوضوء يجب أن تتأكد من نظافتها من وسخ حائل أو قير أو صبغ كثيف وما أشبه.

وإن كان في يدك خاتم ضيق فأدره أو انزعه لتتأكد من نفاذ الماء إلى ما تحته، كذلك المرأة تفعل بأسورتها، وكذلك سير الساعة يجب التأكد من عدم مانعيته لوصول الماء.

٥ - ويجب أن يبدأ المتوضئ بها بدأ الله سبحانه؛ فيغسل وجهه ثم يمينه ثم يساره ثم يمسح الرأس وبعده يمسح الرجلين، على ألّا يبدأ باليسار منهها احتياطاً. ولو أخل بهذا الترتيب فعليه أن يعيد من وضوئه ما يتحقق به الترتيب، إن لم يفته التتابع والموالاة.

7- يجب أن يتبع الوضوء بعضه بعضاً لأنه عمل واحد، فلا يجوز أن يفرق بين أفعاله. بحيث لا يسمّى عرفاً تتابعاً.. ويعرف ذلك في الظروف العادية: بأن يجف ماء الوضوء قبل إتمام سائر أفعال الوضوء من الغسل أو المسح، والاحتياط يقتضي اشتراط رطوبة العضو السابق في وضوئك حتى في الظروف غير العادية.

فإذا غسلت اليمنى ثم تأخرت في غسل اليسرى حتى جفّت اليمنى فعليك أن تعيد وضوءك من الأول، حتى ولو كان على وجهك نداوة الوضوء والعمل به جيد للشك في التتابع عند ذاك.

والتتابع شرط في كل الأحوال فإذا نسيت المسح مثلاً ثم ذكرته، وأنت في الصلاة، فإن

بقيت على وجهك أو أطرافك نداوة ولم تتأخر كثيراً وجب عليك المسح وإعادة الصلاة. وإذا كنت قد أتممت الصلاة، عليك أن تعيدها. وإذا لم تبق نداوة أو تعطلت كثيراً أعدت الوضوء والصلاة معاً.

٧- إذا كان الوضوء سبباً في إلحاق ضرر بالغ بالنفس يجب التيمم. فإذا توضأ في هذا
 الحال فعليه أن يتيمم أيضاً عملاً بالاحتياط الواجب.

أما إذا كان الضرر بسيطاً، أو كان الوضوء صعباً عليه ولكنه تحمل الصعوبة، فلا إعادة ولا تيمم عليه.

٨- لأن الوضوء من الصلاة، حيث أمر الله به عند القيام إليها. فقد أوجب فقهاؤنا
 النية في الطهارة بمثل ما اشترطوها في الصلاة.. وهي تعنى عدة حقائق:

ألف: أن يكون المرء واعياً عند الطهارة قاصداً لما يفعله، فلو نزل عليه المطر وتبللت أعضاؤه دون أن يقصد الوضوء فلا يعتبر وضوءاً.

باء: أن يكون هدفه من التطهر إنفاذ أمر الله له وليس التبرُّد أو النظافة.

جيم: أن يخلص لله سبحانه في التطهُّر، أما إذا استهدف الرياء أو السمعة فإن وضوءه باطل. سواءٌ قصد الرياء وحده، أو مع التقرُّب إلى الله، ولا فرق في الرياء بين أن يكون في كل الوضوء أو في جزء منه.

دال: معنى الرياء أن يكون هدفه رئاء الناس بحيث لو فقد الرياء لم يتوضأ. ومن هنا فإن خطور وسوسة شيطانية في القلب لا تبطل عمله، كذلك لا يبطله إذا كان التبرد أو النظافة أو تخفيف حُمّّاه أو عطشه هدفاً تبعياً له لا أصلياً، حيث كان في الأساس ينوى التوضؤ لله سبحانه.

هاء: لا يجب في النية؛ قصد الوجوب أو الاستحباب، ولا قصد استباحة الصلاة، ولا قصد التطهر من الحدث الذي صدر منه، وما أشبه.

٩ - وقد ذكر الفقهاء الكرام شروطاً أخرى للوضوء، ولا ريب أن التقيد بها موافق للاحتياط غالباً، وهي التالية:

ألف: قالوا يجب ألا يكون الوضوء بذاته حراماً. كاستخدام الماء المغصوب أو المكان المغصوب أو بلكان المغصوب أو حتى إذا صب الماء في المكان المغصوب. ومعيار ذلك أن يكون القيام بأفعال الوضوء استعمالاً للغصب بأية طريقة.

وهكذا أبطلوا الوضوء في الأرض أو الدار أو المحل الذي لا يعلم رضا أصحابها. بلى أجازوا الوضوء في الأراضي الشاسعة التي جرت السيرة بعدم التقيد في مثلها بالاستئذان لمثل هذه التصرفات البسيطة، وكذلك التطهر من الأنهار الكبيرة التي جرت السيرة بذلك فيها أيضاً.

وقالوا: إنّم يبطل الوضوء في الغصب إذا علم المتوضئ بأنّه غَصْبٌ وبأنَّ الغصب حرام، أما عند الجهل بأنه غصب أو النسيان فلا بطلان. وكذلك عند نسيان الغصب أو الجهل بحرمته بلا تقصير منه بل وحتى عندما يكون مقصراً على احتياط فيه بالإعادة.

باء: ومثل الغصب عندهم التوضؤ من أواني الذهب والفضة لحرمة استعمالها، شريطة أن يكون ذات الوضوء استخداماً لتلك الأواني.

جيم: قالوا تجب على المتوضئ مباشرة الغسل، أما إذا غسل له شخص آخريده أو وجهه فإنه يعتبر مخالفاً لأمر الله بالغسل أو المسح وعليه الإعادة. بلى لو استعان بغيره في تحضير الماء أو صبه في يده فلا بأس ولكنه مكروه شرعاً.

وقالوا: عند الضرورة يجوز أن يباشر الغير غسل يده ووجهه، بينها الأحوط مباشرة المسح بقدر ما يستطيع، وإن كان الأقوى عدم الوجوب.

### آداب الوضوء

### ألف: ما يستحب عند الوضوء:

١ - يستحب أن يهيئ لوضوئه ما لا يزيد ولا ينقص عن مدّ من الماء وهو يساوي سبع ائة وخمسين غراماً. فالزيادة قد تدخل في الإسراف والتكلف في الدين والنقصان قد يتنافى مع الإسباغ.

٢- الاستياك عند كل وضوء وينبغي أن يقدمه على المضمضة، فإذا نسيه أعاده وأعادها بعد الوضوء، وأفضل السواك أن يكون بليف الأراك أو عود الزيتون، وأدناه أن يكون بالإصبع.

٣- ثم يسمي الله سبحانه قبل أن يمس الماء والأفضل أن يقول: «بِسْمِ اللهِ وَبِاللهِ وَالحَمْدُ
 للهِ الَّذِيْ جَعَلَ المَاءَ طَهُوْراً وَلَمْ يَجْعَلْهُ نَجِساً».

ثم يستنجي (١) إنْ كانت أسافله نجسة ويقول: «اللَّهُمَّ حَصِّنْ فَرْجِي وَأَعِفَّهُ وَاسْتُرُ عَوْرَقِي وَحَرِّمْنِي عَلَى النَّارِ»، ثم يغسل يده بعد النوم والبول مرة وبعد الغائط مرتين، وبعد الجنابة ثلاث مرات قبل أنْ يدخلها في الإناء.

ثم يغترف ويتمضمض بأن يدير الماء في فمه ثلاثاً، ويقول: «للَّهُمَّ لَقِّنِّي حُجَّتِي يَوْمَ أَنْقَاكَ وَأَطْلِقْ لِسَانِي بِذِكْرَاكَ».

ثم يستنشق ثلاثاً بسحب الماء إلى داخل أنفه يغسله ويقول: «اللَّهُمَّ لَا تُحَرِّمْ عَلَيَّ رِيحَ الجُنَّةِ وَاجْعَلْنِي مِمَّنْ يَشَمُّ رِيحَهَا وَرَوْحَهَا وَطِيبَهَا».

ويستحب أن يقول عند غسل الوجه: «اللَّهُمَّ بَيِّضْ وَجْهِي يَوْمَ تَسْوَدُّ فِيهِ الْوُجُوهُ وَلَا تُسَوِّدُ وَجْهِي يَوْمَ تَبْيَضُّ الْوُجُوهُ».

وأنْ يقول عند غسل يده اليمنى: «اللَّهُمَّ أَعْطِنِي كِتَابِي بِيَمِينِي وَالْخُلْدَ فِي الْجِنَانِ بِيَسَارِي وَحَاسِبْنِي حِسَاباً يَسِيراً».

وأنْ يقول عند غسل يده اليسرى: «اللَّهُمَّ لَا تُعْطِنِي كِتَابِي بِشِمَالِي وَلَا تَجْعَلْهَا مَعْلُولَةً إِلَى عُنُقِي وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ مُقَطَّعَاتِ النِّيرَانِ».

وأن يقول عند مسح الرأس: «اللَّهُمَّ غَشِّنِي بِرَحْمَتِكَ وَبَرَكَاتِكَ وَعَفْوِكَ».

وأن يقول عند مسح القدم: «اللَّهُمَّ ثَبَّتْنِي عَلَى الصِّرَاطِ يَوْمَ تَزِلُّ فِيهِ الْأَقْدَامُ وَاجْعَلْ سَعْيي فِيمَا يُرْضِيكَ عَنِّي»(٢).

### باء: ما يكره عند الوضوء:

١ - تكره الاستعانة بالغير في الوضوء، وإذا استطعت أن تُهيئ بنفسك كل وسائل وضوئك فافعل. فإنَّ الوضوء من تمام الصلاة والصلاة عبادة، وخير للإنسان ألَّا يشرك أحداً في عبادة ربه. ومن الاستعانة تهيئة الماء وتسخينه وصبه على اليد. أما الغسل مباشرة فإنّه لا يجوز.

٢ - وقد قالوا بكراهة المسح بالمنديل بعد الوضوء، وإنه يستحب ترك ماء الوضوء حتى يجف، وقد تمندل الإمام على عَلَيتًا ولعله لسبب فاق كراهة التمندُل مثل البرد أو تجنب غبار الأرض أو ما أشبه.

<sup>(</sup>١) الاستنجاء: غسل وتطهير موضعي خروج البول والغائط.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١، ص١٠٤.

٣- يكره الوضوء في آنية فيها تماثيل وصور، أو فضة قالوا أو ذهب.

٤ - ويكره الوضوء (كما يكره الغسل والشرب) من ماء تسخنه الشمس. ويشمل ذلك ما أشرقت عليه الشمس أو كان في خزان مغلق تشرق عليه، ولا يشمل مياه الغدران والأحواض الكبيرة. كما لا يشمل المياه التي تحمى بحرارة الكهرباء المستخرجة من الطاقة الشمسية.

٥- وينبغي أن يتجنب المؤمن الماء الآجن في وضوئه حتى ولو كان طاهراً، كالكر من الماء قد بال فيه حمار أو البئر وقعت فيها دابة ولم يتغير ماؤها.

#### نواقض الوضوء

١ - ينقض الوضوء البول والغائط، ولا فرق بين أن يخرجا من السبيل المعروف أو من غيره، كما لا فرق بين أن يكون الخروج من غير السبيل عادة له أم لا (كما إذا فسد سبيله المعهود).

٢- لا فرق بين الكثير والقليل منها، مثل القطرة والـذرة، فلو أدخل شيئاً في أحد سبيليه وأخرجه ملوثاً بالبول أو الغائط أعاد وضوءه.

٣- لا ينقض الوضوء ما يخرج من السبيلين غير البول والغائط، كالدود والنواة، أو السوائل الأخرى كالمذي الذي يخرج عند الشهوة، والودي الذي يخرج بعد البول، والوذي الذي يخرج عند المرض وربها بعد المني. وكذلك القيح والدم إلا إذا اختلط بالبول والغائط.

٤ - الريح ينقض الوضوء إذا خرج من الدبر رافقه الصوت أم لا. أما إذا خرج من غيره فلا.

٥- لا ينقض الوضوء الريح الذي ليس من باطن الجسم ممّا يسمّى بنفخ الشيطان.

٦- النوم حدث ينقض الوضوء ومعياره الغلبة على الجوارح، فإذا كان القلب مسلطاً على الجوارح فإن النوم لم يتحقق، فلا تضر الخفقة (١) والسِّنَة (٢) والارتخاء إذا بقي العقل مهيمناً على الأعضاء.

٧- قال الفقهاء: إن الإغهاء والسكر والجنون وكل ما أزال العقل حدث كالنوم فينقض الوضوء، وقولهم هو الأحوط. أما البهت أو الانشداه وما أشبه فليس بحدث.

٨- الاستحاضة حدث. وتوجب الوضوء لكل صلاة إن لم تغتسل المستحاضة، أما مع الغسل فالأقوى عدم إيجاب الوضوء، وإن كان أحوط.

<sup>(</sup>١) الخفقة: حركة الرأس أثناء النعاس.

<sup>(</sup>٢) السِّنة: النعاس والغفوة.

أحكام الطهارة ...............

### أحكام الشك في الوضوء

للشك في الطهارة أحكامه التي تختلف حسب الحالات المتفاوتة. وفيها يلي بعض التفصيل:

ألف: إثبات الحدث أو الطهارة كإثبات أي موضوعة عرفية أو شرعية أخرى بحاجة إلى ما يفيد علماً، أو طمأنينة عند الناس، أو اعتبره الشارع كذلك كالبينة وخبر العادل المفيد للثقة. وفي غير هذه الحالات يعتبر شكاً. وأحكام الشك تشمله.

باء: إذا شك في الوضوء فهو محدث. وكذلك إذا شك في الحدث بعد الوضوء فهو متطهر، إلا إذا رأى بللاً مشتبهاً بالبول ولم يكن قد استبراً، فإنه يعتبر محدثاً، وفيها لو لم يعلم متى أحدث ومتى تطهر فعليه أن يتطهر لصلاته.

كذلك إذا عرف أنه، عند الساعة الكذائية، كان محدثاً ولم يعلم متى تطهر، فإنه كذلك يعتبر محدثاً.

جيم: من ترك غسلة أو مسحة من الوضوء، فعليه أن يتداركها إن لم يفته التتابع وأتى بها بعدها إحرازاً للترتيب. وعند الشك بعد الفراغ في أداء أي جزء من الوضوء لم يأبه بشكه. ويتحقق الفراغ باشتغاله بعمل آخر (كإقامة الصلاة)، وبتحوله من حالة التوضؤ (كقيامه من الميضاة) وكذلك بإحساسه الداخلي بأنه قد فرغ من الوضوء.

أما عند عدم علمه بالفراغ، وعدم وجود أمارة تدله عليه (كالدخول في الصلاة)، فإن الشك يُعتنى به ويعتبر كالشك أثناء الوضوء.

دال: حكم الشك في أثناء الوضوء تدارك ما شك فيه، حتى إذا شك مثلاً في غسل الوجه وهو يمسح على رجله، فعليه أنْ يغسل وجهه ثم ما بعده مع ملاحظة التتابع، هذا على الأحوط وجوباً.

هاء: إذا رأيت على بعض مواضع وضوئك مانعاً عن وصول الماء ولم تعلم أنه كان قبل الوضوء، صح وضوؤك. خصوصاً إذا كنت تعلم تاريخ الوضوء، أو كان من عادتك الفحص عن المانع.

واو: إذا صليت ثم شككت في وضوئك قبل الصلاة، فصلاتك ماضية. وقد قالوا: إن عليك أن تتوضأ للصلاة القادمة، وقولهم موافق للاحتياط في الدين.

#### أحكام الجبائر

من كان على موضع وضوئه جرح أو قرحة أو كسر وقد غطاه بها يمنع إيصال الماء وكان فتحه يضره، فعليه أن يوصل الماء إلى ما تحت الغطاء (وهو ما يسمّى بالجبيرة) إن كان ذلك ممكناً من دون ضرر أو حرج، وإلا فعليه أن يمسح على الساتر الذي يغطيه به. وفي هذه المسألة تفصيل:

ألف: يجب أن يكون الغطاء طاهراً، وإلاّ وضع عليه غطاءً غيره طاهراً.

باء: إذا كان الجرح مكشوفاً، يكفي أن يغسل ما حوله.

جيم: وفي مواضع المسح، يجب المسح على الغطاء (الجبيرة) إن لم يمكن المسح على موضع آخر.

دال: كما يجوز المسح على الغطاء (الجبيرة) يجوز غسله بصب الماء عليه، وعند المسح لا يجب إيصال الماء إلى جميع أجزاء الغطاء، بل يكفي مسماه. والأحوط استيعابه بالمسح.

هاء: كما يجوز المسح على موضع الجرح من الغطاء، يجوز المسح على سائر أطراف الغطاء، إن كان الغطاء بالقدر المتعارف.

واو: إذا كان استخدام الماء -أساساً- يضرُّ بك (لا بسبب جرح أو كسر أو قرح) فعليك أن تتيمم لصلاتك.

زاي: من كانت على موضع وضوئه قطعة قير أو أي مانع لا يمكن إزالته، أو دواء أو جهاز مركب عليه، فإنه يكفيه المسح عليه. وإن أضرَّ به الماء يكفيه غسل أطرافه. والأحوط ضمُّ التيمم إليه.

حاء: الأحوط أن يعيد الوضوء إذا تبين أنه حين المسح على الجبيرة كان الجرح قد طاب. ولكن إذا لم يتبين فالوضوء كافٍ ولا تجب إعادته بعد البرء، لأن الوضوء قد رفع الحدث تماماً.

طاء: الجبيرة في الغسل والتيمم، كالجبيرة في الوضوء في أحكامه.

ياء: يجوز لصاحب الجبيرة أن يبادر إلى الصلاة أول الوقت إذا لم يحتمل برأه قبل انتهاء الوقت. أما إذا احتمل ذلك فالأحوط التأخير.

أحكام الطهارة.....

#### أحكام دائم الحدث

ألف: دائم الحدث، إن استطاع التحفظ على نفسه فترة إقامة الصلاة - ولو بالاكتفاء بالواجبات فقط- أو استطاع أن يتوضأ أثناء الصلاة من دون حرج كلما أحدث، فعل ذلك، وإلا فعليه الصلاة بعد الوضوء، بالذات في المبطون (١٠). أمّا المسلوس (٢) فتكفيه صلاة بوضوء. والأحوط التوضؤ في الأثناء إن لم يكن عليه حرج.

باء: وإذا كان لا يستطيع التحفظ على نفسه أبداً فالأحوط أن يصلي كل صلاة بوضوء، وإن كان الأقوى جواز الجمع بين كل فريضتين. وإذا أحدث بحدث آخر، فعليه أن يتطهر.

جيم: على دائم الحدث أن يتحفظ من تعدي النجاسة إلى جسده أو ثيابه بكيس نايلون، يضع فيه القطن أو بها أشبه ذلك.

دال: الظاهر أن حدث الريح أو النوم أو المني وما أشبه، كحدث البول والغائط في أن أحكام استمرارها كالأحكام التي سبقت آنفاً في حدث البول والغائط.

# الثاني: الغُسل

### أحكام الجنابة:

يجب الغسل لسببي الإمناء (أي خروج المني) والجماع، ولكل منهما أحكام:

١ - إذا احتلم الرجل أو المرأة، أو خرج من الرجل ما علم أنه مني، وجب الغسل، ولو شك فيها خرج أنه مني أو سائل آخر، فلو كان بصفات الإمناء من الشهوة والفتور والدفق أو أي أمارة تكشف عن الإمناء، حكم بأنه مني، وإلا فلا. نعم إذا خرج سائل بعد الإمناء وقبل الاستبراء بالبول حكم بأنّه مني، أمّا بعد الاستبراء فلا.

٢- قال الفقهاء يجب أن يخرج المني و لا يكفي في الحكم بالجنابة الرعشة الجنسية وانتقال المني من موضعه، ولكن الاحتياط (٣) يقتضي اعتباره جنابة، خصوصاً في المرأة التي لا يخرج منها منى، وقد وردت في الأحاديث أنها تحتلم كما الرجل.

<sup>(</sup>١) المبطون: الذي لا يستطيع التحفظ على نفسه من الغائط.

<sup>(</sup>٢) المسلوس: الذي لا يطيق أن يمسك بوله.

<sup>(</sup>٣) الاحتياط هنا وجوبي ويعني: إذا حدثت الرعشة الجنسية (سواء للمرأة أو الرجل) حتى ولو لم يخرج المني أو أحس الرجل بانتقال المني من موضعه داخل الجسم ولكنه لم يخرج فإن هذا جنابة ويجب الغسل احتياطاً وجوبياً.

٣- يجنب الإنسان بالمباشرة الجنسية (الجماع) وذلك حين يلتقي الختانان، فإذا أدخل الحشفة أو مقدارها في القبل أو الدبر فقد أجنب، كما أنّ الموطوء يجنب، وفي وطء البهائم تردد والأحوط الاغتسال، وكذلك في مباشرة الخنثى من القُبُل أمّا من الدُّبُر فلا إشكال في الجنابة.

كما لا إشكال إذا أدخل الخنثي فعليه الغسل، كذلك على الطرف الثاني احتياطاً.

٤ - الجنابة - كأية ظاهرة أخرى - لا تثبت إلا باليقين أو إمارة تورث الاطمئنان عرفاً، فله و رأى في ثوبه الخاص منياً ممّا دلّه على احتلامه ليلاً وجب الغسل عليه، وكذلك لو وجد في جسمه من الضعف والفتور ما لا يجده إلا بعد الاحتلام. ولو باشر زوجته ولكن شكّ في الدخول الذي يوجب الغسل، فلا شيء عليه.

وعند الشك في الجنابة لا يجب عليه الغسل، وأحكام الشك في الغسل والجنابة كأحكامه بالنسبة إلى الوضوء والحدث التي أسلفناها.

٥ - الإدخال بساتر (من الثياب الداخلية أو العازل المطاطي، أو ما أشبه) يوجب الغسل إلا إذا كان الساتر كثيفاً لا يصدق معه الإدخال.

7 - يشترط الطهارة من حدث الجنابة فيها يشترط فيه الوضوء من الصلاة والطواف الواجب ومسّ كتابة القرآن، كها يشترط في صيام شهر رمضان حيث يحرم الإصباح جنباً، كذلك في قضائه ولا يشترط في غيره من الصيام. (وسيأتي تفصيل ذلك في الصوم).

٧- يحرم دخول الجنب المسجد الحرام والمسجد النبوي بأية صورة، أمّا سائر المساجد فلا يحرم العبور بها ولكن يحرم المكث فيها، وألحقوا المشاهد المشرَّ فة بالمساجد.

٨ - قالوا: لا يجوز أنْ يقرأ الجنب سور العزائم (١) ولا آية منها، وقولهم أحوط (٢) بينها
 الأقوى حرمة تلاوة آية السجدة منها فقط.

٩ - ويكره على الجنب أن يأكل أو يشرب قبل أن يغتسل أو يتوضأ ولو غسل يديه ومضمض واستنشق خفت كراهته. ويكره النوم قبل الوضوء، وكذلك يكره الخضاب، والتدهين، وإذا كان سبب جنابته الاحتلام يكره الجماع، قالوا ويكره أن يتلو أكثر من سبع

<sup>(</sup>١) سور العزائم هي أربع سور تحتوي على آيات السجدة الواجبة وهي:

١- سورة السجدة رقمها ٣٢. ٢- سورة فصلت رقمها ٤١.

٣- سورة النجم رقمها ٥٣. ٤ - سورة العلق رقمها ٩٦.

<sup>(</sup>٢) هذا الاحتياط استحبابي ويعني: أن المكلف يُستحب له الامتناع عن قراءة كل السورة التي فيها سجدة واجبة حينا يكون مجنباً، أم الحرام فهو تلاوة آية السجدة فقط.

أحكام الطهارة.....

آيات من القرآن، والأفضل أن يبادر إلى الاغتسال فإنْ لم يمكنه يقرأ ما شاء من القرآن، ويذكر الله، ويكره تعليق القرآن على نفسه.

# كيفية الغُسل

١ - لأنّ الغسل مقدمة للصلاة، وقد أمر الله به بهذه الكلمات، ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمۡتُمۡ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ ﴾ إلى قوله سبحانه: ﴿وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَٱطَّهَ رُواً ﴾ (١) فإنّ فيها النية.

7- والغسل بذاته مستحب شرعاً لقوله سبحانه: ﴿وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُوا ﴾ (٣). وحقيقة المُتَطَهِّرِينَ ﴾ (٢). والغسل بذاته تَطَهُّر لقوله سبحانه: ﴿وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُوا ﴾ (٣). وحقيقة الغسل واحدة، فبعد الجنابة يسمّى بغسل الجنابة (أي الغسل من بعد الجنابة)، وبعد الطهارة من العادة الشهرية يسمّى بغسل الحيض (أي الغسل من بعد الحيض) وقبل الإحرام يسمّى بغسل الإحرام (أي الغسل استعداداً للإحرام). والغسل يطهرك من كل حدث، ويفيدك لكل ما سن له كها الوضوء تماماً، وإنّه لمجز من الوضوء أيضاً، وإذا اغتسلت بلا سبب فقد تطهرت ويكفيك ذلك عن الوضوء، كها أنك لو اغتسلت بلا سبب ظاهر، ثم علمت أنك كنت قد أجنبت من قبل كفاك ذلك إن شاء الله تعالى.

٣- ولا يجب في نية الغسل غير التقرب إلى الله لأنّه يحب المتطهرين، ولا يجب أن تنوي أنك تغتسل من أي حدث (جنابة أو مس ميت أو..) ولا لأي عمل، بلى لو إنك ذكرت ذلك من باب التسليم والتعبد ازداد نورك وثوابك إن شاء الله.

٤ - ويجب أنْ تُهيئ لنفسك ماءً طاهراً تتوافر فيه ذات الشروط التي أسلفنا في الوضوء،
 ثم تغسل ما ظهر من جسمك بلا استثناء، ولا يجب غسل البواطن (جوف الفم، داخل العين،
 تجويفة الأذن)، والأحوط أن تغسل شعرك الذي على الرأس أو اللحية أو غيرهما.

٥ - لكي تغسل كل بدنك بنية التطهر فلك أن ترتمس في الماء ارتماسة واحدة، ولا بأس بأن تدخل في الماء شيئاً فشيئاً حتى يستوعبك الماء، ولو بقيت يدك خارج الماء أو توحلت رجلك ثم غسلتهم كفاك، فالارتماس أمر عرفي.

٦- ولك أن تغسل جسدك مرتباً، والأحوط أن تبدأ برأسك ورقبتك أولاً ثم سائر

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، آية: ٦.

جسمك، والأولى أن تبدأ بالطرف الأيمن من بدنك ثم الأيسر، ولكن هذا الترتيب بين الأيمن والأيسر غير واجب، ولو نسيت الترتيب بين الرأس والجسد فالأحوط الإعادة.

٧- لا يجب التتابع في غسل الجنابة، فلو غسل رأسه أولاً ثم غسل جسده بعد ساعة -مثلاً- صح غسله، كما لا يجب مراعاة الأعلى فالأعلى فلو غسل رجله قبل يده -مثلاً- أجزأه، ولو تذكر بعد الغسل تَرْك جزء من بدنه أو وجد عليه مانعاً كفاه غسل ذلك الجزء، بلى الاحتياط يقتضي أنه لو كان الجزء في الرأس أن يعيد غسل بقية جسده، وكل جزء مر عليه الماء من جسمك فقد طهر.

٨- اشترط بعض الفقهاء تطهير جميع البدن عن النجاسة قبل البدء بالغسل، وقال بعضهم يجب تطهير كل عضو قبل غسله والاحتياط الوجوبي يقتضي الأخير، والأحوط استحباباً رعاية الأول.

9 - يجوز الغسل تحت الدوش أو الميزاب، أو الشلال أو المطر فإذا استوعب الماء جميع البدن بنية الغسل كفى، والأولى رعاية الترتيب بين الرأس والرقبة ثم الطرف الأيمن ثم الأيسر ولكن هذا الترتيب الأخير غير واجب كما سلف.

• ١ - المشهور بين الفقهاء: اشتراط إباحة الماء الذي يغتسل به وإباحة محله ومصب مائه، وهو أقرب إلى الاحتياط. كما قال المشهور ببطلان الغسل الارتماسي للصائم والمُحرم للنهي عن الارتماس فيهما، وقولهم هذا موافق أيضاً للاحتياط.

١١- وينبغي لك أن تستبرئ قبل الغسل بالبول، حتى إذا خرجت منك رطوبة شككت أنها مني لا تأبه بالشك، فلا تعيد غسلك، هذا في الرجل أما في المرأة فلا شيء عليها سواء استبرأت بالبول قبل الغسل أم لا.

١٢ - كما ينبغي أن تغسل يديك ثلاثاً وتتمضمض وتستنشق ثلاثاً ثلاثاً، وأن تمرر يدك على الأعضاء للتيقن ببلوغ الماء إليها.

١٣ - ويستحب لك أن تسمي وتدعو عند الغسل، والأفضل أن تقول ما جاء في الحديث عن الإمام الصادق عَلِيَ اللَّهُمَّ طَهِّرْ قَلْبِي وَزَكِّ عَمَلِي، وَتَقَبَّلْ سَعْبِي، وَاجْعَلْ لِي مَا عِنْدَكَ خَيْراً لِي»(١)، وتضيف: «اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَّ ابِيَن وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِينَ»(٢).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٢٥٤.

أحكام الطهارة....

# فـــروع:

١ - إذا أحدث بها يوجب الوضوء أثناء الغسل فالأحوط إعادة ما غسله من أعضائه، وإن كان الأقوى إتمام ما بقي والوضوء للصلاة، وإن أحدث بها يوجب الغسل أعاده.

٢- إذا أحدث بها يوجب الوضوء أثناء الأغسال المستحبة أو بعدها قبل القيام بها اغتسل له فالأفضل إعادة الغسل، فمن اغتسل للإحرام، ثم أحدث - أثناءه أو بعده - قبل الإحرام فالأولى أن يعيد الغسل للإحرام، حتى يحظى بالثواب الأتم إن شاء الله سبحانه.

٣- إذا شك في غسل عضو من أعضائه بعدما تجاوزه إلى غيره فشكه ليس بشيء، وإذا شك في غسل يساره بعدما فرغ من غُسله (مثلاً لبس ثيابه أو دخل في الصلاة أو حتى خرج من الحمام أو قام بها يدل على فراغه) فإنه لا يعتنى بشكه.

٤ - إذا عرف أنّ بُقعة من جسمه لم تغسل نسياناً أو لوجود حاجب فوق البشرة، فعليه أن يغسلها ويكفيه إن شاء الله تعالى.

٥-سبق القول: إن حقيقة الغسل كها حقيقة الوضوء واحدة، وهكذا ينوي المغتسل التطهر قربة إلى الله سبحانه، ولا يجب أن يسمي نوع الحدث الذي أوجب الغسل من جنابة أو حيض أو مس ميت أو ما أشبه، فعليه لو اجتمعت أسباب شتى للغسل أن ينوي الغسل امتثالاً لما أمر الله سبحانه، ولو استعرض أسباب الغسل من باب التسليم فقد يوجب المزيد من الثواب. وهكذا لو احتلم شخص ولم يعلم ثم اغتسل ليوم الجمعة أو للإحرام أو الزيارة، أو اغتسل هكذا قربة إلى الله تعالى من دون سبب محدد، كفاه عن غسل الجنابة. وهكذا لو مس ميتاً من دون علم بأنه يوجب الغسل، ثم اغتسل لسبب أو لغير سبب، فقد طهر إن شاء الله تعالى.

#### الأغسال المندوبة

١ - الاغتسال - كما الوضوء - تَطَهُّر، والتَّطَهُّر مستحب. ولقد فاضت الأحاديث بالترغيب في الغسل في أوقات أو أماكن متبركة، ولأفعال عبادية. والتقيد بها من كمال إيمان المسلم.

٢- تكفي الأغسال الواجبة منها والمندوبة، عن الوضوء، سواء وردت سنة خاصة بها أم لا، ولكن لا بأس بالوضوء قبلها أو بعدها إلا غسل الجنابة فليس قبله ولا بعده وضوء.

٣- إذا كانت أسباب مختلفة للغسل تغتسل غسلاً واحداً بنية الجميع وتثاب عليها إن
 شاء الله من باب التسليم.

٤- إذا أحدثت بعد غسلك المستحب بالحدث الأصغر وقبل القيام بها اغتسلت له،
 فقد قال الفقهاء: إن الغسل قد انتقض، وقال بعضهم: يستحب إعادته، وهو الأقرب.

- ٥- إذا فقد الماء، فلا بأس بالتيمم بدل الغسل المندوب رجاءً، فإنه طهور.
  - ٦- الأغسال المندوبة التي وردت في الروايات كثيرة، نذكر هنا بعضها:
- غسل يوم الجمعة، وهو أهمها على الإطلاق وقد أكدت الروايات عليه بلفظ الواجب.
  - غسل العيدين.
  - غسل الإحرام.
  - غسل دخول مكة والمدينة.
    - غسل الطواف بالبيت.
  - غسل زيارة النبي عَلَيْنَا والأئمّة الطاهرين النَّيْلِة.
    - غسل يوم عرفة.
    - غسل ليالي القدر في شهر رمضان.
    - غسل أول ووسط وآخر شهر رجب.
      - غسل ليلة النصف من شعبان.
        - غسل يوم الغدير.

# الثالث: التيمم

### ألف: موجبات التيمم:

عند التأمل في الآيتين (۱) الواردتين لتشريع الوضوء والغسل والتيمم نجد: أن معيار تسويغ التطهر بالتراب بدلاً من الماء، الحرج من الحصول على الماء أو استخدامه، بسبب مرض يخاف به من الماء، أو سفر يصعب معه الحصول عليه، أو ضيق وقت. ولقد ألحق الفقهاء جها المانع الشرعي من التطهر بالماء، كما لو استلزم الاعتداء على حق الآخرين، أو كان معه استخدام آنية الذهب والفضة. وفيها يلي نستعرض فروع هذا المعيار:

١ - إذا لم يجد الماء الكافي للتطهر (وضوءاً أو غسلاً) ولو بأقل ما يجزيه، بالرغم من طلبه. وجب التطهر بالتراب، ويكفي أن يثق الإنسان بعدم الماء، سواء ببحثه الشخصي عنه،

<sup>(</sup>١) آية: ٤٣ من سورة النساء، والآية ٦ من سورة المائدة اللتان مرّ ذكرهما في بداية الفصل.

أو بحث نائبه أو شهادة عدلين أو حتى عدل واحد، ولا فرق بين بحثه عنه قبل وقت الصلاة أو بعده إذا بقيت الأحوال كما هي، أما إذا بحث عن الماء فلم يجده ثم نزل الغيث واحتمل تجدد وجوده فعليه أن يطلبه مجدداً سواء قبل الوقت أو أثناءه. وعليه ألا يبادر إلى التيمم قبل اليأس من الماء أو ضيق الوقت، ولو صلّى به صحت صلاته إن شاء الله. ولا يجوز إضاعة ماء التطهر سواء قبل وقت الفريضة أو بعده، كما لا يجوز إبطال وضوئه على احتياط. بلى لو علم أنه لا يتمكن من الاغتسال عن الجنابة، فدفعه الشبق إلى المباشرة الجنسية، فلا بأس عليه، إنّم للصلاة.

ولو أتلف الماء أو لم يطلبه حتى ضاق الوقت أو لم يسخنه لغسله في البرد أو ما أشبه فقد أخطأ وعليه أن يتيمم لصلاته وتجزيه إن شاء الله.

ويجب عليه أنْ يُحصّل الماء لنفسه بدفع ثمنه شريطة ألا يصيبه الحرج من ذلك.

٢- الخوف مسوّغ آخر للتطهر بالتراب. فلو خاف أنْ يصيبه -باستعمال الماء- ضرر جسمي معتد به حتى مثل الشين (تشقق بشرة اليد وتشوهها) يمكنه أن يتطهر بالتراب؛ أما الضرر اليسير الذي لا يعتد به فلا يسوغ التيمم.

ومن الخوف خشية المرض أو تزايده أو تطاول برئه.

أما من تحمل الضرر وتطهر بالماء، فالأحوط التطهر بالتراب أيضاً، سواءٌ كان تحمله حراماً كأن يكون الضرر بالغاً أو لا.

٣- من خشي العطش سواء خشيه على نفسه، أو على نفس أخرى، بل وحتى على أي كبد حرّى كالحيوان الأليف بل وغير الأليف فإنه يتيمم ولا يتصرف في الماء، وحتى الكافر الحربي لو خاف عليه العطش فالأحوط سقيه الماء والتيمم للصلاة، وكذلك المرتد وإن جاز قتلها.

٤ - لو ضاق الوقت عن الطهارة المائية كفاه التيمم، سواءٌ كان ضيق الوقت بعذر أو من دون عذر، كما لو أخر - تهاوناً - الاغتسال لصلاة الفجر حتى اقترب طلوع الشمس، ولو بقي من الوقت بقدر أداء ركعة واحدة مع الطهارة المائية، فالأقوى صحة الصلاة بها. بل الأحوط اختيارها على التيمم حتى ولو أدرك به كل الصلاة في الوقت.

أما من لم يعرف هل يبقى وقت لصلاته إذا تطهر بالماء أم لا، فالمعيار وجود الخوف من فوات الصلاة وعدمه، فإن خشى فوتها يتيمم وإلاّ فلا.

وليعلم: أن الصلاة المفروضة عند ضيق الوقت، هي أخف صلاة، حتى السورة تسقط

٥- إذا استلزم من استعمال الماء، ارتكاب محرم، تيمم كما لو كان الماء في ملك الغير فلا يجوز اقتحامه من دون إذنه. كذلك لو كان في آنية ذهب أو فضة أو كان في جبهة الحرب بحيث لو خرج للوضوء من خندقه قتل، أو ما أشبه.

٦- يستحب، لمن آوى إلى فراشه فتذكر أنه ليس على وضوء، أن يتيمم من دثاره إن تثاقل عن القيام للوضوء. كذلك يستحب لمن رأى جنازة يُصلى عليها، فإن هو ذهب ليتوضأ خشى ألا يدركها، فيستحب له أن يتيمم ويصلي عليها.

ولو تيمَّم الشخص لسائر غايات الطهارة، وذلك برجاء الثواب عند فقد الماء كان حسناً، ومجزياً عند الله، إن شاء الله تعالى.

### باء: بماذا نتيمم؟

١ - يكفي التيمم بها يعتبر من وجه الأرض (الصعيد) سواءٌ كان تراباً أو رملاً أو حجراً أو مدراً. والأفضل انتخاب التراب من رُبا الأرض.

٢- الجص والنورة وحجر الرحى والمرمر وما أشبه من الأراضي ذات الفوائد الخاصة يجوز التيمم بها جميعاً. شريطة ألا تخرج من طبيعة الأرض.

٣- وكذا الجص والنورة يجوز التيمم بها بعد الطبخ على إشكال، أما الخزف والآجر فالأحوط اختيار غيرهما.

٤ - لا يجوز التيمم بالنبات والثلج والوحل والرماد وسحيق ورق الأشجار وما أشبه عمّا ليس من الأرض وإن كانت فوقها.

٥- إذا كنت في منطقة متجمدة، فإن استطعت تذويب الثلج للتطهر فافعل، حتى ولو كان بنحو إمرار الثلج على أعضائك بلا خوف من التضرر به. وإن لم تقدر لضرر أو غيره، واستطعت أن تحصل على تراب أو حجر لكي تتيمم فافعل. وإلا فإن تيممت بالثلج كان أحوط. وإلا فصل بلا وضوء ولا قضاء عليك.

### جيم: مسحات التيمم:

۱ - التيمم مسحتان، فبعد أن تضرب باطن يديك على الأرض، أو تضعها عليها وضعاً، تمسح بها جبهتك وجبينك، ويكفيك أن تمسح وجهك من قصاص الشعر إلى أعلى

أحكام الطهارة.....

أنفك، وإلى فوق حاجبيك، وإذا مسحت الحاجبين كان أولى.

٢ - والأحوط أن تمسح بمجموع الكفين على جبهتك وجبينك ولكن لو مسحت
 بأصابعك فقط كان مجزياً إن شاء الله.

٣- ثم تمسح بباطن يدك اليسرى على ظاهر اليمنى وبالعكس، ابتداءً من الزند وانتهاءً
 بأطراف الأصابع، بها يسمّى مسحاً عرفاً، فلا يجب مسح ما بين الأصابع ولا الشقوق الباطنة.

٤ - ويشترط في التيمم النية عند ضرب اليدين، وأن يباشر المكلف بأفعاله لدى القدرة، وأن يتقيد بمسح الوجه بعد الضرب ثم المسح على اليدين اليمنى ثم اليسرى، وأن يُتبع بعض أفعاله بعضاً بحيث يُعَدُّ عملاً واحداً، وأنْ يبدأ بالأعلى فالأعلى، وأن يباشر المسح بلا حاجب على البشرة. والأحوط استحباباً أن يكون الماسح والممسوح، من أعضاء التيمم، طاهرين.

٥- لا تجب إزالة الشعر من ظاهر الكف ولا من الجبهة، بل يكفي المسح عليه. وإذا كانت على الماسح أو الممسوح جبيرة كفي المسح بها أو عليها.

7 - إذا كانت مباشرة التيمم حرجية (۱) على المكلف، يأخذ غيره يده ويضربها على الأرض ثم يمسح بها على أعضائه. فإن استصعب هذا عليه أيضاً، قام النائب بهذا الدور بنفسه فضرب النائب يده على الأرض ومسح بها أعضاء المريض.

٧- مع تعدد غايات التيمم يكفي قصد ما في الذمة عند النية. وكذلك إذا لم يعلم ما
 عليه من التيمم هل هو بدل من الغسل أو الوضوء.

٨- يكفي في التيمم أن يضرب بيده الأرض مرة واحدة ويمسح بها الأعضاء. والأحوط استحباباً أن يضرب الأرض بيديه مرتين ثم ينفضهما فيمسح جبهته ويديه ثم يضرب أخرى ويمسح يديه.

٩ - إذا ساورك الشك في أفعال التيمم أو شرائطه بعد الفراغ منه فلا تأبه بالشك. وإذا
 كان شكك أثناء التيمم فالأحوط أن تعيده حتى توقن بصحة عملك.

### دال: أحكام التيمم

۱ - الصعيد طهور كما الماء طهور. إنّما الصعيد طهور حين يتعذر الماء. فيجوز أن يتيمم المؤمن أنى شاء قبل وقت الصلاة أو بعده عند العذر، ويشترط احتياطاً تأخير التيمم حتى

<sup>(</sup>١) الحَرَج: المشقة التي يصعب تحملها عادةً.

يتأكد من عدم ارتفاع العذر قبل فوات الوقت، وألاّ يصبر حتى يضيق به الوقت عرفاً أو ييأس من ارتفاع العذر.

٢- ويجوز أن يصلي بالتيمم صلوات عديدة إذا لم يرتفع عذره ولم يحتمل ذلك. ويجوز التيمم لصلاة القضاء عند العذر وللنوافل ولسائر ما يشترط فيه الطهارة. كما يجوز التيمم للكون على الطهارة.

٣- إذا تيمم بزعم بقاء العذر وصلى فارتفع قبل انتهاء الوقت فلا إعادة عليه.

٤- من منعه الزحام يوم الجمعة من الوضوء لصلاتها تيمَّمَ وصلى ثم أعاد الظهر.

٥ - من تطهر بالتراب بدل الغسل كفاه عن الوضوء كما يكفي الغسل، سواءٌ كان عن جنابة أو غيرها، و سواءٌ كان واجباً أو ندباً.

٦- ينتقض التيمم البديل عن الوضوء بالأحداث الناقضة للوضوء، والبديل عن الغسل بالأحداث الناقضة للغسل.

٧- إذا ارتفع عذر المتطهر بالتراب قبل إقامة الصلاة انتقض تيممه، وأما أثناءها فإن كان
 بعد الركوع مضى في صلاته، أما قبله أعادها بالوضوء، والأحوط أن يتمها حينئذ ويعيد.

٨- من تطهر بالتراب كان كمن تطهر بالماء وهكذا يجوز ما جاز له من الأعمال التي تشترط بالطهارة سواء بسواء، بلى من استطاع أن يتوضأ وقد تيمم بدل الغسل فالأولى أن يتوضأ في غير غسل الجنابة. ومن وجد من الماء ما يكفيه للغسل أو الوضوء (وهو مجنب مثلاً) قدم الغسل لأنه يكفيه عن الوضوء دون العكس.

٩- يجوز لمن تطهر بالتراب أن يؤم الجماعة، ويجوز أن يؤدي عن غيره قضاء صلواته.

• ١ - من علم أنه لا يمكنه إذا حان الوقت أن يتطهر بالماء فعليه أن يقدم الوضوء أو الغسل عليه. وكذلك من علم أنه لا يمكنه بعد الوقت أن يتطهر بالصعيد فعليه أن يقدمه.

أحكام الطهارة.....

# الفصل الرابع: الدماء الثلاثة

# أولاً: الحيض

#### ما هو الحيض؟

الحيض هو خروج الدم المعروف من رحم الأُنثى البالغة السليمة من غير ولادة أو افتضاض، ويعرف الحيض بأسماء أخرى منها الطمث، ومنها العادة الشهرية، والدورة الشهرية، وتكون رؤية دم الحيض من أبرز علامات بلوغ الأُنثى.

يقول الأطباء: تعتبر فترة البلوغ هذه فترة حرجة في حياة الأُنثى، فإنَّها فترة تغيير من الطفولة إلى مرحلة النضج، وتمتد هذه الفترة سنوات يصعب تحديدها إذ تبدأ منذ ما قبل العاشرة بفترة بسيطة وتنتهي قبيل سن العشرين غالباً، وهذه التغييرات التي تحدث يعود سببها إلى نشاط الغدة النخامية التي تؤثر على باقي الغدد الصهاء في الجسم. وأهم مظاهر التغيرات الجسمانية أثناء فترة البلوغ هي التي تحدث في الثديين، وهي تبدأ قبل ظهور الطمث بفترة قد تزيد على عامين؛ وهي عبارة عن نتوء في الحلمتين، ثم بعد ذلك يكبر الثديان ويأخذان في الامتلاء.

أمّا الطمث فظه وره يتراوح بين سن التاسعة حتى السابعة عشر، وهذا راجع إلى اختلاف البيئة والحالة الغذائية والصحية، وظهوره دليل على النضج الجنسي لدى الفتاة.

ويظهر الحيض في البلاد الحارة مبكراً وفي البلاد الباردة متأخراً، وإذا بدأ الحيض قبل التاسعة كان ذلك بلوغاً مبكراً، وإذا حدث تأخر في نزول الحيض حتى سن الثامنة عشرة أو أكثر كان ذلك تأخراً مرضياً في البلوغ، ويعني ذلك في بعض الحالات وجود عيب خلقي في الرحم يصد الحيض.

وقد تأتي الدورة الشهرية في فترة البلوغ بانتظام، وقد لا تكون منتظمة، فقد تأتي مرتين

في الشهر أو أكثر، وقد يستمر الدم أكثر من أسبوع ولمدة عشرة أيام، وتستمر هذه الحالة لمدة تصل إلى ستة أشهر حتى تنتظم الدورة الشهرية، فتصبح المدة خمسة أيام أو أربعة كل شهر قمري أو كل ٢٨ يوماً.

أمّا بالنسبة إلى سائل الحيض فيقول الأطباء: يتركب سائل الحيض من دم متغير من أوعية الدم الرحمية ومفرزات رحمية، ومخاط وسائل رشحي، ويوجد أحياناً أجزاء من أنسجة. ويخرج من فوهة الرحم الظاهرة إلى المهبل وتحدث تقلصات الرحم على دفعات بين الدفعة والأخرى دقيقة أو اثنتان، ويتجمد دم الحيض ببطء، غير أنّ تجمده ليس تجمداً كاملاً، وإذا نزل معه جلط دموية كان ذلك دليلاً على أنّه أكثر كمية ممّا يجب أن يكون عليه.

وكميته في البكارى ثلاثون غراماً، وفي غيرهن من ١٨٠ إلى ٢١٤ غراماً، وتغزر كميته في اليوم الثاني من أيام الحيض، وقد يحصل أحياناً بعض التهيج لدى الأُنثى أيام الحيض، فتثور الحائض لأتفه الأمور ولا تطيق حتى أمها أو زوجها، وتتهيج على أطفالها وغيرهم، وقد تصاب بأرق أو خول أو انقباض نفساني، ومثل هذه الحائض يجب أن تقابل برقة وعطف.

ويضيف الطب: ينبغي على الحائض أن تحافظ على سلامتها فلا تقوم بعمل عنيف، وأن تلتزم الهدوء وأن تتجنب رفع الأشياء الثقيلة، وعليها أن تغسل الأعضاء التناسلية الظاهرة عدة مرات في اليوم بالماء الفاتر والصابون، لمنع حدوث رائحة كريهة أو حكة في أعضاء التناسل. وعليها ألا تترك الدم يسيل على جسمها، بل يجب عليها أنْ تمنع سيلانه بأحفظة نظيفة ومعقمة، ويجب تغيير الأغطية كلما تلوثت بالدم، وتمنع الحائض من الحمام البارد إطلاقاً، ولا بأس بالحمام الفاتر إلا في اليوم الذي يكون الدم فيه غزيراً، وتمنع عن الرياضة البدنية العنيفة ولا بأس بالرياضة الخفيفة.

ومن أسباب حدوث الألم في أثناء الحيض الإمساك، ويمكن تجنبه بأكل الفواكه والخضار غير المطبوخة والحبوب غير المقشورة.

ويجب على الأُنثى ألاّ تتصل جنسياً بزوجها في أثناء الحيض وذلك لأسباب هي:

١ - أنَّ ذلك يسبب التهاباً في مجرى البول للرجل.

٢- يحتوي سائل الحيض على جراثيم عديدة علاوة على احتوائه على دم وأجزاء من أنسجة بطانة الرحم ومخاط، فإذا كان بأعضاء تناسل الرجل خدش فقد تدخل الجراثيم منه إلى دم الرجل، و يجوز أنْ تسبب له تسمها دموياً، أو على الأقل تضعف قواه بصفة عامة، وهذه

أحكام الطهارة....

الجراثيم لا تؤذي المرأة لأن في دمها أجساماً مضادة لها.

٣- يسبب الاتصال الجنسي في أثناء الحيض ألماً للمرأة أحياناً.

٤ - والأهم من كل هذا هو نهي الله عز وجل عن ذلك في الآية ٢٢٢ من سورة البقرة التي سنتحدث عنها فيها يلي.

# القرآن الكريم يتحدث عن المحيض:

قال تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضَّ قُلُ هُوَ أَذَى فَأَعَتَزِلُواْ ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضَ وَلَا نَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْنُوهُ مَن مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلتَّوَيِينَ وَيُحِبُ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (١).

في هذه الآية الكريمة نتلو بياناً لحقائق كثيرة عن العادة الشهرية:

ألف: إنّ المحيض كانت قضية اجتماعية بادر الناس بالسؤال عنها من الرسول الأكرم ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ ﴾.

باء: المحيض هي حالة الحيض أو زمانه، ويبدو أنّ سؤال الناس لم يكن عن الحيض إنّما عن حالة الحيض عند المرأة، فجاء الجواب مطابقاً لسؤالهم.

جيم: الأذى؛ هو الطارئ الذي لا يتناسب مع الطبع (٢). وهو فيما يبدو لي أقل من الضرر ويقابله الراحة، ومعناه في الآية حالة غير طبيعية.

دال: وجاء الأمر بالاعتزال عنهن في حالة الحيض أو زمانه عامًّا، ممّا قد يوحي أنَّ الاقتراب منه ن بأية صورة كانت غيرُ حميدة، إلاّ أنّ التعبير القرآني الآتي جعل الحرام من الاقتراب خاصاً بالمجامعة، ممّا دلَّ على أن هذا الحكم نوع من الحكم التنزيمي أو ما نسميه بالكراهة.

هاء: وحين قال ربنا سبحانه: ﴿فَأَعَتَزِلُواْ ٱلنِّسَاءَ فِي ٱلْمَحِيضِ ﴾ ولم يقل: فيه؛ ربها للدلالة على أنَّ الاعتزال ليس خاصاً بحالة سيلان الدم، بل يعم سائر أيام المحيض وما بحكم تلك الأيام.

واو: وجاء النهي عن المقاربة (التي عرفنا معناها من الكلمة التالية ﴿فَأْتُوهُنَ ﴾ وأنّه المقاربة الجنسية فقط) جاء هذا النهي للتأكيد على: حرمة خصوص الاتصال الجنسي في حالة

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) الميزان في تفسير القرآن، ج٢، ص٢٠٧.

الحيض، فقال ربنا سبحانه: ﴿وَلَا نَقرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَّ ﴾ والتعبير بـ ﴿يَطْهُرُنَّ ﴾ جاء للدلالة على أنّ حد الحرمة انتهاء حالة المحيض، لأنّ الطهارة (وهي العودة إلى الحالة الطبيعية بعد حالة الأذى غير الطبيعية) إنّا تتحقق بتوقف الدم نهائياً.

زاي: ولكن الأمر القرآني بإتيان المرأة (المقاربة الجنسية) لم يأت ألاَّ بعد الطهارة الكاملة، وهي التي تتحقق بالاغتسال، فقال ربنا تعالى: ﴿فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأْتُوهُرَ ﴾ ممّا يدلُّ على أنّ المقاربة قبل ذلك تبقى مكروهة، لابدَّ أنْ يتنزه عنها أهل المروة إلاَّ عند الضرورة مثل السفر وغيره.

حاء: ولكن كيف يتم الاتصال الجنسي الأمثل؟ إنّما يتم برعاية حدود الله فيه، ومن حدود الله فيه، ومن حدود الله: التقيد بالسبيل الطبيعي الذي أمر الله به، وعدم تجاوزه، حيث يرجى الولد، والتقيد بسائر الواجبات والمحرمات، من هنا قال الله تعالى: ﴿مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ ٱللهُ ﴾.

# حقائق عن الدورة الشهرية:

أولاً: الطمث (الحيض - الدورة الشهرية) ظاهرة طبيعية تعتري النساء، (وتتكرر كل شهر مرة غالباً) ولأنها تؤثر عليهن جسدياً ونفسياً، فإنّ الإسلام قد شرع لها أحكاماً معينة.

ثانياً: وهذه الظاهرة تعرف من قبل الإنسان بالمنهج العلمي، والتحري العرفي، كما تعرف سائر الظواهر التي ترتبت عليها الأحكام الشرعية (مثلاً: المرض والصحة، الفقر والغنى، القدرة والضعف) وقد قال ربنا سبحانه: ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ عَبَصِيرَةٌ ﴾(١).

ثالثاً: باعتبار ترتب الأحكام الشرعية على هذه الظاهرة فقد كثرت أسئلة الناس عنها، وجاءت الإجابة من قادة الشرع ببيان أمارات وعلامات تدل عليها، ولكنها أشارت -أيضاً إلى أنها حقيقة معروفة وليس بها خفاء، ممّا دلَّ على أن أمر معرفة هذه الظاهرة موكول إلى العرف، وأنّ الأمارات التي بيّنها الشرع كانت -في الأغلب- إرشادية، فقد جاء في الحديث المأثور عن النبي عن الصَّلَاق وَاللهُ الصَّلَاق اللهُ عَلَى اللهُ فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ فَأَمْسِكِي عَنِ الصَّلَاق (٢).

رابعاً: باعتبار الطمث ظاهرة طبيعية، فإنّ المرأة السليمة من الناحية الصحية هي التي تراها بخلاف سائر الدماء كالاستحاضة أو النفاس أو دم العُذرة أو نزيف الجروح والقروح، من هنا فإنّ الدم الذي تراه المرأة يعتبر طمثاً إلاّ في الحالات الاستثنائية، كما إذا لم يمكن اعتباره كذلك.

<sup>(</sup>١) سورة القيامة، آية ١٤.

<sup>(</sup>٢) عوالي الآلي، ج١، ص٣٩٧.

خامساً: قد لا تتفق الأمارات والعلامات التي حددت في الشرع، أو في العرف أو عند الخبراء، فهنا (كما في كل حالة مشابهة في تعارض العلامات الدالة على سائر الظواهر الطبيعية) يتحرى العرف ويبحث ليكتشف العلامة الأقرب والأمارة الأوثق حسب الظروف المختلفة التي تحيط بالموضوع، حسب ما يأتي تفصيل ذلك بإذن الله.

سادساً: هناك عدة علامات تتعرف -عبرها- الأُنثى على الطمث نشير إليها فيها يلي: ألف: لأنَّ الدورة الشهرية تعتري المرأة كل أربعة أسابيع (١) فإنهًا تكون عادة ذات وقت محدد وذات كمية ووقت محددين.

باء: تترافق العادة الشهرية في الأغلب مع مجموعة حالات تحس بها المرأة وتعرف بها أنها تدخل أيام عادتها، وذلك مثل التبدل في المزاج والقابلية للبكاء والانزعاج وربها آلام في البطن، والإعياء أو حتى الدوار (٢) ولكل امرأة حالتها الخاصة بها عند بدء العادة، مما يجعلها قادرة على معرفة عادتها بسرعة كافية.

جيم: لأنَّ لهذا الدم صفات خاصة مثل السواد أو الحمرة الشديدة والحرقة والاندفاع، فإنّ الطمث يعرف بهذه الصفات أيضاً (٣).

دال: لأنَّ دم الحيض لا يرى إلا بعد البلوغ وقبل سن اليأس، لأنَّه -كها سبق- يتصل بأمر الحمل، ولأنَّه لا يقل -عادة- عن ثلاثة أيام متوالية ولا يزيد عن عشرة أيام إلا بسبب اختلال في صحة المرأة، ممّا يجعل الدم آنئذ من الاستحاضة، فإنّ الشرع قد جعل هذه الخصائص من علامات وأمارات الطمث، حسب التفصيل الذي نذكره بإذن الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) يقول الدكتور فان ديفلين في كتابه «الزواج المثالي» ص ١٠٠٠: «تجويف الرحم مبطن بالغشاء الغني بغدد الإفراز، وله أعهال هامة في حفظ البويضة المخصبة وتغذيتها، والعادة: أن يستعد الرحم في كل أربعة أسابيع لتأدية عمله فإذا ذهب الاستعداد للضيف الذي هو البويضة عبثاً، فلن تخصب البويضة وانفرط هذا الاستعداد وذاب سريعاً وقذفت الإفرازات المخاطية إلى الخارج مصحوبة بقدر كبير من الدم وهذا ما نسميه بالعادة الشهرية أو الطمث».

<sup>(</sup>٢) يقول الدكتور فريدرك كهن: «يشعر بعض النساء بدنو الحيض من بعض الدلائل الجسدية والنفسية ومنها الآلام الواخزة في البطن، والإعياء، وثقل ما فوق العينين والإسهال والانحطاط أو مغص وقيء أو دوار أو إغهاء أو توعك أو هذيان». ويقول الدكتور فان ديفلين: «الشعور بالضيق والتعب هو أمر طبيعي في كل امرأة، ويصاحب ذلك شعور بالصداع الشديد ويزداد تدفق اللعاب ويتضخم الكبد ويتمدد وتفقد المرأة شهيتها للأكل كها يضطرب الجهاز الهضمي».

<sup>(</sup>٣) نتحدث فيها بعد عن صفات هذا الدم.

٨٤ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

# أحكام الحيض

### شروط الحيض:

لا يتحقق الحيض عادة إلا باجتماع الشروط التالية:

١- أنْ يكون خروج الدم بعد إكمال الأنثى تسع سنين.

٢ - أنْ تكون رؤية الدم قبل سن اليأس.

٣- ألَّا تكون مدة رؤية الدم أقل من ثلاثة أيام.

٤ - ألَّا تتجاوز مدة رؤية الدم عشرة أيام.

٥- أنْ يستمر خروج الدم ثلاثة أيام استمراراً عرفياً.

٦- ألَّا تقل الفترة المتخللة بين الحيضتين عن عشرة أيام.

٧- أنْ يكون الدم بصفات دم الحيض، أو بحيث يمكن أنْ يكون حيضاً حسب التفصيل القادم.

ولكل واحد من هذه الشروط أحكام وفروع نشير إليها تباعاً.

# الأول: بلوغ التسع:

الشرط الأول: أنْ يكون خروج الدم بعد إكمال الأُنثى تسع سنين، أمّا قبل ذلك فلا يحكم بأنه حيض عند الشك:

ألف: ما تراه الأُنثى قبل إكهالها تسع سنين قمرية (١)، ليس بحيض، إلّا أنْ يكون ذلك الدم بحيث يحصل الاطمئنان بأنه دم حيض فعند ذلك يكون بذاته دليلاً على بلوغها.

باء: المقصود من البلوغ هو توافر إحدى علامات بلوغ الأُنثى التي مرّت الإشارة إليها(٢).

جيم: لدى الشك في البلوغ وعدمه، فالحكم هو عدم البلوغ، حتى يثبت البلوغ ويحصل الاطمئنان به عن طريق إحدى علامات البلوغ المذكورة في باب أحكام البلوغ.

<sup>(</sup>١) حوالي ثمان سنوات وتسعة أشهر شمسية أو ميلادية.

<sup>(</sup>٢) حولٌ بلوغ الأنثى راجع أحكام البلوغ في بداية الكتاب.

أحكام الطهارة ................

# الثاني: قبل اليأس:

الشرط الثاني: أنَّ تكون رؤية الدم قبل سن اليأس:

ألف: اليأس من الحقائق الخارجية التي لها أماراتها العديدة؛ منها السن ومنها عدم الإنجاب، كما أنّ مراعاة السن المخصوص يجب أن تكون مع مراعاة الظروف الخاصة للنساء ممّا تعرفها أمثالهن أو يعرفه الخبراء.

باء: قد يمتد سن اليأس عند القرشية (١) وبعض القبائل العربية الأخرى حتى بلوغها ستين سنة، بينها العادة عند غيرها بلوغها خساً وأربعين سنة (٢) وقد يمتد إلى خمس وخمسين سنة، إلا أنّ هذا الأمريتم حسب أمزجة النساء وكذلك المناخ.

جيم: ما تراه المرأة بعد سن اليأس لا يعد حيضاً، وإنّا هو من جرح أو استحاضة أو ما أشبه.

# الثالث: أقل الدم:

الشرط الثالث: ألَّا تقل مدة رؤية الدم عن ثلاثة أيام:

ألف: أقل مدة الحيض ثلاثة أيام، فها نقص عن ثلاثة أيام فليس بحيض، فلو رأت الأُنثى الدم بصفات الحيض يوماً أو يومين مثلاً، لا تجعله حيضاً (٣).

باء: المعيار في استمرار الحيض ثلاثة أيام، عدم انقطاعه فيها انقطاعاً عرفياً، ولذلك لا

<sup>(</sup>۱) وهي المنتسبة بالأب إلى نضر بن كنانة، ويظهر الحال كها في نسب سيد المرسلين: محمد على بن عبد الله بن عبد الله بن عبد المطلب (شيبة الحمد) بن هاشم واسمه عمرو بن عبد مناف واسمه المغيرة بن قصي واسمه زيد بن كلاب بن مرة بن كعب بن لوي بن غالب بن فهر بن مالك بن النضر بن كنانة واسمه قريش بن خزيمة بن مدركة بن الياس بن مضر بن نزار بن معد بن عدنان. (الاصطلاحات، ص١٠٧).

<sup>(</sup>٢) اختلفت الروايات في ذلك، ولكنها إرشادية وبيان للواقع الخارجي. وقد جعل الله لليائسة حكمًا في الطلاق حين قال: ﴿ وَٱلْتِي بَهِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ ﴾ [سورة الطلاق، آية ٤]. وقد عرفنا من تحقيق حالة النساء أن الأمر مختلف عندهن، ويقول الأطباء إن الأمر يعود إلى البيئة وإلى مزاج النساء، فيقول د. كهن: «ويبدأ (سن اليأس) في المناطق المعتدلة عادة بين الخامسة والأربعين والستين». ويقول د. ريفلين: «تستمر فترة النشاط الجنسي في السيدات إلى الخمسين أو الخامسة والأربعين. ولابد أنْ تنقطع في سن الخمسين، أو الخامسة والخمسين في الحالات النادرة».

<sup>(</sup>٣) يقول الدكتور كهن: «تتراوح فترة الحيض عادة ما بين اليومين والستة أيام، إلّا أنّ النقاء التام لا يتم إلّا في اليوم الثالث، مما يجعل أغلب الحيض ثلاثاً». ولعله لذلك جعل حداً لأقل الحيض في الشريعة حسب النصوص السابقة.

جيم: إذا رأت الأنثى الدم في منتصف النهار من اليوم الأول واستمر الدم حتى منتصف نهار اليوم الرابع، كفي في اعتبار المدة ثلاثة أيام.

دال: وقد يكون أقل الحيض - في ظروف خاصة - يوماً أو يومين، مثل حال الحامل، كما جاء في رواية إسحاق بن عمار عن الإمام الصادق عَلَيَكُلِرٌ، حيث قال: «سَـأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلْيَكُلِرٌ عَنِ الْمُوْمَ وَالْيَوْمَ وَالْيَوْمَيْنِ؟.

قَالَ عَلِيَكُلِا: إِنْ كَانَ الـدَّمُ عَبِيطاً فَلَا تُصَلِّ ذَيْنِكَ الْيَوْمَيْنِ وَإِنْ كَانَ صُفْرَةً فَلْتَغْتَسِلْ عِنْدَ كُلِّ صَلَاتَيْنِ»(١).

وبالرغم من عدم العمل به إلا أنه موافق للحقائق الطبية، ولما ينقل من بعض النساء من أنهن يحضن في فترة الحمل أقل من ثلاثة أيام بانتظام، فلا يترك الاحتياط في أمثالهن ممن أيقنت أن الدم هو دم الحيض.

# الرابع: أكثر الحيض:

الشرط الرابع: ألَّا تتجاوز مدة رؤية الدم عشرة أيام:

ألف: ما تراه الأُنثى من الدم أكثر من عشرة أيام، لا يكون الزائد على العشرة حيضاً حتى ولو كان بصفات الحيض.

باء: ما تراه صاحبة العادة العددية من الدم أكثر من عشرة أيام (مثل أن تكون عادتها رؤية الدم كل شهر خمسة أيام فرأت الدم استثناءً ١٥ يوماً) يكون الزائد على عادتها (التي هي الأيام الخمسة) استحاضة (وهي الأيام العشرة الباقية) أمّا لو رأت الدم عشرة أيام فقط أو أقل فتجعلها كلها حيضاً (حتى ولو كانت أكثر من عادتها).

هذا عند الشك أمّا إذا أيقنت أيام حيضها بطرق أخرى فإنَّها تفعل بيقينها.

# الخامس: الاستمرار والتوالي:

الشرط الخامس: أنْ يستمر خروج الدم ثلاثة أيام استمراراً عرفياً:

١ - لأنّ دم الحيض لا يسيل باستمرار بل قد يتوقف ساعات، فإنّ الأيام التي ترى المرأة

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٢٩٦.

أحكام الطهارة.....

الدم فيها، ولو بصورة متقطعة تعتبر من دورتها.

٢ - وقد يتوقف الدم يوماً بعد الأيام الثلاثة الأُولى ثم يتدفق (١) فإنْ عرفت أن الدم من بقايا الدم السابق ذاته فإنّ الدم الجديد يلحق بالدم السابق ويعتبر حيضاً..

٣- وربها اضطرب حيضها.. فقذفت الدم يوماً (مثل أول الشهر) ثم طهرت أياماً، ثم قذفت الدم يومين.. (مثلاً، السادس والسابع من الشهر) ممّا جعل المجموع ثلاثة أيام (وهي أقل مدة للحيض). فإنّها تعتبر حائضاً في الأيام التي ترى الدم شريطة أنْ تكون ضمن عشرة أيام (مثلاً من أول الشهر إلى العاشر منه).

أمّا أيام النقاء فالأولى أنْ تتطهر وتصلى فيها..

وبعد انقضاء عشرة أيام من أول يوم ترى الدم، يجب عليها أن تعمل بأفعال المستحاضة إذا عاد إليها الدم.. لأنّ هذا الدم ظهر بعد انقضاء الأيام العشر.

### السادس: أقل الطهر:

الشرط السادس: أقل ما يفصل بين حيضة وأخرى عشرة أيام.

١ - أقل أيام الطهر التي تفصل بين حيضتين هي عشرة أيام، أمّا أكثر الطهر فلا حدله.

٢- الفترات التي تفصل بين فترات الحيضة الواحدة لا تعتبر طهراً مستقلاً، ولو حكمنا
 بأنها فترات نقاء، وأنَّ عليها الصلاة فيها.

# السابع: صفات الحيض:

الشرط السابع: أن يكون الدم بصفات دم الحيض:

١ - إن دم الحيض ليس به خفاء -كما جاء في الحديث - ولأنه من شؤون المرأة الخاصة،
 فإن الأنثى غالباً ما تعرف حيضها دون الحاجة إلى أية علامات.

٢- إلا أنه في حالة الاشتباه والاضطراب يمكن تمييز دم الحيض من غيره غالباً بصفاته الخاصة التي ذكرتها السنة الشريفة، وهي:

<sup>(</sup>١) يقول الدكتور فان ديفلين: وتفقد المرأة في الأيام الأولى كمية أكبر من الدم ثم تنقص تدريجياً. ويتحول إلى سائل دموي يجف بالتدريج. ويحدث أنْ ينقطع الدم يوماً أو أكثر بعد بدء الحيض بثلاثة أيام ثم يعود إلى التدفق لمدة مماثلة.

ألف: دم الحيض يكون في الغالب أحمر شديد الحمرة، وقد يكون أسود.

باء: يكون في الغالب غليظاً.

جيم: يخرج بحرارة.

دال: يكون خروجه مصحوباً بحرقة غالباً.

هاء: يخرج غالباً بقوة واندفاع.

# اختلاف النساء في العادة:

تنقسم النساء من جهة الحيض إلى نوعين:

الأول: من تكون ذات عادة.

الثاني: من ليس لها عادة.

أمّا النوع الأول من النساء أي اللاتي تكون لهن عادة، فهن على أنواع ثلاثة:

١ - ذات عادة وقتية وعددية.

٢ - ذات عادة عددية.

٣- ذات عادة وقتية.

وأمّا النوع الثاني من النساء أي اللاتي ليس لهن عادة معينة، فهن أيضاً على أنواع ثلاثة:

١ - مبتدئة.

٢ - مضطربة.

٣- ناسية.

ولكل هذه الأنواع من النساء أحكام خاصة، ولتلك الأحكام فروع نشير إليها تباعاً.

### ذوات العادة:

تنقسم ذوات العادة(١) إلى ثلاثة أقسام:

ألف: ذات العادة الوقتية: وهي الأُنثى التي تأتيها دورتها الشهرية مرتين متتابعتين على الأقل في وقت معين، كالتي يأتيها الدم مثلاً في اليوم الخامس من كل شهر قمري، مرتين

<sup>(</sup>١) حسب الطب الحديث، تكون الدورة الشهرية منتظمة في الغالب حسب الدورة القمرية، يقول -في ذلك- الدكتور كهن: «يفرز جسم المرأة بويضة واحدة كل دورة قمرية تسير في دقة تامة، فتضع المرأة البالغة كل ٢٨ يوماً بويضة يصحبها كمية معينة من الدم، وتعرف هذه الوظيفة بالحيض أو العادة الشهرية. فتصبح حياة المرأة الجنسية دورة قمرية ذات أربع مراحل. كل مرحلة تستغرق أسبوعاً» (حياتنا الجنسية ص٥٨).

متتابعتين أو أكثر، فهي ذات عادة وقتية. وهي تعمل بعادتها إذا انتظمت عندها، أما لو سبق الدم أيام عادتها وامتد إلى أيام العادة، وبلغ المجموع أقل من عشرة أيام فإنها تعتبر المجموع حيضاً إذا كان الدم كله بصفة واحدة، وكانت تحتمل امتداد حيضها إلى هذه المدة.

باء: ذات العادة العددية: وهي التي تكون أيام حيضها ثابتة من حيث عدد الأيام دون تاريخها، فترى الدم مرتين متتابعتين –على الأقل – سبعة أيام مثلاً، ولكن كل مرة في تاريخ مختلف، مثلاً: ترى الدم مرة أول الشهر، بينها ترى الدم في المرة الثانية في الخامس من الشهر الآخر، فهي ذات عادة عددية، فإذا رأت الدم بعدد أيامها اعتبرتها حيضاً أما إذا رأت الدم أزيد من ذلك العدد المعتاد ولم يتجاوز المجموع عشرة أيام اعتبرت الجميع حيضاً أيضاً.

وإذا رأت ذات العادة العددية الدم ولم يكن بصفات الحيض، تعتبره حيضاً إذا دلّت علامة أخرى على أنّه حيض، مثل تغيّر في حالاتها النفسية والجسدية يدلها على أنها في العادة، ومثل عدم احتمال كون الدم من مصدر آخر غير الحيض كالقروح والجروح والاستحاضة.

ولكن لو فقدت كل العلامات، واحتملت أنْ يكون الدم من الاستحاضة بسبب علّة في مزاجها، أو من النزيف الداخلي من قرحة عندها وما أشبه، فالأقرب أنها لا تزال طاهرة.

جيم: ذات العادة الوقتية والعددية معاً: وهي الأُنثى التي تأتيها دورتها الشهرية بانتظام من حيث الوقت والعدد (وذلك بأن ترى الدم كذلك مرتين متتابعتين)، كالتي تكون عادتها رؤية الدم من اليوم الخامس من كل شهر وحتى اليوم الحادي عشر مثلاً، فهي ذات عادة وقتية وعددية معاً.

# وهنا فروع تتصل بهذه المرأة:

١ – ذات العادة الوقتية والعددية لورأت الدم في وقت عادتها ولكن لم يكن بعدد عادتها، بل أكثر من ذلك أو أقل، وبعد انقطاع الدم رأت الدم مرة ثانية بعدد العادة ولكن في غير وقت عادتها، فإنْ كان الدم الأول بصفات الحيض، وكان الطهر الواقع بين الدمين عشرة أيام فأكثر فكلاهما حيض، أمّا إذا لم يكن الطهر عشرة أيام بل كان أقل من ذلك، فإنّ العادة الوقتية مقدمة على غيرها، أي أنها تعتبر الدم الأول حيضاً إلاّ إذا أيقنت خلاف ذلك من علامات عندها.

٢- صاحبة العادة الوقتية والعددية المستقرة إذا رأت الدم بعدد عادتها، ولكن في غير
 وقتها سواءٌ كان قبل الوقت أو بعده، ورأت الدم أيضاً في وقت عادتها وبعدد أيامها، فإنّها

تتحيض أيام عادتها، وتعتبر الدم الآخر استحاضة إلا إذا عرفت من خلال العلامات الأخرى أن عادتها تغيرت، كما لو كان الدم أيام العادة بغير صفات الحيض، بينها الدم الآخر بصفاته، وكانت حالتها العامة في أيام العادة طبيعية بينها في أيام الدم الآخر اعترضتها حالات الحائض النفسية والجسدية وما إلى ذلك من العلامات الدالة على أنّ العادة قد تغيرت فإنها تعتبر هذا الدم حيضها، وتعتبر الدم الذي رأته أيام العادة السابقة استحاضة.

وبكلمة: تبقى العادة علامة متميزة لتحديد الحيض، ولكنها قد لا تقاوم سائر العلامات لو اجتمعت على خلافها.

٣- عند تعارض الوقت والعدد لدى صاحبة العادة الوقتية والعددية، يقدم الوقت،
 كما إذا رأت الدم في وقت عادتها عدة أيام هي أقل أو أكثر من عادتها العددية، ورأت دماً آخر
 في غير وقت عادتها، ولكن بعدد أيام العادة فإنها تجعل ما رأته في وقت العادة حيضاً.

# فــروع:

الأول: ذات العادة الوقتية سواء كانت ذات عادة عددية أيضاً أمْ لا، تترك العبادة بمجرد رؤية الدم في العادة. ولو رأت الدم قبل بدء تاريخ العادة أو بعده بيوم أو يومين فإنّ هذا الدم يعتبر على الأغلب من العادة، وبالذات إذا كانت صفات الدم وحالات المرأة تشهد بأنها هي العادة ولكنها قد تقدمت أو تأخرت.. وكذلك قد تسبق الدم الغزير صفرة قبل بدئه فهي من الحيض أيضاً. ولا تنسى المرأة ضرورة الأخذ بعين الاعتبار سائر العلامات التي تدلها على دم الحيض.

وكلما اعتقدت المرأة أنّها قد دخلت دورتها تركت الصلاة بمجرد رؤية الدم.. ولكن إذا تركت العبادات اعتقاداً منها أنّها في الدورة ثم انكشف خطؤها وجب عليها قضاء عبادتها، ولا إثم عليها.

أمّا ذات العادة العددية فقط فإنّها تـترك العبادة بمجرد رؤية الـدم إذا كان بصفات الحيض.

الثاني: لأنَّ دم الحيض يرتبط بالأشهر القمرية، فإنَّ وقت هذا الدم وعدده (مَّا يسمّى بالعادة) يعتبر ذا دلالة أكيدة عليه، وتتقدم هذه الدلالة على سائر العلامات.

بلى، حين تضطرب حالة المرأة وتفقد عادتها ترجع إلى سائر العلامات؛ مثل صفات الدم والحالات النفسية والجسدية التي ترافقه في الأغلب، ووفق هذه القاعدة نذكر فيها يلي

ألف: أنْ ترى الدم بشكل متقطع خلال عشرة أيام، فيسيل الدم بعض الأيام، ويتوقف أياماً أخرى. وقد سبق أنَّ حكمها أنْ تتحيض مع الدم وتتطهر بدونه.

باء: أنْ ترى الدم أيام عادتها وما بعدها حتى يتجاوز الدم عشرة أيام، فتجعل الحيض أيام العادة فقط وتعتبر ما بعدها طهراً، وكذلك فيها لو رأت الدم قبل العادة أو بعدها بيوم أو يومين دون أن يتجاوز المجموع عشرة أيام فإتها تعتبر الجميع حيضاً، لأن العادة قد تتقدم وقد تتأخر.

جيم: أن ترى الدم في غير أيام العادة ويتجاوز مدة عشرة أيام فهنا ترجع إلى صفات الدم في كان بصفة الحيض اعتبرته حيضاً، وما لم يكن كذلك اعتبرته استحاضة، ولها أنْ ترجع إلى سائر العلامات الخاصة بها؛ مثل حالتها في أوقات الطمث أو رأى الخبراء.

دال: أن ترى الدم في غير أيام العادة وفي فترتين مختلفتين تفصل بينها فترة نقاء، فإذا لم تتعرف على الحيض بأية علامة مميزة، لها أنْ تجعل أيّاً من الدمين حيضاً وأيها استحاضة، والأولى أن تعتبر الدم الأول حيضاً.

كل ذلك إذا لم يفصل بين الدمين عشرة أيام إذْ تعتبر حينذاك كلا الدمين حيضاً.

الثالث: ممّا سبق عرفنا أن الدم الذي يسبق وقت العادة فترة من الوقت كاليوم واليومين ولا يكون بصفات الحيض، فإنّه يُعتبر من الحيض إذا كان متصلاً بالحيض ما لم يتجاوز المجموع عشرة أيام.

الرابع: الملاك في العادة الوقتية أو العددية هو أيام الدم وليس الساعات، فالأُنثى التي ترى الدم كل شهر في اليوم السابع مثلاً لا يضر بعادتها لو أتاها الدم مرة صباحاً وأُخرى بعد ذلك بساعات أو أتاها في آخر النهار، فهي تعتبر ذات عادة. وكذا بالنسبة لذات العادة العددية فلا يضبط مقدار الحيض بالساعات وإنّها بالأيام. فاليوم الذي تحيض فيه يحسب يوماً واحداً سواء رأت الدم في صباحه أو في ظهره أو في مسائه.

الخامس: المرأة التي ترى الدم بصورة مستمرة، لكنها رأت الدم مرتين متتابعتين في أيام

معينة بصفات الحيض، كما لو رأت من أول الشهر إلى الخامس منه بصفات الحيض، بينها رأت في سائر الأيام بصفات الاستحاضة فإن عادتها هي تلك الأيام التي كان الدم فيها بصفات الحيض، ففي هذا المثل تكون عادتها ابتداء من اليوم الأول حتى الخامس من الشهر.

السادس: المرأة التي من عادتها أنْ ترى الدم مثلاً ثلاثة أيام متواليات ثم ينقطع عنها الدم ثلاثة أيام ثم ترى الدم ثلاثة أيام أخرى، فإن هذه الكيفية تصبح عادتها إذا استمرت معها، وتعتبر في أيام الدم حائضاً وفي غيرها طاهرة.

السابع: تزول أحكام ذات العادة عن الأُنثى -سواء منها الوقتية أو العددية - إذا رأت الدم مرتين متتابعتين على خلاف عادتها السابقة، فلو رأت الدم مرتين متتابعتين بصورة واحدة من حيث الوقت أو العدد أو الاثنين مختلفاً عن عادتها السابقة، فعندها يصبح ما رأته من حيث الوقت والعدد عادة جديدة لها، وإلا فتكون كالمضطربة ليس لها عادة.

الثامن: لا تزول العادة بتغير الوقت أو العدد مرة واحدة فقط.

### غير ذوات العادة:

تنقسم من لا عادة لها إلى ثلاثة أنهاط:

ألف: المبتدئة: وهي التي ترى الدم لأول مرة.

باء: المضطربة: وهي التي جاءها الحيض عدة أشهر ولكن لم يحصل لها عادة منتظمة.

جيم: الناسية: وهي التي كانت ذات عادة سابقاً إلاّ أنّها نسيت عادتها، كما إذا نسيت عادتها بسبب توقف الطمث عندها فترة مديدة من الزمن إمّا بسبب الحمل والرضاعة أو بسبب مرض.

# ونشير إلى أحكام هذه الأنباط من خلال الفروع التالية:

١ - المبتدئة والمضطربة والناسية، يتركن العبادة بمجرد رؤية الدم إذا كان بصفات دم الحيض، ويجب عليهن العمل بأحكام الحائض.

٢- أمّا إذا لم يكن الدم بصفات الحيض، وكانت لديها علامة تدلها على أنّ الدم غير
 الحيض، كما لو كانت مريضة، أو مجروحة، فلا يحكم بأنه دم حيض.

٣- أمّا إذا كانت سليمة ورأت الدم فإن الأقرب أنْ يكون طمثاً، لأنّه دم سلامة وصحة.

أحكام الطهارة ................

٤ - تصبح الأُنثى المبتدئة والمضطربة والناسية ذات عادة بتكرر رؤيتها للدم مرتين
 متتابعتين بكيفية واحدة عدداً أو وقتاً أو كليها، كما أشر نا إلى ذلك سابقاً.

#### أحكام الشك:

الشك في الدم الذي تراه الأُنثى لا يخلو عن الحالات التالية:

١- لا تـدري هـل خرج شيء مـن الرحم أم لا، فإنهـا تبني على عدم خـروج شيء من رحمها ولا يجب عليها الفحص والتفتيش.

٢- تعلم بخروج شيء من رحمها ولكن لا تدري هل هو دم أم سائل آخر، فهنا عليها الفحص للتأكّد من كونه دماً أو لا، وفي حال ثبوت كونه دماً فعليها الرجوع إلى الصفات والأمارات لمعرفة ما إذا كان دم حيض أو غير ذلك.

٣- تعلم بأن الخارج هو دم ولكن لا تعرف نوعية الدم:

ألف: لا تدري هل هو دم حيض أو دم العُذرَة (١)، عندها تقوم بالفحص بالطريقة التالية:

تُدخل قطنة في الفرج وتصبر قليلاً ثم تُخرج القطنة برفق، فإن كانت القطنة مُطوّقة بالدم فهو دم العُذرَة، وإن كانت القطنة منغمسة بالدم فهو حيض، والاختبار المذكور واجب باعتباره طريقاً لمعرفة الحكم.

فإذا كان لديها طريق علمي آخر كمراجعة الطبيب أو التعرف على طبيعة الدم عبر صفاته، يكفيها ذلك، بلى لو تعذر عليها الاختبار أو لم يساعدها على معرفة نوعية الدم لم تعتبر الدم من العادة.

باء: لا تدري هل هو دم حيض أم دم قرحة، وجب عليها الرجوع إلى الأمارات التي تدلها على أنّها حائض أم لا، فإذا لم تجد أمارة حكمنا بطهارتها للأصل.

جيم: لا تدري هل هو دم حيض أم استحاضة، ففي ذلك فروع نشير إليها:

١ – إذا كانت الأنثى ذات عادة وقتية وعددية وكانت مثلاً ترى الدم من أول الشهر
 حتى الخامس منه، ثم تجاوز نزيف الدم عشرة أيام اعتبرت الزيادة عن عادتها استحاضة.

<sup>(</sup>١) دم العُذرَة هو الدم الذي تراه المرأة عند زوال البكارة.

وإذا لم يتجاوز العشرة بل زادت أياماً على عدد أيامها -فرأت الدم سبعة أيام مثلاً-فإنها تعتبر الأيام كلها حيضاً.

٢ - أمّا ذات العادة الوقتية فإذا تجاوز دمها عشرة أيام، فالأقرب أنّها تعتبر ما زاد على العشرة استحاضة.

٣- وأمّا ذات العادة العددية فإنها ترجع من حيث العدد إلى عادتها، وأمّا من حيث الوقت والزمان فإنها تعتبر ما فيه الصفات حيضاً في اختيار الأقرب عندها إلى الحيض، لوجود أمارات أو قرائن تدلها عليه أو تشبر لها به.

هذا إذا اطمأنت بأنّ دورتها هي أيام عادتها -كها هو المتعارف- أمّا إذا اطمأنت بالعكس وعرفت من الصفات ومن سائر الحالات المرافقة أنّ الأيام الأخرى هي دورتها لا أيام عادتها، فعليها التحيض بالصفات.

وكما سبق، فإن الحيض حالة نسائية والعادة وغيرها أمارات عليها، وعلى الأُنثى أنْ تتحرى الحقيقة عبر هذه الأمارات ثم العمل بوظيفتها، فإنَّ لم تهتدِ إلى معرفة الواقع عبر الأمارات والصفات، تخيرت في التحيض.

٤ – المبتدئة والمضطربة التي لم تستقر لها عادة، ترجع إلى التمييز، وذلك بأن تجعل ما كان بصفة الحيض حيضاً وما كان بصفة الاستحاضة استحاضة، بشرط ألا يكون ما هو بصفات الحيض أقل من ثلاثة أيام ولا أزيد من عشرة بحيث تفقد الأُنثى الثقة بالتمييز، إلا أن تكون صفات الدم وسائر العلامات سبباً للاطمئنان العرفي عند المرأة بأنّه حيض، فإنّ ذلك يكفيها حتى ولو لم يحصل أحد الشرطين والله العالم.

٥- ولو كان الدم الذي هو بصفات الحيض معارضاً بدم آخر واجد للصفات أيضاً، كها إذا رأت الأُنثى مثلاً خمسة أيام بصفات الحيض، ثم خمسة أيام بصفات الاستحاضه، ثم خمسة أيام بصفات الحيض، أو كان الدم كله بصفة واحدة فعندها يتعين عليها الرجوع إلى أقاربها في تعيين عدد أيام حيضها بشرط اتفاق الأقارب في عدد أيام الحيض، أو كون المخالف نادراً.

٦- هل اتحاد بلد الأقارب لازم في رجوعها إلى الأقارب؟.

الجواب: هو أنه قد لا يكون اتحاد البلد مؤثراً وذلك مثل أن تكون عمتها الوحيدة مثلا قد اختارت السكني في بلد بعيد، وقد يكون مؤثراً مثل أن تكون عمتها من والدة أخرى غير والدة أبيها وكانت سكناها أساساً في بلاد مختلفة من حيث المناخ، فلعل اختلاف البلد في مثل هذه الحالة مؤثر،

والقاعدة في ذلك هو مدى الاطمئنان العرفي الذي يحصل من التوافق مع الأقارب، وعموماً تستطيع المرأة المضطربة والمبتدئة والتي لا تمييز في الدم عندها أن ترجع إلى بعض الأمارات التي تدلها على طبيعة الدم مثل أقاربها وأترابها، لأن العمر مؤثر في مقدار الدم، وكذلك البيئة التي تعيش فيها وما أشبه، فإنْ بلغت الأمارات درجة الاطمئنان تحيضت بذلك، وإلا رجعت إلى التحيض بالعدد كها يأتي.

٧- ومع اختلاف الأقارب في عدد أيام الحيض، فهي مخيرة بين أن تختار لنفسها ثلاثة أيام في شهر وعشرة في شهر آخر تتحيض فيها وتجعل الأيام الباقية استحاضة، ويمكنها أن تتحيض في كل شهر ستة أيام أو سبعة والأحوط اختيار السبعة، وجعل الأيام الباقية استحاضة.

٨- المراد من الأقارب هو الأعم من الأبويني والأبي أو الأُمي فقط، ولا يلزم حياتهم
 في الرجوع إليهم.

9 - إذا تبين للأُنثى بعد العمل بالكيفية السابقة أنّ زمان الحيض إنّها هو غير ما اختارته، وجب عليها حينئذ قضاء ما فات منها من الصلوات احتياطاً، وهكذا الحكم إذا تبين لها الزيادة أو النقيصة فيها اختارته.

١٠ - لا فرق في أوصاف الحيض بين الدم الأسود والأحمر، فلو رأت الأُنثى مثلا دماً أسود ثلاثة أيام وثلاثة أخرى دماً أحمر ثم رأت بعد ذلك الدم بصفة الاستحاضة تحيضت ستة أيام.

### أحكام الحائض:

للحائض أحكام خاصة نشير إليها فيها يلي:

الأول: يحرم عليها جميع العبادات التي يشترط فيها الطهارة كالصلاة والصوم والطواف والاعتكاف.

# وإليك فروع المسألة:

١ - إذا حاضت الأُنثى أثناء الصلاة بطلت صلاتها حتى ولو حاضت قبل السلام.

٢ - وكذلك الصوم، فإذا رأت الأُنشى الدم بعد دخول الفجر بلحظة لم تصم ذلك اليوم، ويبطل صومها أيضاً لو رأت الدم قبل المغرب بلحظة.

٣- لا تقضي الحائض ما فاتها من الصلوات اليومية حال حيضها، ولكن يجب قضاء ما
 فاتها من الصوم الواجب في تلك الحال.

٤ - إذا دخل وقت الصلاة، وعلمت الأُنثى من الأمارات النسائية الخاصة أنها لو أخرت الصلاة حاضت، وجب عليها أن تأتي بالصلاة فوراً. ولو تكاسلت في هذه الحالة حتى حاضت وجب عليها قضاء تلك الصلاة.

٥- إذا طهرت المرأة الحائض في آخر وقت الصلاة، وكان الوقت يتسع للتطهر وتهيئة مقدمات الصلاة وإتيان ركعة واحدة من الصلاة على الأقل، وجب عليها المبادرة للصلاة، ولو تكاسلت حتى خرج الوقت وجب عليها القضاء.

٦- إذا شكت المرأة الحائض بعد الطهارة في أنه هل لديها وقت للصلاة أم لا، وجب عليها أن تأتى بصلاتها.

٧- يجوز للحائض أن تأتي بسجدة الشكر، ويجب عليها سجدة التلاوة لو استمعت إلى آية السجدة الواجبة.

٨- يُستحب للمرأة الحائض في أوقات الصلوات أن تنظف نفسها من الدم وتغير القطنة والمنديل، ثم تتوضأ وتجلس في مصلاها مستقبلة القبلة، وتشتغل بذكر الله والدعاء بمقدار وقت الصلاة.

الشاني: يحرم عليها مس كتابة القرآن الكريم، ومَسّ أسماء الله جلَّ وعلا وصفاته إذا كان المراد منها الله سبحانه وتعالى، وكذا يحرم عليها مسّ أسماء الأنبياء والأئمة علييلًا على الأحوط.

الثالث: يحرم عليها قراءة آيات السجدة الواجبة بل سورها على الأحوط(١١).

الرابع: يحرم عليها المكث والبقاء في المساجد، كما يحرم عليها وضع شيء في المساجد. أمّا اجتياز المساجد كأن تدخل من باب وتخرج من باب آخر فلا إشكال فيه، إلاّ المسجد الحرام والمسجد النبوي الشريف، فإنّه لا يجوز حتى الاجتياز والمرور بهما.

الخامس: يحرم عليها وعلى الزوج الاستمتاع بوطئها في القُبل ولو بإدخال الحشفة خاصة ومن غير إنزال المني، بل يحرم حتى إدخال بعض الحشفة (وهو رأس الذَكَر) على الأحوط، ويجوز لهم سائر الاستمتاعات دون الدخول كالتقبيل والتفخيذ وسائر المداعبات.

# وإليك بعض التفاصيل:

١- لا فرق في حرمة وطء الحائض بين الزوجة الدائمة والمتعة، والحرّة والأُمّة والأجنبية

<sup>(</sup>١) أشرنا إلى سور السجدة الواجبة في أحكام الجنابة.

أحكام[الطهارة... والمملوكة.

٢- يستحب على الزوج إعطاء الكفارة لو وَطِئَهَا، وقيل: يجب، وهو موافق للاحتياط الإستحبابي.

٣- كفارة الوطء في أول الحيض: دينار واحد (١١) وفي وسطه نصف دينار، وفي آخره ربع دينار، وتُعطى هذه الكفارة للمساكين. والمراد بأول الحيض ثلثه الأول، وبالوسط: الثلث الثاني، وبالآخر: ثلثه الأخير.

٤ - بعد أن تطهر المرأة من دم الحيض يجوز لزوجها أن يجامعها قبل الغسل، ولكن الاحتياط الشديد يقضي بأن تغسل فرجها قبل المباشرة، والأحوط استحباباً اجتناب الجماع قبل الغسل.

السادس: يبطل طلاق المرأة وظهارها حال الحيض إذا كان زوجها قد دخل بها ولو دبراً على الأحوط، وإذا كان زوجها حاضراً أو في حكم الحاضر ولم تكن حاملاً. فلو لم تكن مدخو لا بها أو كان زوجها غائباً أو في حكم الغائب كالذي لا يقدر على استعلام حالها، أو كانت حاملاً صح طلاقها.

السابع: يجب على المرأة الغسل بعد انقطاع دم الحيض للأعمال الواجبة المشروطة بالطهارة، كالصلاة والطواف والصوم:

١- غسل الحيض هو تماماً كغسل الجنابة المذكور في فصل الجنابة.

٢- يتداخل غسل الحيض مع غسل الجنابة، أي لو طهرت الأُنثى من الحيض وكانت جنباً أيضاً، كفاها غسل واحد عن الحالتين.

٣- وجوب الغسل على الحائض لا يعني نجاستها طوال فترة الحيض، بل إنَّ بدن الحائض طاهر لو لم يلوَّث بالدم أو بنجاسة أخرى، وكذلك عرقها طاهر، وهي تستطيع أن تمارس حياتها الطبيعية كما لو لم تكن حائضاً.

الثامن: إذا أخبرت الأُنثى بأنها حائض قُبل ذلك منها، وكذا لو أخبرت بأنها طاهرة، إلا إذا كانت دعواها مخالفة للمتعارف، فيجب الفحص عند ذلك عن أمرها والتحقق من دعواها.

<sup>(</sup>١) الدينار الشرعي هو ما يساوي ١٨ قيراطاً من الذهب، وحسب الغرام يساوي ٣,٤٦ غراماً.

٩٨ ......أحكامُ العِبَاداتِ

# ثانياً: الاستحاضة

### ما هي حقيقة الاستحاضة؟

أولاً: تعني (الاستحاضة) من الناحية اللغوية، استمرار دم الحيض. جاء في المغرب للمطرزي: واستحيضت (المرأة) استمر بها الدم (١). وجاء في المعجم الوسيط: استحيضت المرأة استمر نزول دمها بعد أيام حيضها المعتاد (٢).

ثانياً: نستفيد من الأحاديث التي بينت أحكام الاستحاضة نفس المعنى اللغوي، حيث دارت أغلب الإشارات حول المرأة التي استمر بها الدم بعد أيام عادتها.

ومن هنا نعرف أنَّ أصل الاستحاضة استمرار دم الحيض، وقد تستخدم الكلمة في غير ذلك.

ثالثاً: أما الطب فيبيّن ان الاستحاضة حالة غير طبيعية ولذلك فالأطباء يبحثون عن سببها، بعكس دم الحيض الذي هو حالة طبيعية في المرأة.

والنزيف قد يكون من بعض الاعتلال الذي يصيب الرحم (ممّا يسمّى بالاستحاضة)، وقد يكون من مصدر آخر مثل قرحة أو جرح (خصوصاً بعد الولادة) وفض البكارة وما أشبه، وهذا الدم ليس باستحاضة عندهم كما يبدو من كلامهم.

أمّا أسباب النزيف الرحمي (والذي منشؤُه اختلال في الرحم ذاته) فهي كثيرة يُبيّنها الدكتور محمد رفعت في كتابه (المرأة) على النحو التالي:

من صوره المألوفة زيادة كمية الدم التي تنزل من الأُنثى كل شهر أو ازدياد في عدد الأيام التي ينزل فيها الدم كل شهر عن المعدل الطبيعي، وفي هذا النوع يكون السبب غالباً من الرحم نفسه أو من جهازه الدموي، ومن أمثلة ذلك: الأورام الرحمية؛ مثل الورم الليفي واختناق الرحم أو أي مرض دوري ينتج عنه عدم تجلّط الدم طبيعياً، وكل ذلك يؤدي إلى هذه الصورة من النزف الرحمي.

بل ينزل الطمث في فترات متقاربة كل ثلاثة أسابيع مثلاً أو أسبوعين! وفي هذه الحالات يكون المسؤول غالباً عن هذا الاضطراب هو المبيض وليس الرحم نفسه، وأحياناً يكون المسؤول عن هذا الاضطراب هو وجود نوع من الخلل أو عدم الانسجام في العلاقة بين الغدة النخامية في المخ وبين المبايض، وهي علامة ذات أهمية بالغة في الجهاز الغددي الأنثوي.

<sup>(</sup>١) المغرب، ص١٣٥.

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط، ج١، ص٢١٢.

وأحياناً تندمج الصورتان السابقتان في صورة واحدة وينزل الطمث في هذه الحالة بكمية غزيرة زائدة على المعدل الطبيعي، ويجيء الدم مبكراً عن موعده كذلك أي في فترات متقاربة وليس كل شهر كها هو معروف طبياً، وبديهي أن السبب في هذه الحالة هو مرض أو اضطراب في كل من الرحم والمبايض معاً. وغالباً ما نرى هذه الصورة في حالات احتقان الأعضاء التناسلية الأنثوية والتهاباتها المختلفة. ومن العجيب أنّه ثبت حديثاً أنّ هذا النزف يلاحظ بكثرة في حالات القلق النفسي للإناث؛ سيدات أو آنسات.

والصورة الرابعة والأخيرة للنزف الرحمي في الإناث؛ هي: نزول كمية غير طبيعية من الدم وفي أوقات ومواعيد غير منتظمة كذلك، فبدلاً من كل شهر أو كل ثلاثة أسابيع أو أسبوعين ينزل الدم في أي وقت وأي يوم وأي ساعة، وهو غالباً ما يكون نتيجة لاضطراب شديد في المبايض أو لوجود التهابات عنيفة في الأعضاء التناسلية للأنشى، وأحياناً ما يكون ناتجاً عن قروح خبيثة أو حميدة في الجهاز التناسلي.

وهـذه الصورة الأخيرة من النزف الرحمي، من العلامات الهامة التي تنذر بوجود حمل غير طبيعي كما يحدث في حالات الإجهاض أو الحمل خارج الرحم.

### الأسباب:

غالبية الأمراض المزمنة التي تصيب الإنسان بالإنهاك تضعف كمية الطمث الشهري عند الإناث، وتقلل من كميتها على عكس ما يعتقد الكثير من الناس. ولكن الأمراض الحادة والحميات قد تسبب اضطراباً في نظام الدورة الشهرية وتوقيتها الطبيعي، وفي أمراض القلب والجهاز الدموي وجد في بعض أمراض الدم المتميز بخطأ في سرعة التجلط أو بضعف في الشعيرات الدموية ينتج عنها نزيف رحمي(١).

أمّا الأنيميا أو فقر الدم بمختلف أنواعها فهي من المسببات الأكيدة للنزف الرحمي، ولا يسبب مرض القلب الأخيرة.

ضعف الغدة الدرقية وإفرازاتها في الإناث يسبب صوراً مختلفة من النزف الرحمي، بسبب صلة القرابة التي تربط بين الغدة الدرقية وأبناء عمو متها الغدد النسائية..

وهكذا الاضطرابات النفسية (حيث) ثبت بها لا يدع مجالاً للشك، أن الاضطرابات النفسية والعصبية مثلها تسبب انقطاع الطمث الشهري في بعض الإناث، فإنها هي المسؤولة

<sup>(</sup>١) يعني أنّه قد يحدث نزيف رحمي عند المريض المبتلي ببطء تجلط الدم أو المبتلي بضعف في الشعيرات الدموية.

كذلك عن بعض حالات النزف الرحمي، ومن الأمثلة المعروفة لذلك: الضغط العصبي والقلق النفسي وكذلك عدم إشباع الرغبة الجنسية والخلافات الزوجية.. كذلك الإرهاق في العمل. كل هذه الحالات مسؤولة عن عدد كبير من حالات النزف في الإناث.

بعد بيان تلك العوامل التي تُسَبِّبُ نـزفَ الرحم يتناول الدكتور الأسـباب الموضعية كالقروح وفض البكارة وما أشبه فيقول:

قد تنزف الحامل في بدء شهور الحمل نتيجة لحدوث إجهاض، أو لوجود حمل خارج الرحم، أو لنشوء الجنين وتحوصله، وكلها أنواع من الحمل غير طبيعية.

بعض أنواع التشوهات الخلقية التي تصيب الرحم في الإناث؛ مثل الرحم ذات القرنين، أو الرحم ذات الخاجز، في كلتا الحالتين تزيد كمية الطمث الشهري نتيجة للزيادة في حجم ومساحة الجدار المبطن للرحم، وهو كما نعلم المسؤول عن إنتاج الطمث الشهري.

كثيراً ما نسمع عن حدوث نزف للعروس في ليلة الزفاف أو بعدها، نتيجة لتمزق في غشاء البكارة وخصوصاً إذا حدث ذلك بعنف أو قسوة، وقد يتمزق جدار المهبل كذلك أثناء العملية الجنسية، ممّا يصيب الأنثى بحالة خطيرة من النزف يجب الإسراع في علاجها فوراً.

بعض حالات الانقلاب الرحمي الثابت قد تسبب نزيفاً رحمياً، وخصوصاً إذا كانت مصحوبة باحتقان مزمن في الرحم والمبايض، كذلك في بعض حالات السقوط الرحمي والمبيض.

الالتهابات الحادة والمزمنة التي تصيب الأعضاء التناسلية للأنثى تسبب في كلتا الحالتين صوراً مختلفة من النزف الرحمي، وأمثلة ذلك الالتهاب البريوني والتهاب المبايض والأنابيب والتهاب الجدار المبطن للرحم، وفي حالات الالتهاب الفطري المهبلي تنزف السيدة بالرغم من أن الالتهاب موجود في المهبل فقط!!

بعض الأورام الحميدة أو الخبيثة التي تصيب المبايض قد تسبب نزيفاً رحمياً، ولكن الأكثر شيوعاً هي الأورام الرحمية، وأهمها: الورم اللبني بأنواعه الثلاث.

أمّا الزوائد التي تصيب عنق الرحم والجدار المبطن له فتسبب غالباً صوراً من النزف مختلفة.

أما القروح الخبيشة التي تصيب أي جزء من الجهاز التناسلي في الأنثى، فمن علاماتها الأكيدة النزف الرحم بصورة أو بأخرى، نتيجة لتضخم الرحم تضخماً غير طبيعي.

كما تلعب المبايض دوراً هاماً في تنظيم الدورة الشهرية، وتحديد كمية الطمث الشهري

أحكام الطهارة.....

بحيث لا تتعدى الحد الطبيعي، وكل ذلك نتيجة لإفرازات المبيض من الهرمونات الجنسية.

إذاً، فأي اضطراب في إفراز المبيض من الهرمونات، تنعكس بصورة أو بأخرى على كمية الطمث وميعادها الشهري، ولهذا نجد أن كثيراً من حالات النزف الرحمي تنتج عن اضطرابات أو أمراض المبايض وإفرازاتها الغددية. ومن أمثلة ذلك؛ بعض حالات النزف الرحمي التي تحدث بعد الولادة نتيجة لإصابة المبايض، أو الفترة التي تتلو سن البلوغ في الإنسان حيث إنّ المبايض ما زالت غير ناضجة تماماً، وكذلك في الحالات التي تصحب الاضطرابات العاطفية في الإناث (١٠).

وهنا نتساءل عن إمكانية تسمية مثل هذا النزيف بالاستحاضة، حيث لا نشك في أن دم العُذرة (الناشئ عن تمزق غشاء البكارة ليلة العرس) ودم القرحة لا يسميان بالاستحاضة في الفقه ولا تجري عليها أحكامها.

ولكن يبقى السؤال عن الالتهابات التي تصيب بعض الأعضاء الداخلية للمرأة، وتسبب -بالتبع- نزيفاً رحمياً، هل يُعتبر النزيف الرحمي استحاضة أم دماً نابعاً من قرحة..؟.

يبدو من إطلاقات الأحاديث؛ أنّ مثل هذا الدم يعتبر أيضاً استحاضة، فها دام مصدر النزيف الرحم (أنّى كان السبب وراء هذا النزف) هو عندهم استحاضة، إلاّ إذا عرفنا أنّ مصدره غير الرحم مثل قرحة أو عُذرة أو ما أشبه.. وبعبارة أخرى إذا كانت المرأة تتمتع بصحة بدنية وسلامة نفسية فإنها لا ترى الدم إلاّ عند دورتها الشهرية. وأما إذا اعتلت فقد ترى نزيفاً يتجاوز دورتها، وتسمّى هذه الحالة - في اللغة كها في الفقه - بـ (الاستحاضة) أي الزيادة في الحيض..

وتختلف طبيعة دم الاستحاضة عن دم الحيض، ولا يخرجان من موضع واحدٍ، وتعتبر الاستحاضة كل دم لا نعرف سببه و مصدره (ولم يثبت لدينا أنّه دم حيض أو قرحة أو نفاس أو بكارة).

### صفات دم الاستحاضة:

بالرغم من أن الاستحاضة ليست بصفة واحدة، إلاَّ أنَّها تتميز عادة بالصفات التالية:

١- يكون الدم في الأغلب أصفر. ٢- بارداً.

 $-\infty$  وقيقاً. 3 الغالب بفتور.

٥ - ليس له حرقة. ٦ - ليس لقليله و لا لكثيره حد.

<sup>(</sup>١) المرأة، تأليف الدكتور محمد رفعت ص١٩٤ - ١٩٧.

١٠٢ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

# فسروع:

١ - صفات دم الاستحاضة في الغالب هي عكس صفات دم الحيض.

٢- قد يكون دم الاستحاضة بصفات دم الحيض، وذلك في الموارد التي لا يمكن أنْ
 نجعل ما تراه الأُنثى حيضاً، كما لو كانت مدة رؤية الدم أقل من ثلاثة أيام أو أكثر من عشرة،
 فتعتبر ما تراه الأنثى حينئذ استحاضة حتى ولو كان بصفات الحيض.

٣- لا يشترط في دم الاستحاضة رؤية الدم في سن خاص، فيمكن أنْ تراه الأُنثى قبل سن البلوغ أو في سن اليأس.

#### أقسام الاستحاضة:

تنقسم الاستحاضة باعتبار مقدار الدم الذي تراه الأُنثى إلى ثلاثة أقسام:

١ - قـ د يكون النزيف قليلاً لا يسـيل حتى عند رفع القطنة، كما إذا رفعت المرأة القطنة فلم يَسِل الدم ولكنه موجود، فهي استحاضة قليلة.

٢ - وقد يكون النزيف حاداً بحيث يسيل إذا رفعت القطنة ولكن يتوقف عندما توضع القطنة، فهي استحاضة متوسطة.

٣- وربها كان النزف شديداً إلى درجة أن الدم ينفذ من القطنة، فهي استحاضة كثيرة.

ويجب على المستحاضة اختبار حالها واكتشاف أنّها من أي قسم من الأقسام الثلاثة، وفي حال تعذر الاختبار يجب عليها الأخذ بالقدر المتيقن.

ولكل من هذه الأقسام أحكام خاصة نشير إليها على النحو التالي:

### الاستحاضة القليلة:

1 - يجب على الأنثى ذات الاستحاضة القليلة أن تتوضأ قبل كل صلاة سواءٌ كانت الصلاة واجبة أو مندوبة، فعليها الوضوء قبل صلاة الصبح وقبل صلاة الظهر وقبل صلاة العصر وهكذا. ولا يجوز أنْ تجمع صلاتين بوضوء واحد.

٢- يستحب عليها تبديل القطنة قبل كل صلاة.

٣- إذا توضأت المستحاضة القليلة قبل الصلاة ثم انقطع عنها الدم تماماً، تمكنت من
 إتيان بقية الصلوات بنفس الوضوء.

- ٤- ليس على المستحاضة القليلة بعد طهرها غسل.
- ٥- يجب على المستحاضة القليلة الوضوء قبل أي عمل يشترط فيه الطهارة؛ كالطواف ولمس كتابة القرآن الكريم مثلاً، ويجب عليها تكرار الوضوء إذا أرادت تكرار هذه الأعمال، فيجب عليها مثلاً الوضوء لكل مرة تريد مسّ كتابة القرآن، إلا إذا لم تفصل بينهما كثيراً بحيث يُعدّان عملاً واحداً.
- 7- لا يجب على المستحاضة تجديد الوضوء للأجزاء المنسية من الصلاة، ولا لركعات الاحتياط ولا لسجدتي السهو إذا أتت بها من دون فصل بينها وبين الصلاة.

٧- إذا انقلبت المستحاضة القليلة إلى متوسطة أو كثيرة، وجب عليها القيام بوظائف الحالة الجديدة إذا حصل لها ذلك قبل الصلاة، أما لو اتفق ذلك بعد الصلاة فليس عليها إعادة الصلاة، أما لو سال دمها أثناء الصلاة، وجب عليها قطع الصلاة والعمل بها يلزم عليها وفقاً للحالة الجديدة.

#### الاستحاضة المتوسطة:

١ - مادامت المستحاضة المتوسطة متحفظة بالقطن فهي تصلي بالوضوء عند كل صلاة، كما تفعل القليلة تماماً.

٢- إذا وضعت القطنة فسال الدم وجب عليها الغُسل عند وقت كل صلاتين، أي لصلاتي الظهر والعصر غسلاً واحداً، ولصلاتي المغرب والعشاء غسلاً واحداً، وللفجر غسلاً، كما المستحاضة الكثيرة.

٣- الأحوط أنْ تبدل القطنة كل يوم وتغتسل حسب ما أفتى بذلك المشهور من الفقهاء. والأولى
 أنْ تختار أول النهار للغسل فتنظف نفسها قبل صلاة الصبح وتغتسل وتتحفظ إلى آخر صلاة.

### الاستحاضة الكثيرة:

- 1 يجب على المستحاضة الكثيرة الغسل قبل كل صلاة، ويجوز لها أنْ تكتفي بغسل واحد وتجمع بين صلاتي الظهر والعصر، وغسل واحد لصلاتي المغرب والعشاء، وتغتسل لصلاة الفجر غسلاً، والغسل يكفيها عن الوضوء لكل صلاة. بلى إذا صلت في غير وقت الغسل فعليها أن تتوضأ لكل صلاة كها هي وظيفة المستحاضة القليلة.
- ٢- يجب عليها تبديل القطنة إذا ظهر الدم عليها ولا يجب عند عدم ظهوره وإن كان أحوط.
- ٣- لا يجوز لها الجمع بين أكثر من صلاتين واجبتين بغسل واحد، نعم يجوز لها الاكتفاء

بغسل الفرائض للنوافل، لكن يجب لكل ركعتين منها وضوء.

٤ - تجب عليها المبادرة إلى الصلاة بعد الغسل، ويجوز لها إقامة الأذان والإقامة وكذا
 قراءة الأدعية المأثورة، وهكذا لا يجب عليها الاقتصار على الواجبات في الصلاة بل يمكنها
 العمل بالمستحبات فيها أيضاً.

٥ - يجب عليها التحفظ بأية وسيلة ممكنة من خروج الدم، لكن في الموارد التي يكون الدم كثيراً لا ينقطع ولا يمكن منعه فلا يجب عليها ذلك.

#### أحكام الاستحاضة:

1 - يشترط في صحة صوم المستحاضة على الأحوط إتيانها للأغسال النهارية المذكورة حسب وظيفتها، فلو تركتها بطل صومها كما تبطل صلاتها، وأما غسلها لصلاة العشاءين فلا دخل له في صحة الصوم وإن كان الأحوط (١) مراعاته أيضاً، امّا الوضوءات فلا دخل لها في صحة الصوم أصلاً.

٢- إذا علمت المستحاضة بأن الدم سينقطع عنها قبل آخر وقت الصلاة، بحيث تتمكن
 من الصلاة بطهارة في الوقت، أخرت الصلاة حتى ذلك الوقت.

٣- تتمكن المستحاضة من قضاء ما عليها من الصلوات المتعلقة بها قبل الاستحاضة في حال الاستحاضة، بشرط إتيانها بالغسل والوضوء لكل صلاة، وإن كان الأحوط التريث حتى النقاء.

٤ - تجب على المستحاضة صلاة الآيات لو حصلت أسبابها، ويجب عليها أن تفعل لها كما تفعل للصلوات اليومية.

٥- يقوم التيمم مقام الغسل والوضوء إذا لم تتمكن المستحاضة من الغسل أو الوضوء.

7 - إذا عملت المستحاضة المتوسطة بما عليها، جاز لهما القيام بجميع الأعمال التي تشترط فيهما الطهارة كمس كتابة القرآن، أما لو اغتسلت حسب وظيفتها جماز لها دخول المساجد والمكث فيها وقراءة العزائم، وجاز لزوجها مقاربتها.

٧- الأقوى جواز دخول المستحاضة المتوسطة والكثيرة المساجد والمكث فيها من دون

<sup>(</sup>١) هذا الاحتياط إستحبابي فلو تركت المستحاضة غُسل العشاءَين دون عذر فهي آثمة وصلاتها باطلة إلا أن ذلك لا يضر لا بصوم يومها الفائت ولا بصوم يومها القادم.

أحكام الطهارة....

غسل، وإن كان الأحوط استحباباً عدم ترك الغسل لذلك أيضاً.

٨- الاحتياط الاستحبابي في ترك الوطء بغير غسل، والأقوى جوازه على كراهية،
 وكذلك بالنسبة إلى قراءة العزائم.

# ثالثاً: النفاس

### ما هو النفاس؟

هو دم الولادة التي تراه الحامل مع ظهور أول جزء من الولد أو خلال عشرة أيام، مع احتال أن يكون دم الولادة علمياً، وليس لقليله حدّ فيمكن كونه قطرة واحدة، وقد يستمر بها الدم حتى عشرة أيام كحد أقصى لمدة النفاس، أمّا إذا جاوز العشرة فليس بنفاس، إنّا هو نزيف الاستحاضة على الأقوى، والدم الذي يخرج قبل الطلق لا يعتبر دم نفاس.

وإنّما سمي هذا الدم بالنفاس لأنه يخرج عقيب خروج النفس، وتسمى المرأة في هذه الحالة بالنفساء. وللنفساء أحكام نشير إليها على النحو التالى:

#### أحكام النفاس:

١ - دم النفاس كـدم الحيض حقيقـة خارجية معروفة، ويعتمـد في معرفته على مختلف الأمارات الخارجية، والتي أرشدنا الشرع إلى بعضها.

٢ - الدم الذي تراه المرأة بعد السقط هو دم نفاس، ولدى الشك في السقط يلزم الفحص
 حسب المتعارف.

٣- الـدم الـذي تراه المرأة قبل ظهور أول جزء من الولد ليس بنفاس إلا إذا عرفنا يقيناً
 أنّه من النفاس، حتى ولو سبق الولادة قليلاً، والله العالم.

- ٤ ليس لأقل النفاس حد، فيمكن أنْ يكون النفاس لحظات بسيطة.
- ٥ لو لم تر المرأة دماً بعد الولادة ولا خلال الأيام العشرة بعد الولادة، فلا نفاس لها.

٦- إذا استمر الدم وتجاوز العشرة، فإنْ كانت المرأة ذات عادة عددية في الحيض جعلت مقدار العادة نفاساً والباقي استحاضة، أمّا إذا لم تكن ذات عادة جعلت النفاس عشرة أيام والباقي استحاضة.

٧- مبدأ حساب الأيام العشرة بالنسبة إلى أقصى حد للنفاس هو من حين تمام الولادة لا من حين الشروع، كما لو لا من حين الشروع في الولادة، وإن كان حكم النفاس جارياً عليها من حين الشروع، كما لو طالت الولادة واستغرقت فترة طويلة مثل خروج السقط قطعة بعد قطعة.

٨ - المرأة التي تلد توأمين وترى الدم عند ولادة كل منهما فالدمان نفاسان مستقلان والفترة الموجودة بين النفاسين إذا انقطع عنها الدم يكون طهراً.

٩ - إذا انقطع الدم عن المرأة النفساء أياماً ثم رأت الدم قبل تمام العشرة ولم يتجاوز العشرة كان الكل نفاساً. إلا إذا علمت يقيناً أنه دم آخر.

• ١ - يجب على النفساء الغسل بعد انقطاع الدم عنها، فتطهر وتمارس وظائفها الشرعية، حتى لو انقطع الدم قبل انقضاء أيام العادة.

١١- يحرم على النفساء ما يحرم على الحائض وهي الأمور التالية:

ألف: لا تمارس العبادات التي يشترط فيها الطهارة كالصلاة والصوم والطواف والاعتكاف.

باء: لا تمس كتابة القرآن الكريم كما يحرم عليها مس أسماء الله تعالى وصفاته، وكذلك أسماء أنبياء الله والأئمة على الأحوط.

جيم: يحرم عليها قراءة آيات السجدة بل عليها أن تــــــرك تلاوة ســورها على الأحوط.

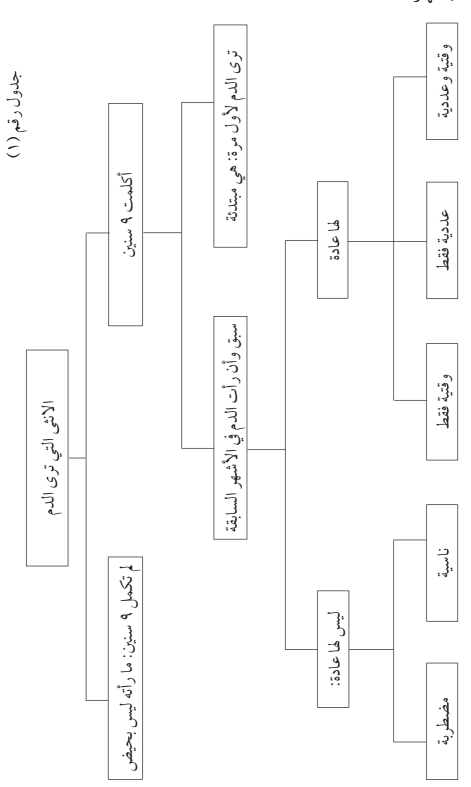
دال: يحرم عليها المكث في المساجد ووضع شيء فيها.

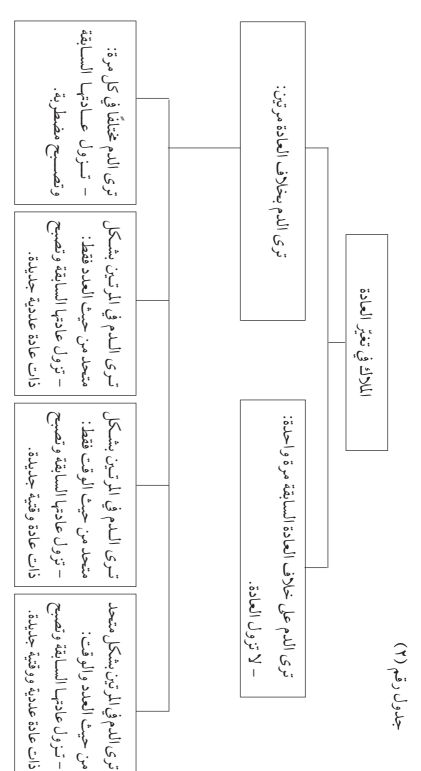
هاء: يحرم عليها الاجتياز من المسجد الحرام والمسجد النبوي الشريف.

واو: يحرم عليها وعلى الزوج الاستمتاع بوطئها في القبل ولو بإدخال الحشفة خاصة ومن غير إنزال، ويجوز لهم سائر الاستمتاعات كالتقبيل والتفخيذ وما إليه.

زاي: يستحب على الزوج إعطاء الكفارة لو وطئها، وقيل: يجب، وهو الأحوط. حاء: يبطل طلاقها وظهارها، إلا بشروط تذكر في أحكام الطلاق.

١٢ - غسل النفاس كغسل الجنابة ويكفى أيضاً عن الوضوء.





أحكام الطهارة..

١١٠.....أحكامُ العِبَ اداتِ

# الفصل الخامس: النظافة والزينة

# ١- آداب الطهارة والزينة

### القرآن الحكيم:

١ - قال الله سبحانه: ﴿ الله عَنْ مَنْ مَنْ مُؤُوا زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ (١).

٢ - وقال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّقَابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (٧).

٣- وقال الله سبحانه: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَـةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَّ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ عِي (٣).

#### بصائر من الآيات:

نستوحي من آيات الذكر، أنَّ النظافة والزينة هما من قيم الوحي، التي يهتم بها المؤمن، فهو نظيف يحافظ على طهارة بدنه، وثيابه وبيته وبلده كما يحافظ على طهارة روحه ولسانه وعمله.

والمؤمن جميل جذاب رائع، فهو يحب الزينة، في تهيئة شعره ولحيته وثيابه، فتراه يزيل الشعور الزائدة ويدهن جسمه بها طاب من الدهون ويعطره ويجمره، كما يهتم بالخضاب فيها لو احتاج، وهكذا الطهارة والزينة تدخلان حياة المؤمن من كل الأبواب.

وقد جاء في الأحاديث تفصيل القول فيهما ممّا وفقنا إلى تخصيص فصل حولهما، ولكن لأن جملة أحكام الزينة وكثيراً من أحكام التطهر يُعدَّان من الآداب والسنن، فقد أوردنا النصوص الشرعية دون تفصيل القول؛ ذلك لأنها أبلغ أثراً، وأفصح بياناً.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، آية: ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، آية: ٣٢.

وبها أن أعراف الناس قد تبدلت فيها يتصل بأدوات النظافة والتجميل، فإن على المؤمن أن يبادر إليها انطلاقاً من أمر الله العام الذي رغب في القرآن إلى الزينة والطهر، ولا يُنتظر نص خاص بكل وسيلة جديدة أو أداة مستحدثة. مثلاً تنظيف الشوارع والبيوت والسيارات والمحافظة على نظافة الهواء والمياه وعموم البيئة من التلوث، وأبعاد المصانع ووسائل النقل التي تسبب التلوث والضوضاء من المدن الآهلة، كل ذلك يعتبر من مصاديق الطهارة المرغوب فيها شرعاً.

كما أنّ تزيين الشوارع بالأشجار والورود، والمساجد بالحدائق والرياحين، والمدن بأحزمة خضراء وغابات اصطناعية، إنّها من الزينة التي أمر بها الوحي وجعلها للمؤمنين.

والاستفادة من مستحضرات التجميل للنساء -ضمن الأطر الشرعية- هي الأخرى من الزينة.

وقد فتحت السنة الشريفة آفاقاً واسعة أمامنا لنعرف مدى اهتهام الإسلام بالطهر والزينة، وعلى القارئ الكريم التأمل في الأحاديث المأثورة عن النبي عليه وأهل بيته عليه العمرف كيف يعيش حياة طيبة، وكيف يهتم بشؤون الطهر والزينة في جسمه وثيابه كها يهتم بالعبادة والتوبة التي تطهر روحه بتوفيق الله سبحانه.

### السنة الشريفة:

#### الحمام دواء:

١ - عَنْ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﴿ الدَّاءُ ثَلَاثَةٌ، وَالدَّوَاءُ ثَلَاثَةٌ، وَالدَّوَاءُ ثَلَاثَةٌ، وَالدَّوَاءُ ثَلَاثَةٌ، وَدَوَاءُ الْبَلْغَمِ الْحَيَّامُ، وَدَوَاءُ الْمِرَّةِ الْمُشِيُّ». (١).

٢ - روَى سُلَيُهانَ الجُعْفَرِيِّ عَنْ أَبِي الْحُسَنِ عَلَيْ اللَّهِ قَالَ: «الْحُمَّامُ يَوْمٌ وَيَوْمٌ لَا يُكْثِرُ اللَّحْمَ،
 وَإِدْمَانُهُ كُلَّ يَوْم يُذِيبُ شَحْمَ الْكُلْيَتَيْنِ»(٢).

٣- عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ عَمَّارِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّ إِنْ قَالَ: «ثَلَاثَةٌ يُسْمِنَّ، وَثَلَاثَةٌ يَهْزِلْنَ، فَأَمَّا الَّتِي يُسْمِنَّ: فَإِدْمَانُ الْمَيَّامِ، وَشَمَّ الرَّائِحَةِ الطَّيِّبَةِ، وَلُبْسُ الثِّيَابِ اللَّيِّنَةِ. وَأَمَّا الَّتِي يَهْزِلْنَ: فَإِدْمَانُ أَكْلِ الْبَيْضِ وَالسَّمَكِ وَالطَّلْعِ»(٣).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص ٣٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٣١.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٣٢.

١١٢ ......أحكامُ العِبَ اداتِ

## كراهة الاستحمام بلا مئزر:

٤ - رَوَى الْحَسَنُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ شُعْبَةَ فِي (تُحَفِ الْعُقُولِ) عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «يَا عَلِيُّ إِيَّاكَ وَدُخُولَ الْخَيَّامِ بِغَيْرِ مِثْزَرٍ مَلْعُونٌ (مَلْعُونٌ) النَّاظِرُ وَالْمَنْظُورُ إِلَيْهِ»(١).

# الواجب من ستر العورة:

٥- رَوَى أَبِي يَحْيَى الْوَاسِطِيِّ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْمَاضِي عَلَيْكُا قَالَ: «الْعَوْرَةُ عَوْرَتَانِ الْقُبُلُ وَالدُّبُرُ وَالدُّبُرُ مَسْتُورٌ بِالْأَلْيَتَيْنِ فَإِذَا سَتَرْتَ الْقَضِيبَ وَالْبَيْضَتَيْنِ فَقَدْ سَتَرْتَ الْعَوْرَةَ» (٢).

### المستحب من ستر العورة:

٦- قَالَ بَشِيرِ النَّبَّالِ قَالَ: ﴿ سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرِ عَلَيْتُ ﴿ عَنِ الْحُمَّامِ؟.

فَقَالَ عَلَيْتَلَا: تُرِيدُ الحُمَّامَ؟. قُلْتُ: نَعَمْ. فَأَمَرَ بِإِسْخَانِ المَاءِ ثُمَّ دَخَلَ فَاتَّزَرَ بِإِزَارٍ فَغَطَّى رُكْبَتَيْهِ وَسُرَّتَهُ إِلَى أَنْ قَالَ: ثُمَّ قَالَ عَلَيْتَلِادِ: هَكَذَا فَافْعَلُ (٣٠).

٧- عَنْ رِفَاعَةَ بْنِ مُوسَى عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَيْسَلا ِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِالله وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَا يَدْخُلِ الحَيَّامَ إِلَّا بِمِئْزَرٍ» (٤٠).

## أدعية الحمام وآدابه:

٨- قَالَ مُحَمَّدِ بْنِ مُمْرَانَ: "قَالَ الصَّادِقُ جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَلَيَّ إِذَا دَخَلْتَ الْحَيَّامَ فَقُلْ فِي الْوَقْتِ الَّذِي تَنْزِعُ ثِيَابَكَ فِيهِ: اللَّهُمَّ انْزِعْ عَنِّي رِبْقَةَ النِّفَاقِ وَثَبَّتْنِي عَلَى الْإِيمَانِ.

وَإِذَا دَخَلْتَ الْبَيْتَ الْأَوَّلَ فَقُلِ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ نَفْسِي وَأَسْتَعِيذُ بِكَ مِنْ أَذَاهُ. وَإِذَا دَخَلْتَ الْبَيْتَ الثَّانِيَ فَقُلِ: اللَّهُمَّ أَذْهِبْ عَنِّي الرِّجْسَ النِّجْسَ وَطَهِّرْ جَسَدِي وَقَلْبِي.

وَخُـذْ مِـنَ الْمَاءِ الْحَارِّ وَضَعْهُ عَلَى هَامَتِكَ وَصُبَّ مِنْهُ عَـلَى رِجْلَيْكَ وَإِنْ أَمْكَنَ أَنْ تَبْلَعَ مِنْهُ جُرْعَةً فَافْعَلْ فَإِنَّهُ يُنَقِّي الْثَانَةَ وَالْبَثْ فِي الْبَيْتِ الثَّانِي سَاعَةً.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٣٣. «يظهر من الحديث أن المراد من الحمام هنا الحمامات العامة، التي يوجد فيها غير المستحم فلا تشمل الحمام الانفرادي».

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٣٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٣٩.

وَإِذَا دَخَلْتَ الْبَيْتَ الثَّالِثَ فَقُلْ: نَعُوذُ بِالله مِنَ النَّارِ وَنَسْأَلُهُ الْجُنَّةَ. تُرَدِّدُهَا إِلَى وَقْتِ خُرُوجِكَ مِنَ الْبَيْتِ الْجَارِ وَإِيَّاكَ وَشُرْبَ المَاءِ الْبَارِدِ وَالْفُقَّاعِ فِي الْحَامِ فَإِنَّهُ يُفْسِدُ الْمُعِدَةَ وَلَا تَصُبَّنَ عَلَيْكَ الْمُاءَ الْبَارِدَ فَإِنَّهُ يُضْعِفُ الْبَدَنَ وَصُبَّ المُاءَ الْبَارِدَ عَلَى قَدَمَيْكَ إِذَا خَرَجْتَ فَإِنَّهُ يَسُلُّ الدَّاءَ مِنْ جَسَدِكَ.

فَإِذَا لَبِسْتَ ثِيَابَكَ فَقُلِ: اللَّهُمَّ أَلْبِسْنِي التَّقْوَى وَجَنَّبْنِي الرَّدَى فَإِذَا فَعَلْتَ ذَلِكَ أَمِنْتَ مِنْ كُلِّ دَاءٍ»(١١).

# ما يكره فعله في الحمام:

9 - رَوَى ابْنِ أَبِي يَعْفُ ورِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتُ فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «إِيَّاكَ وَالإَضْطِجَاعَ فِي الْحُتَّامِ فَإِنَّهُ يُذِيبُ شَحْمَ الْكُلْيَتَيْنِ وَإِيَّاكَ وَالاَسْتِلْقَاءَ عَلَى الْقَفَا فِي الْحُتَّامِ فَإِنَّهُ يُورِثُ دَاءَ اللَّهُ بِيلَةِ وَإِيَّاكَ وَالسِّوَاكَ فِي الْحُتَّامِ فَإِنَّهُ يُورِثُ وَبَاءَ الشَّعْرِ وَإِيَّاكَ وَالسِّوَاكَ فِي الْحَيَّمِ فَإِنَّهُ يُورِثُ وَبَاءَ الشَّعْرِ وَإِيَّاكَ وَالسِّوَاكَ فِي الْحَيَّمِ فَإِنَّهُ يُورِثُ وَبَاءَ الْأَسْنَانِ وَإِيَّاكَ أَنْ تَعْسِلَ رَأْسَكَ بِالطِّينِ فَإِنَّهُ يُسَمِّجُ الْوَجْهَ وَإِيَّاكَ أَنْ تَدْلُكَ وَوَجْهَكَ الْأَسْنَانِ وَإِيَّاكَ أَنْ تَدْلُكَ ثَعْتَ قَدَمِكَ بِالْخُزَفِ فَإِنَّهُ يُورِثُ الْبَرَصَ وَإِيَّاكَ أَنْ تَدْلُكَ ثَعْتَ قَدَمِكَ بِالْخُزَفِ فَإِنَّهُ يُورِثُ الْبَرَصَ وَإِيَّاكَ أَنْ تَدْلُكَ ثَعْتَ قَدَمِكَ بِالْخُزَفِ فَإِنَّهُ يُورِثُ الْبَرَصَ وَإِيَّاكَ أَنْ تَدْلُكَ ثَعْتَ قَدَمِكَ بِالْخُزَفِ فَإِنَّهُ يُورِثُ الْبَرَصَ وَإِيَّاكَ أَنْ تَدْلُكَ ثَعْتَ قَدَمِكَ بِالْخُزَفِ فَإِنَّهُ يُورِثُ الْبَرَصَ وَإِيَّاكَ أَنْ تَدْلُكَ ثَعْتَ قَدَمِكَ بِالْخُزَفِ فَإِنَّهُ يُورِثُ الْبَرَصَ وَإِيَّاكَ أَنْ تَدُلُكَ ثَعْتَ قَدَمِكَ بِالْخُزَفِ فَإِنَّهُ يُورِثُ الْبَرَصَ وَإِيَّاكَ أَنْ تَدُلُكَ ثَعْتِ قَدَمِكَ بِالْمُ بِعُسَالَةِ الْحُبَّامِ» (٢٠).

٠١٠ رَوَى مُحَمَّدِ بْنِ الْخُسَيْنِ رَفَعَهُ قَالَ: «كَانَ أَبُو عَبْدِالله عَلَيْتَ لِلهِ يَقُولُ: ثَلَاثَةٌ لَا يُسَلَّمُونَ اللهُ عَلَيْتَ لِلهِ عَلَيْتِ لِهُ الْجُنَازَةِ وَالْمَاشِي إِلَى الْجُمُعَةِ وَفِي بَيْتِ حَمَّام »(٣).

١١ - مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَزِيعٍ عَنْ أَبِي الْحُسَـنِ الرِّضَا عَلَيْتُلاِدِّ: «سَأَلْتُهُ عَنِ الرَّجُلِ يَقْرَأُ فِي الْحَيَّامِ وَيَنْكِحُ فِيهِ؟.

قَالَ عَلَيْتُلِادِ: لَا بَأْسَ بِهِ اللهُ اللهُ

## ما يستحب للحمام:

١٢ - عَنْ أَبِي بَصِيرِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكَ فَالَ: «لَا تَدْخُلِ الْحُمَّامَ إِلَّا وَفِي جَوْفِكَ شَيْءٌ يُطْفِئُ عَنْكَ وَهَجَ المُّعِدَةِ وَهُو أَقْوَى لِلْبَدَنِ. وَلَا تَدْخُلُهُ وَأَنْتَ مُمْتَلِئٌ مِنَ الطَّعَامِ»(٥٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٢، ص٦٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٨.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص٥٢.

١٣ - عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ قَالَ: «خَرَجَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْتُ لِا مِنَ الْحُمَّامِ فَتَلَبَّسَ وَتَعَمَّمَ فَقَالَ عَلَيْتُ لِا إِذَا خَرَجْتَ مِنَ الْحَمَّامِ فَتَعَمَّمُ.

قَالَ: فَهَا تَرَكْتُ الْعِهَامَةَ عِنْدَ خُرُوجِي مِنَ الْحُهَّامِ فِي شِتَاءٍ وَلَا صَيْفٍ ١٠٠٠.

## تحية من استحم:

١٤ - عَنْ عَبْدِ الله بْنِ مُسْكَانَ قَالَ: «كُنَّا جَمَاعَةً مِنْ أَصْحَابِنَا دَخَلْنَا الْحُتَّامَ فَلَيَّا خَرَجْنَا لَقِينَا أَبُو عَبْدِ الله عَلِيَّةِ فَقَالَ لَنَا: مِنْ أَيْنَ أَقْبَلْتُمْ؟. فَقُلْنَا لَهُ: مِنَ الْحُتَّام.

فَقَالَ عَلَيْتَ لِإِدْ: أَنْقَى اللهُ غَسْلَكُمْ.

فَقُلْنَا لَهُ: جُعِلْنَا فِدَاكَ وَإِنَّا جِئْنَا مَعَهُ حَتَّى دَخَلَ الْحُيَّامَ فَجَلَسْنَا لَـهُ حَتَّى خَرَجَ فَقُلْنَا لَهُ: أَنْقَى اللهُ غَسْلَكَ.

فَقَالَ عَلَيْتَكِلاِّ: طَهَّرَكُمُ اللهُ اللهُ (٢).

## بماذا تغسل رأسك؟

١٥ - عَنْ سُفْيَانَ بْنِ السِّمْطِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَتَ لِا ِ قَالَ: «غَسْلُ الرَّأْسِ بِالْخِطْمِيِّ يَنْفِي الْفَقْرَ وَيَزِيدُ فِي الرِّزْقِ. وَقَالَ عَلِيَتَ لِاِ : هُوَ نُشُرَةٌ "".

١٦ - عَنْ مَنْصُورٍ بُزُرْجَ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ عَلَيْتَ لِا يَقُولُ: «غَسْلُ الرَّأْسِ بِالسِّدْرِ يَكُولُ: الْعَسْلُ الرَّأُسِ بِالسِّدْرِ يَكُولُ الرِّزْقَ جَلْباً» (٤).

### فوائد النورة:

١٧ - عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَتَلاِرْ قَالَ: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَتَلاِرْ: «النُّورَةُ نُشْرَةٌ وَطَهُورٌ لِلْجَسَدِ»(٥).

## الدعاء عند الطلى بالنورة:

١٨ - عَنْ سَدِيرٍ أَنَّهُ سَمِعَ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ عَلِيَّ إِذْ يَقُولُ: «مَنْ قَالَ إِذَا اطَّلَى بِالنُّورَةِ: اللَّهُمَّ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٥٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص ٦١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٦٢.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص٦٥.

طَيِّبْ مَا طَهُرَ مِنِّي وَطَهَّرْ مَا طَابَ مِنِّي وَأَبْدِلْنِي شَعْراً طَاهِراً لَا يَعْصِيكَ اللَّهُمَّ إِنِّي تَطَهَّرْتُ ابْتِغَاءَ سُنَّةِ الْمُرْسَلِينَ وَابْتِغَاءَ رِضْوَانِكَ وَمَغْفِرَتِكَ فَحَرِّمْ شَعْرِي وَبَشَرِي عَلَى النَّارِ وَطَهِّرْ خَلْقِي وَطَيِّبْ خُلُقِي وَزَكِّ عَمَلِي وَاجْعَلْنِي مِثَنْ يَلْقَاكَ عَلَى الْحُنِيفِيَّةِ السَّمْحَةِ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلِكَ وَدِينِ وَطَيِّبْ خُلُقِي وَزَكِّ عَمَلِي وَاجْعَلْنِي مِثَنْ يَلْقَاكَ عَلَى الْحُنِيفِيَّةِ السَّمْحَةِ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلِكَ وَدِينِ خُمَّدٍ عَلَيْ فَي وَرَكِّ عَمَلِي وَاجْعَلْنِي مِثَنْ يَلْقَاكَ عَلَى الْحُنِيفِيَّةِ السَّمْحَةِ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلِكَ وَدِينِ خُمَّدٍ عَلَيْكِ وَرَسُولِكَ عَامِلًا بِشَرَائِعِكَ تَابِعاً لِسُنَّةِ نَبِيكَ آخِذاً بِهِ مُتَأَدِّباً بِحُسْنِ تَأْدِيبِكَ وَرَسُولِكَ عَلَيْكِ وَتَالْدِينَ غَذَوْتَهُمْ بِأَدَبِكَ وَزَرَعْتَ الْحِكْمَةَ فِي صُدُورِهِمْ وَتَأْدِيبِ رَسُولِكَ عَلَيْهِمْ.

مَنْ قَالَ ذَلِكَ: طَهَّرَهُ اللهُ مِنَ الْأَدْنَاسِ فِي الدُّنْيَا وَمِنَ الذُّنُوبِ وَبَدَّلَهُ شَعْراً لَا يَعْصِي وَخَلَقَ اللهُ بِكُلِّ شَعْرَةٍ مِنْ جَسَدِهِ مَلَكاً يُسَبِّحُ لَهُ إِلَى أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ وَإِنَّ تَسْبِيحَةً مِنْ تَسْبِيحِهِمْ تَعْدِلُ بِكُلِّ شَعْرَةٍ مِنْ تَسْبِيحِ أَهْلِ الْأَرْضِ»(١).

### بين النورة والنورة:

١٩ - رَوَى ابْنِ أَبِي عُمَيْرِ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِنَا عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكَ إِذْ قَالَ: «السُّنَةُ فِي النُّورَةِ فِي خَمْسَةَ عَشَرَ فَإِنْ أَتَتْ عَلَيْكَ عِشْرُونَ يَوْماً وَلَيْسَ عِنْدَكَ فَاسْتَقْرِضْ عَلَى الله »(٢).

٢٠ عَنْ عَمَّارٍ السَّابَاطِيِّ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْتَ فِي الصَّيْفِ خَيْرٌ مِنْ عَشْرٍ فِي الشِّتَاءِ»(٣).

٢١ - عَنِ الْخُسَيْنِ بْنِ مُوسَى عَنْ أَبِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَر الْمَالِلَةِ - فِي حَدِيثٍ - عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ عَنْ رَسُولِ الله عَنْ وَلَهِ إِلَى قَالَ: «مَنْ دَخَلَ الحُمَّامَ فَاطَّلَى، ثُمَّ أَتْبَعَهُ بِالْخِنَّاءِ مِنْ قَرْنِهِ إِلَى قَدَمِهِ، كَانَ أَمَاناً لَهُ مِنَ النُّورَةِ» (٤).

## التدلك بالدقيق بعد النورة:

٢٢ - عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَبْدِ الْعَزِيزِ قَالَ سُئِلَ أَبُو عَبْدِالله عَلَيْكَ فَيْ التَّذَلُّكِ بِالدَّقِيقِ بَعْدَ النُّورَةِ؟. فَقَالَ عَلَيْتُ فِي: لَا بَأْسَ.

قُلْتُ: يَزْعُمُونَ أَنَّهُ إِسْرَافٌ؟!.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٦٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٧١.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٧٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٧٣.

١١٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

فَقَالَ عَلَيْكِ إِذَ لَيْسَ فِيهَا أَصْلَحَ الْبَدَنَ إِسْرَافٌ، وَإِنِّي رُبَّهَا أَمَرْتُ بِالنَّقِيِّ فَيُلَتُّ لِي بِالزَّيْتِ فَأَتَدَلَّكُ بِهِ. إِنَّهَا الْإِسْرَافُ فِيهَا أَتْلَفَ الْمَالَ وَأَضَرَّ بِالْبَدَنِ»(١).

## استحباب الخضاب:

٢٣ - عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ عَلَيْتُلَا قَالَ: «فِي الْخِضَابِ ثَلَاثُ خِصَالٍ:

- مَهِيبَةٌ فِي الْحَرْبِ
- وَمَحَبَّةٌ إِلَى النِّسَاءِ
- وَيَزِيدُ فِي الْبَاهِ »(٢).

٢٤ - عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم أَنَّهُ سَأَلَ أَبَا جَعْفَرٍ عَلِيَثَلا ِ عَنِ الْخِضَابِ؟. فَقَالَ عَلَيَثَلا: كَانَ رَسُولُ الله ﷺ يَخْتَضِبُ وَهَذَا شَعْرُهُ عِنْدَنَا»(٣).

٥٧ - رَوَى مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ أَنَّ الْإِمَامُ الصَّادِق عَلَيْتَ لِا قَالَ عَلَيْتَ لِا فِي قَوْلِ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَأَعِدُ وَا لَهُ مَ مَا ٱسۡ تَطَعۡتُم مِن قُوَّةٍ ﴾ (٤) مِنْهُ الْخِضَابُ بِالسَّوَادِ» (٥).

## ألوان الخضاب:

٢٦ - رَوَى مُحُمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «إِنَّ رَجُلًا دَخَلَ عَلَى رَسُولِ الله ﷺ وَقَدْ صَفَّرَ لِحْيَتَهُ. فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله ﷺ مَا أَحْسَنَ هَذَا.

ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْهِ بَعْدَ هَذَا وَقَدْ أَقْنَى بِالْحِنَّاءِ فَتَبَسَّمَ رَسُولُ الله ﷺ وَقَالَ: هَذَا أَحْسَنُ مِنْ ذَاكَ. ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْهِ بَعْدَ ذَلِكَ وَقَدْ خَضَبَ بِالسَّوَادِ فَضَحِكَ إِلَيْهِ، وَقَالَ ﷺ: هَذَا أَحْسَنُ مِنْ ذَاكَ وَذَاكَ (٢٠).

٧٧ - عَنْ أَبِي بَكْرٍ الْحَضْرَمِيِّ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيَّ إِذْ عَنِ الْخِضَابِ بِالْوَسِمَةِ؟.
 فَقَالَ عَلِيَّ إِذْ لَا بَأْسَ قَدْ قُتِلَ الْحُسَيْنُ عَلِيً إِذْ وَهُو كُنْتَضِبٌ بِالْوَسِمَةِ» (٧).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٧٨. (النقْي: مخ العظم. لتَّ الشيء: دقه وفتَّه وسحقه وخلطه).

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٨٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٨٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال، آية: ٦٠.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص٨٩.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٢، ص٩٠. (أقني: أي جعله أحمر قانيًا).

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج٢، ص٩٤.

أحكام الطهارة.....

٢٨ - عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ عَمَّارٍ قَالَ: «رَأَيْتُ أَبَا جَعْفَرٍ عَلَيْتَكِلاَ يَخْتَضِبُ بِالْحِنَّاءِ خِضَاباً قَانِياً»(١).

## المرأة والخضاب:

٢٩ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْخُسَيْنِ قَالَ: «قَالَ الصَّادِقُ عَلَيَّ إِذَ لَا يَنْبَغِي لِلْمَرْ أَقِ أَنْ تُعَطِّلَ نَفْسَهَا وَلَوْ أَنْ تُعَلِّقَ فِي عُنُقِهَا قِلَادَةً وَلَا يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تَدَعَ يَدَهَا مِنَ الْخِضَابِ وَلَوْ أَنْ تُعَطِّلَ نَفْسَهَا وَلَوْ أَنْ تَعَمَّ يَدَهَا مِنَ الْخِضَابِ وَلَوْ أَنْ تَمْعَ لَهَا أَنْ تَدَعَ يَدَهَا مِنَ الْخِضَابِ وَلَوْ أَنْ تَمْعَ اللهَ الْمَارِ الْحَالَةِ مُسِنَّةً (٢).

## استحباب الاكتحال:

٣٠ - رَوَى حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِإِ قَالَ: «الْكُحْلُ يُنْبِتُ الشَّعْرَ وَيُجَفِّفُ الدَّمْعَةَ وَيُعْذِبُ الرِّيقَ وَيَجْلُو الْبَصَرَ »(٣).

### الاكتحال بالإثمد:

٣١ - رَوَى الحُسَيْنِ بْنِ الحَسَنِ بْنِ عَاصِم عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ قَالَ: «مَنْ نَامَ عَلَى إِثْمِدٍ غَيْرَ ثُمَسَّكٍ أَمِنَ مِنَ المَاءِ الْأَسْوَدِ أَبَداً مَا دَامَ يَنَامُ عَلَيْهِ»(١٠).

# كم مرة يكتحل المرء؟

٣٢ – رَوى زُرَارَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتُ لِا قَالَ: «إِنَّ رَسُولَ الله ﷺ كَانَ يَكْتَحِلُ قَبْلَ أَنْ يَنَامَ أَرْبَعاً فِي الْيُمْنَى وَثَلَاثاً فِي الْيُسْرَى»(٥).

## تحسين الشعر:

٣٣ - عَنْ مُعَمَّرِ بْنِ خَلَّادٍ قَالَ سَمِعْتُ عَلِيَّ بْنَ مُوسَى الرِّضَا عِيَّ يُقُولُ: «أَلَاثُ مِنْ سُنَنِ المُرْسَلِينَ الْعِطْرُ وَأَخْذُ الشَّعْرِ وَكَثْرَةُ الطَّرُوقَةِ» (٢).

٣٤ عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتِ لِذَ قَالَ عَلَيْتُ إِنِي السَّأْصِلْ شَعْرَكَ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٩٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٩٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٩٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٠٠٠. (غير ممسَّك: أي غير مخلوط بالمسك).

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٠١.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٠٣.

يَقِلَّ دَرَنْهُ وَدَوَابُّهُ وَوَسَخُهُ وَتَغْلُظُ رَقَبَتُكَ وَيَجْلُو بَصَرُكَ ١٠٠٠.

٣٥- رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ الْخُسَيْنِ قَالَ وَقَالَ الصَّادِقُ عَلَيْتَ ﴿: «حَلْقُ الرَّأْسِ فِي غَيْرِ حَجِّ وَلَا عُمْرَةٍ مُثْلَةٌ لِأَعْدَائِكُمْ وَجَمَالُ لَكُمْ» (٢).

# فوائد استئصال الشعر:

٣٦ - رَوَى إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّ لِللهِ قَالَ: قُلْتُ: «جُعِلْتُ فِدَاكَ رُبَّمَا كَثُرَ اللهَ عَلَيْتَ لِللهِ قَالَ: قُلْتُ: «جُعِلْتُ فِدَاكَ رُبَّمَا كَثُرَ الشَّعْرُ فِي قَفَايَ فَيَغُمُّنِي غَمَّا شَدِيداً!.

قَالَ فَقَالَ عَلِيَكُ إِن يَا إِسْحَاقُ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ حَلْقَ الْقَفَا يَذْهَبُ بِالْغَمِّ»(").

## استحباب تزيين اللحية:

٣٧- رَوَى دُرُسْتَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُا وَ قَالَ: مَرَّ بِالنَّبِيِّ وَجُلٌ طَوِيلُ اللَّحْيَةِ، فَقَالَ فَقَالَ فَقَالَ بِلِحْيَتِهِ بَيْنَ اللَّحْيَتَيْنِ ثُمَّ فَقَالَ وَفَقَالَ اللَّحْيَةِ بَيْنَ اللَّحْيَتَيْنِ ثُمَّ دَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ وَلَكَ الرَّجُلَ فَهَيَّا بِلِحْيَتِهِ بَيْنَ اللَّحْيَتَيْنِ ثُمَّ دَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ وَلَكَ الرَّجُلَ فَهَيَّا بِلِحْيَتِهِ بَيْنَ اللَّحْيَتَيْنِ ثُمَّ دَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ وَلَيْ وَلَمَّا رَآهُ قَالَ هَكَذَا فَافْعَلُوا» (١٠).

## كراهة العبث باللحية:

٣٨- رَوَى صَفْوَانَ الْجُمَّالِ قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِاللهُ عَلَيْتَكِلاَ: «لَا تُكْثِرُ وَضْعَ يَدِكَ فِي لَخِيَتِكَ فَإِنَّ ذَلِكَ يَشِينُ الْوَجْهَ»(٥).

### القبضة معيار التزيين:

٣٩ - رَوَى يُونُسَ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ عَلَيَّ إِذْ فِي قَدْرِ اللَّحْيَةِ. قَالَ: تَقْبِضُ بِيَدِكَ عَلَى اللَّحْيَةِ وَتَجُزُّ مَا فَضَلَ »(١).

## من السنة قص الشارب:

· ٤ - عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرٍ عَنْ أَخِيهِ أَبِي الْحَسَنِ عَلَيْتَكِيرٌ قَالَ: «سَأَلْتُهُ عَنْ قَصِّ الشَّارِبِ أَمِنَ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢)وسائل الشيعة، ج٢، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص١١١.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص١١٢.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٢، ص١١٣.

أحكام الطهارة... السُّنَّةِ؟. قَالَ عَلِيتَكِيِّ: نَعَمُ»(۱).

## قص الشارب وإعفاء اللحية:

١٥- فِي (مَكَارِمِ الْأَخْلَقِ) عَنِ الصَّادِقِ عَلَيْكَ قَالَ: «كَانَ شَرِيعَةُ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْكَ الْإِبْطِ التَّوْحِيدَ وَالْإِخْلَاصَ.. إِلَى أَنْ قَالَ عَلَيْكِ : وَزَادَهُ فِي الْحَنِيفِيَّةِ الْخِتَانَ وَقَصَّ الشَّارِبِ وَنَتْفَ الْإِبْطِ وَتَقْلِيمَ الْأَظْفَارِ وَحَلْقَ الْعَانَةِ وَأَمَرَهُ بِبِنَاءِ الْبَيْتِ وَالْحَجِّ وَالْمَنَاسِكِ فَهَذِهِ كُلُّهَا شَرِيعَتُهُ " (٢).

٢٤ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: حُفُّوا الشَّوَارِبَ وَأَعْفُوا اللَّحَى وَلَا تَشَبَّهُوا بِالْيَهُودِ» (٣).

٤٣ - عَنْ مَسْعَدَةَ بْنِ صَدَقَةَ عَنْ جَعْفَرِ عَنْ أَبِيهِ السَّبِيَ النَّبِيَ النَّبِيَ النَّبِيَ الْخُذْ أَكُمُ مِنْ شَارِبِهِ وَالشَّعْرِ الَّذِي فِي أَنْفِهِ وَلْيَتَعَاهَدْ نَفْسَهُ فَإِنَّ ذَلِكَ يَزِيدُ فِي جَمَالِهِ.

وَقَالَ ﴿ يَكُفُّ لِإِلَّهُ عَلِياً " (٤).

## تسريح الشعر:

٤٤ - رَوَى عَنْبَسَةَ بْنِ سَعِيدٍ رَفَعَ الْحَدِيثَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «كَثْرَةُ تَسْرِيحِ الرَّأْسِ يَغْلَقُ فَالَ: «كَثْرَةُ تَسْرِيحِ الرَّأْسِ يَذْهَبُ بِالْوَبَاءِ وَيَجْلِبُ الرِّزْقَ وَيَزِيدُ فِي الْجِمَاعِ»(٥٠).

٥٥ - رَوَى عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحَجَّاجِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَّلِرٌ فِي قَوْلِ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ خُذُواْ نِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ (١) ، قَالَ عَلَيَّلِاً: النَّشُطُ، فَإِنَّ المُشْطَ يُجَلِبُ الرِّزْقَ، وَيَحُسِّنُ الشَّعْرَ، وَيُنْجِزُ الْحُاجَة، وَيَزِيدُ فِي مَاءِ الصَّلْبِ، وَيَقْطَعُ الْبَلْغَمَ. وَكَانَ رَسُولُ الله ﷺ يُسَرِّحُ تَحْتَ لِحْيَتِهِ أَرْبَعِينَ مَرَّاتٍ وَيَقُولُ: إِنَّهُ يَزِيدُ فِي الذِّهْنِ وَيَقْطَعُ الْبَلْغَمَ» (٧).

٤٦ - فِي (مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ) عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْعَسْكَرِيِّ عَلَيْتَكِلاِ قَالَ: «التَّسْرِيحُ بِمُشْطِ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص١١٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص١١٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص١١٨.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص١١٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الأعراف، آية ٣١.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٢١.

١٢٠ أحكامُ العِبَ اداتِ

الْعَاجِ يُنْبِتُ الشَّعْرَ فِي الرَّأْسِ وَيَطْرُدُ الدُّودَ مِنَ الدِّمَاغِ وَيُطْفِئُ الْمِرَارَ وَيُنَقِّي اللَّثَةَ وَالْعُمُورَ»(١).

## آداب التمشيط:

٧٧ - فِي (مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ) عَنِ النَّبِيِّ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «مَنِ امْتَشَطَ قَائِماً رَكِبَهُ الدَّيْنُ»(٢).

٤٨ - عَنْ يُونُسَ عَمَّنْ أَخْبَرَهُ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ عَلِيَّةٍ قَالَ: «إِذَا سَرَّحْتَ رَأْسَكَ وَلْجِيَتَكَ فَأَمِرَّ الْمُشْطَ عَلَى صَدْرِكَ فَإِنَّهُ يَذْهَبُ بِالْهَمِّ وَالْوَبَاءِ»(٣).

9 ٤ - فِي رِوَايَةٍ: «أَنَّهُ عَلَيْكَ يُسَرِّحُ لِحْيَتَهُ مِنْ تَحْتُ إِلَى فَوْقُ أَرْبَعِينَ مَرَّةً، وَيَقْرَأُ ﴿إِنَّا اللَّهُ ﴾ وَمِنْ فَوْقُ إِلَى تَحْتُ سَبْعَ مَرَّاتٍ، وَيَقْرَأُ: ﴿وَٱلْعَلِايَتِ ﴾ وَيَقُولُ: اللَّهُمَّ سَرِّحْ عَنِي الْمُمُومَ وَالْغُمُومَ وَوَحْشَةَ الصُّدُورِ»(٤).

• ٥ - رَوَى عَبْدِ الله بْنِ الْخُسَيْنِ بْنِ زَيْدٍ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْتَكِيْرَ عَنْ الْإِمَامِ عَلِيٍّ عَنِ النَّبِيِّ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «أُمِرْنَا بِدَفْنِ أَرْبَعَةِ الشَّعْرِ وَالسِّنِّ وَالظُّفْرِ وَالدَّمِ»(٥).

٥ - رَوَى عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُلِا قَالَ: «لَا بَأْسَ بِجَزِّ الشَّمَطِ وَنَتْفِهِ وَجَزُّهُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ نَتْفِهِ» (٢).

٢٥- في (الخصال) بِإِسْنَادِهِ عَنْ عَلِيٍّ عَلَيْكِلاً -فِي حَدِيثِ الْأَرْبَعِائَةِ - قَالَ: «لَا يُنْتَفُّ الشَّيْبُ فَإِنَّهُ نُورٌ لِلْمُسْلِمِ وَمَنْ شَابَ شَيْبَةً فِي الْإِسْلَامِ كَانَتْ لَهُ نُوراً يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(٧).

### تقليم الأظفار:

٥٣ - رَوَى الْقَاسِمِ بْنِ يَحْيَى عَنْ جَدِّهِ الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ فَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلْيَ اللَّهُ عَلَيْتُ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْتُ : تَقْلِيمُ الْأَظْفَارِ يَمْنَعُ الدَّاءَ الْأَعْظَمَ وَيُدِرُّ الرِّزْقَ» (٨).

٥٥ - رَوَى السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّا ﴿ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ لِلرِّجَالِ: قُصُّوا

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٢٣. (العَمْر، جمعه: عُمور: لحم ما بين الأسنان).

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٢٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج ٢، ص ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج ٢، ص ١٢٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج ٢، ص ١٢٨.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج ٢، ص ١٣٠. (الشَّمط: بياض الرأس المخالط للسواد).

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج ٢، ص ١٣١.

<sup>(</sup>٨) وسائل الشيعة، ج ٢، ص ١٣١.

أحكام الطهارة.....

أَظَافِيرَكُمْ وَلِلنِّسَاءِ اتْرُكْنَ مِنْ أَظْفَارِكُنَّ فَإِنَّهُ أَزْيَنُ لَكُنَّ ١٧٠٠.

٥٥ - قَالَ الإَمَامُ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ آبَائِهِ النَّبِيِّ ﴿ فِي وَصِيَّةِ النَّبِيِّ الْكَالَ لِعَلِيٍّ عَلَيْكَلاَ: قَالَ يَا عَلِيُّ ثَلَاثَةٌ مِنَ الْوَسْوَاسِ أَكُلُ الطِّينِ وَتَقْلِيمُ الْأَظْفَارِ بِالْأَسْنَانِ وَأَكُلُ اللَّحْيَةِ ﴾ (٢).

### تنظيف الإبطين:

٥٦ - عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّالِا قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: لَا يُطَوِّلَنَّ أَحَدُكُمْ شَعْرَ إِبْطَيْهِ فَإِنَّ الشَّيْطَانَ يَتَّخِذُهُ كُنْباً يَسْتَرِّ بِهِ»(٣).

٥٧ - قَالَ سَعْدَانَ: «كُنْتُ مَعَ أَبِي بَصِيرٍ فِي الْحُيَّامِ فَرَأَيْتُ أَبَا عَبْدِ اللهُ عَلَيَّ إِنْ الْهُ وَالْمُهُ وَالْحُبَرْتُ بِذَلِكَ أَبًا بَضِيرٍ. فَقَالَ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ أَيُّمَا أَفْضَلُ نَتْفُ الْإِبْطِ أَوْ حَلْقُهُ ؟.

فَقَالَ عَلِيَتَكِيرِ: يَا بَا مُحَمَّدٍ إِنَّ نَتْفَ الْإِبْطِ يُوهِي أَوْ يُضْعِفُ. احْلِقْهُ »(١).

#### حلق العانة:

٥٨ - قَالَ الإمَامُ أَبو عَبْدِاللهُ عَلَيْكَارِ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ وَلَا يَكُومِ اللهُ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ تَدَعَ ذَلِكَ الْآخِرِ فَلَا يَتْرُكُ عَانَتَهُ فَوْقَ أَرْبَعِينَ يَوْماً، وَلَا يَجِلُّ لِامْرَأَةٍ تُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ تَدَعَ ذَلِكَ مِنْهَا فَوْقَ عِشْرِينَ يَوْماً» (٥٠).

### استحباب الطيب:

٩ ٥ - عَـنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرٍ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا عَلَيْتَ لِلِ قَالَ: «الطِّيبُ مِنْ أَخْلاقِ الْأَنْبِيَاءِ» (٦).

٠٦٠ عَنْ يَسَارِ عَنْ أَنْسٍ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «حُبِّبَ إِلَيَّ مِنْ دُنْيَاكُمُ النِّسَاءُ وَالطِّيبُ وَجُعِلَ قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلَاقِ»(٧).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج ٢، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج ٢، ص ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٤٢.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٤٤.

٦١ - عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّكِ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَّكِ الطِّيبُ فِي الشَّارِبِ مِنْ أَخْلَاقِ النَّبِيِّنَ وَكَرَامَةٌ لِلْكَاتِبِينَ»(١).

٦٢ – رَوَى إِسْحَاقَ الطَّوِيلِ الْعَطَّارِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ عَلِيَّةِ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ الله ﷺ وَيُنْفِقُ فِي الطِّعَامِ» (٢٠).

٦٣ - عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّلِا قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ طِيبُ النِّسَاءِ مَا ظَهَرَ لَوْنُهُ وَخَفِيَ لَوْنُهُ »(٣).

٦٤ - عَنِ ابْنِ الْقَدَّاحِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَّ لِهِ قَالَ: «أُتِيَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَّ لِدُهْنٍ وَقَدْ كَانَ ادَّهَنَ فَادَّهَنَ فَقَالَ إِنَّا لَا نُرُدُّ الطِّيبَ»(٤).

٦٥ - عَنْ أَبِي الْبَخْتَرِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتِلا: «أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ كَانَ يَتَطَيَّبُ بِالْمِسْكِ حَتَّى يُرَى وَبِيضُهُ فِي مَفَارِقِهِ» (٥٠).

٦٦ - عَنْ عَبْدِ الْغَفَّارِ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَّةِ يَقُولُ: الطِّيبُ الْمِسْكُ وَالْعَنْبَرُ وَالْعَنْبَرُ وَالْعَنْبَرُ وَالْعَنْبَرُ وَالْعَوْدُ»(١٠).

### استحباب التجمير:

٦٧ - عَنْ مُرَازِمِ قَالَ: «دَخَلْتُ مَعَ أَبِي الْحَسَنِ عَلِيَتَلاِدٌ إِلَى الْحُمَّامِ، فَلَمَّا خَرَجَ إِلَى الْمُسْلَخِ دَعَا بِمِجْمَرَةٍ فَتَجَمَّرَ بِهِ. ثُمَّ قَالَ عَلِيَتَلاِدُ: جَمِ**ّرُوا مُرَازِمُ**.

قَالَ قُلْتُ: مَنْ أَرَادَ أَنْ يَأْخُذَ نَصِيبَهُ يَأْخُذُ؟. قَالَ عَلَيْتِ إِنْ : نَعَمْ اللهُ اللهُ

## استحباب التدهين:

٦٨ - رَوَى الْحُسَنُ بْنُ الْفَضْلِ الطَّبْرِسِيُّ فِي (مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ): «كَانَ النَّبِيُّ ﴿ يُحِبُّ الْمُوْسَ. الدُّهْنَ وَيَكْرَهُ الشَّعَثَ وَيَقُولُ: إِنَّ الدَّهْنَ يُذْهِبُ الْبُؤْسَ.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٤٧.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٤٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٤٩. (الوبيص: البريق).

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٥٢.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٥٥.

أحكام الطهارة....

وَكَانَ يَدَّهِ نُ بِأَصْنَافٍ مِنَ الدُّهْنِ وَكَانَ إِذَا ادَّهَنَ بَدَأَ بِرَأْسِهِ وَلِحْيَتِهِ. وَيَقُولُ: إِنَّ الرَّأْسَ قَبْلَ اللِّحْيَةِ.

وَكَانَ عَلَيْكَ يَدَّهِنُ بِالْبَنَفْسَجِ. وَيَقُولُ: هُوَ أَفْضَلُ الْأَدْهَانِ.

وَكَانَ ﷺ إِذَا ادَّهَنَ بَدَأَ بِحَاجِبَيْهِ ثُمَّ شَارِبَيْهِ ثُمَّ يُدْخِلُ فِي أَنْفِهِ وَيَشَمُّهُ ثُمَّ يَدْهُنُ رَأْسَهُ وَكَانَ يَدْهُنُ حَاجِبَيْهِ مِنَ الصُّدَاعِ وَيَدْهُنُ شَارِبَيْهِ بِدُهْنٍ سِوَى دُهْنِ لِحْيَتِهِ»(١).

٦٩ - رَوَى أَبِو حَمْزَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكَ إِنَّ قَالَ: «دَهْنُ اللَّيْلِ يَجْرِي فِي الْعُرُوقِ وَيُرَوِّي الْبَشَرَةَ وَيُبَيِّضُ الْوَجْهَ» (٢).

٧- رَوَى مِهْزَم الْأَسَدِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتِ فَالَ: «إِذَا أَخَذْتَ الدُّهْنَ عَلَى رَاحَتِكَ،
 فَقُلِ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الزَّيْنَ وَالرِّينَةَ وَالمُحَبَّةَ وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الشَّيْنِ وَالشَّنَآنِ وَالمُقْتِ.

ثُمَّ اجْعَلْهُ عَلَى يَافُوخِكَ ابْدَأْ بِهَا بَدَأَ اللهُ بِهِ $^{(n)}$ .

٧١ – عَـنْ بَشِـيرِ الدَّهَّانِ عَـنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَـيِّةِ قَالَ: «مَنْ دَهَنَ مُؤْمِناً كَتَبَ اللهُ لَهُ بِكُلِّ شَعْرَةٍ نُوراً يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (٤٠).

٧٢ - قَـالَ إِسْـحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ: «قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِأَخَالِطُ أَهْلَ الْمُرُوءَةِ مِنَ النَّاسِ وَقَدْ أَكْتَفِي مِنَ الدُّهْنِ بِالْيَسِيرِ فَأَتَمَسَّحُ بِهِ كُلَّ يَوْمِ؟!.

قَالَ عَلَيْتُ لِإِدْ: مَا أُحِبُّ لَكَ ذَلِكَ.

فَقُلْتُ يَوْمِ وَيَوْمِ لَا!.

فَقَالَ عَلَيْتُ إِذ وَمَا أُحِبُّ لَكَ ذَلِكَ.

قُلْتُ: يَوْم وَيَوْمَيْنِ لَا.

فَقَالَ عَلَيْتُ إِذَ الجُمْعَةِ إِلَى الجُمْعَةِ يَوْمٍ وَيَوْمَيْنِ». (٥٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٥٨.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٦٠.

١٢٤ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

## التدهين بالبنفسج:

٧٧- رَوَى هِشَام بْنِ الْحَكَمِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله قَالَ عَلِيَكَلِيرِ: «الْبَنَفْسَجُ سَيِّدُ أَدْهَانِكُمْ»(١).

٧٤ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ فِي (عُيُونِ الْأَخْبَارِ) عَنِ الإَمَامِ الرِّضَاعَنْ آبَائِهِ اللَّمَاءِ الرِّضَاعَنْ آبَائِهِ اللَّمَاءِ اللَّهَاءِ»(١). ﴿ قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ الشِّتَاءِ»(١).

٥٧- رَوَى مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم عَنْ أَبِي عَبْدِالله عَلَيَ لِلهَ عَلَيَ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْكِ اسْتَعِطُوا بِالْبَنَفْسَجِ فَإِنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: لَوْ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي الْبَنَفْسَجِ لَحَسَوْهُ حَسْواً» (٣).

## التدهين بالبان:

٧٦ - قَالَ مُحَمَّدِ بْنِ الْفَيْضِ: «ذَكَرْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِذَ الْأَدْهَانَ. فَذَكَرَ الْبَنَفْسَجَ وَفَضْلَهُ. فَقَالَ عَلَيْتَ لِذِّ: نِعْمَ الدُّهْنُ الْبَانُ »(٤).

٧٧ - قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَ إِذْ وَنِعْمَ الدُّهْنُ دُهْنُ الْبَانِ، هُوَ حِرْزٌ، وَهُوَ ذَكَرٌ وَأَمَانٌ مِنْ كُلِّ مِنْ كُلِّ وَأَمَانٌ مِنْ كُلِّ وَأَمَانٌ مِنْ كُلِّ مِنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

## السعوط بدهن السمسم(١٠):

٧٨ - عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَبَّارٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُلاّ: «أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ كَانَ إِذَا اشْتَكَى رَأْسَهُ اسْتَعَطَ بِدُهْنِ الجُلْجُلَانِ وَهُوَ السِّمْسِمُ»(٧).

## شم الرياحين:

٧٩ عَنْ طَلْحَةَ بْنِ زَيْدٍ عَمَّنْ رَفَعَهُ قَالَ: «قَالَ النَّبِيُّ وَفَا أَقِيَ أَحَدُكُمْ بِرَيْحَانٍ فَلْيَشَمَّهُ وَلْيَضَعْهُ عَلَى عَيْنَيْهِ فَإِنَّهُ مِنَ الجُنَّةِ وَإِذَا أُتِيَ أَحَدُكُمْ بِهِ فَلَا يَرُدَّهُ (٨).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٦٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر، الباب١٠٨، ص ٤٥٦، ح٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٦٦. (ألبان: واحدته ألبانة: شجر معتدل القوام، ورقه لين كورق الصفصاف يؤخذ من حبه دهن طيّب).

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٦٧.

<sup>(</sup>٦) السَعَوط: الدواء أو الطيب يُصِبُّ في الأنف. استَعْط: أدْخل الطيب في أنفه.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٦٩.

<sup>(</sup>٨) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٧٠.

٠٨- عَنْ أَبِي هَاشِم الجُعْفَرِيِّ قَالَ: «دَخَلْتُ عَلَى أَبِي الْحَسَنِ الْعَسْكَرِيِّ عَلَيْكَ فَجَاءَ صَبِيٌّ مِنْ صِبْيَانِهِ فَنَاوَلَهُ وَرْدَةً فَقَبَّلَهَا وَوَضَعَهَا عَلَى عَيْنَيْهِ. ثُمَّ نَاوَلَنِيهَا، ثُمَّ قَالَ: يَا أَبَا هَاشِم مَنْ تَنَاوَلَ وَرْدَةً أَوْ رَيْحَانَةً فَقَبَّلَهَا وَوَضَعَهَا عَلَى عَيْنَيْهِ ثُمَّ صَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ عَلَيْ فَحُمَّدٍ وَلَا أَوْ مَنْ اللهُ لَهُ مِنَ الْحَيْقَاتِ مِثْلَ ذَلِكَ (۱). اللهُ لَهُ مِنَ السَّيِّنَاتِ مِثْلَ ذَلِكَ (۱).

٨١ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِلِّ بْنِ الْحُسَيْنِ فِي (عُيُونِ الْأَخْبَارِ) عَنِ الإَمَامِ الرِّضَا عَنْ آبَائِهِ عَلِيَّ اللهِ عَنِ الْمَامِ الرِّضَا عَنْ آبَائِهِ عَنِ الْخَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ عَلِيًّا اللهُ عَلَيًّا أَذْنَيْتُهُ إِلَى اللهِ عَنِ الْخَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ عَلِيًّا اللهُ عَلَيًّا أَذْنَيْتُهُ إِلَى اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمَا اللهُ عَنْ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُهُ اللهُ ال

## ٢- آداب السواك

السواك من السنن المؤكدة في الشريعة، وهي من قيم النظافة وأسباب الصحة، وفيها يلي نتلو طائفة من الأحاديث حول السواك، وآدابه وسننه:

## السواك سنة:

٢ - قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيَتَا ﴿: «السِّوَاكُ مَطْهَرَةٌ لِلْفَم مَرْضَاةٌ لِلرَّبِّ (٤٠).

٣- عَنْ مِهْزَمِ الْأَسَدِيِّ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: فِي السِّوَاكِ عَشْرُ خِصَالٍ: مَطْهَرَةٌ لِلْفَم وَمَرْضَاةٌ لِلرَّبِّ وَمَفْرَحَةٌ لِلْمَلائِكَةِ وَهُوَ مِنَ السُّنَّةِ وَيَشُدُّ اللَّثَةَ وَيَجُلُو الْبَصَرَ وَيَذْهَبُ بِالْبَلْغَم وَيَذْهَبُ بِالْجَفْرِ»(٥).

ُ ٤ - رَوَى عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ زَيْدِ عَنِ الإِمَامِ الصَّادِقِ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْدَ: ﴿فِي حَدِيثِ الْمُنَاهِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَنْ أَنَّهُ سَيَجْعَلُهُ وَصِينِي بِالسَّوَاكِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيَجْعَلُهُ فَرِيضَةً »(١٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٧١.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص ٧. (الحَفَر: صفرة تعلو الأسنان).

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٢، ص ٩.

١٢٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

### النشرة في السواك:

## السواك عند الوضوء والصلاة:

٦ - رَوَى مُحَمَّدُ بُن عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «قَالَ النَّبِيُّ ﷺ لِعَلِيٍّ عَلَيْكَ إِلَّ عَلَيْكَ بِالسِّوَاكِ عِنْدَ وُضُوءِ كُلِّ صَلَاقٍ» (٢٠).

٧- وقال عَلَيْتَا ﴿ السِّوَاكُ شَطْرُ الْوُضُوعِ ﴾ (٣).

٨- رُوِيَ عنْ رَسُولُ الله ﷺ أَنهُ قَالَ: «لَوْ لَا أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي لَأَمَوْ ثُهُمْ بِالسِّوَاكِ مَعَ كُلِّ صَلَاةٍ» (٤٠).

٩ - رَوَى عَبْدِ الله بْنِ مَيْمُ ونِ الْقَدَّاحِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِإِ قَالَ: «رَكْعَتَانِ بِالسِّوَاكِ الله عَلَيْتُ لِإِ قَالَ: «رَكْعَتَانِ بِالسِّوَاكِ الله عَلَيْتُ لِللهِ عَلَيْ قَالَ: «رَكْعَةً بِغَيْرِ سِوَاكٍ» (٥٠).

# السواك في الليل:

٠١- عَنْ حَمَّادٍ عَنِ الْحُلَبِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّا قَالَ: «إِنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ كَانَ إِذَا صَلَّى الْعِشَاءَ الْآخِرَةَ أَمَرَ بِوَضُوبِهِ وَسِوَاكِهِ فَوُضِعَ عِنْدَ رَأْسِهِ نَحَمَّراً فَيَرْقُدُ مَا شَاءَ اللهُ ثُمَّ يَقُومُ فَيَسْتَاكُ وَيَتَوَضَّا وَيُصَلِّى. ثُمَّ قَالَ: فَي تَعُومُ فَيَسْتَاكُ وَيَتَوَضَّا وَيُصَلِّى. ثُمَّ قَالَ: فَي الْحِرِ الْحَدِيثِ -: إِنَّهُ كَانَ يَسْتَاكُ فِي كُلِّ مَرَا فَي آخِرِ الْحَدِيثِ -: إِنَّهُ كَانَ يَسْتَاكُ فِي كُلِّ مَرَّ وَقَامَ مِنْ نَوْمِهِ » (٧).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١١. (النشرة: الانشراح النفسي ويقابلها الانقباض).

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٧.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٩.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص ١٩.

<sup>(</sup>٦) سورة الأحزاب، آية ٢١.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج٢، ص ٢٠.

أحكام الطهارة....

#### كيف تنظف طريق القرآن:

١١ - عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ أَبَانٍ الْحُنَّاطِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُلِثَ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ فَظُفُوا طَرِيقَ الْقُرْآنِ؟!.

قَالَ عَلَيْكَ : أَفْوَاهُكُمْ. قِيلَ: بِمَا ذَا؟. قَالَ عَلَيْكَ: بِالسِّوَاكِ ١٠٠٠.

١٢ - قَالَ الإمَامُ عَلِيٍّ عَلَيْتَ إِذْ: «أَدْنَى السِّوَاكِ أَنْ تَدْلُكَهُ بِإِصْبَعِكَ»(٢).

١٣ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «تَرَكَ الصَّادِقُ عَلَيْتَ لِإِ السِّوَاكَ قَبْلَ أَنْ يُقْبَضَ بِسَنَتَيْنِ وَذَلِكَ أَنَّ أَسْنَانَهُ ضَعُفَتْ»(٣).

١٤ - قَالَ وَرُوِيَ: «أَنَّ السِّوَاكَ فِي الْحُمَّام يُورِثُ وَبَاءَ الْأَسْنَانِ»(١).

١٥ - قَالَ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي الْعَلَاءِ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَيَ ﴿ عَنِ السِّوَاكِ لِلصَّائِمِ؟. فَقَالَ عَلِيَ اللهُ عَلَيْتُ ﴿ عَنِ السِّوَاكِ لِلصَّائِمِ؟. فَقَالَ عَلَيْتُ ﴿ : نَعَمْ يَسْتَاكُ أَيَّ النَّهَارِ شَاءَ » (٥٠).

# ٣- أحكام وآداب التخلي

نتحدث فيها يلي عن أحكام التخلي من وجوب ستر العورة، ثم احترام القبلة واختيار موقع التخلي، وانتهاءً بكيفية الاستنجاء والاستبراء.

#### ألف: ستر العورة:

1 - إن فرج الرجل هو: الإحليل والبيضتان والدبر ويبدو أن الدُبر تستره الإليتان، والمرأة عورتها هي: القبل والدبر بالنسبة إلى أمثالها من النساء، ويجب عليهم حجبها بأي ساتر ممكن، من كل ناظر مميز، حتى المجنون والطفل إذا ميزا، ومعنى التستر إخفاء البشرة والأحوط إخفاء الحجم أيضاً. ويجب على المرأة -إضافة إلى ذلك- ستر جميع بدنها من الرجال غير المحارم ما عدا الوجه والكفين.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٢٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٢٥.

<sup>(</sup>٥)وسائل الشيعة، ج٢، ص٢٦.

٢ - ويحرم على المسلم النظر إلى عورة المسلم، إلا ما يحل له بالزواج أو المُلك، بل
 والاحتياط الوجوبي يقتضي الغض عن عورة الكافر أيضاً.

٣- ما دون القُبل والدبر ليس من العورة الواجب سترها، وينطبق هذا الحكم على المرأة بالنسبة إلى مثيلاتها ومحارمها، وعلى الرجل بالنسبة إلى أمثاله ومحارمه، نعم، يستحب ستر ما بين السرة والركبة، ولكن لا يجب ذلك، حتى الألية والفخذ لا يجب سترهما.

٤ - ولا يجوز النظر إلى العورة عبر المرآة أو الماء الصافي، بل وحتى البث المباشر للتلفاز،
 وكل ما يسمّى نظراً، والاحتياط الوجوبي يقتضي غض النظر عن الصور والأفلام التي تبدي
 عورات الناس. ويحرم النظر إلى هذه الصور والأفلام إذا كان بشهوة أو احتمل أن يكون سبباً
 للوقوع في الحرام.

### باء: احترام القبلة:

١ - احتراماً لقبلة الإسلام نهى الشرع عن استقبالها أو استدبارها ببول أو غائط، وإنْ أمال عورته عنها. ويقتضى الاحتياط الوجوبي ألا يُميل إليها عورته لو جلس غير مستقبل إليها.

٢ - ولا فرق في حرمة الاستقبال بين الأبنية والصحاري، نعم لو لم يعرف جهة القبلة لا يجب عليه التقيد بها، ولا يجب إجبار الطفل والمجنون بذلك، وإنْ كان الأفضل ذلك.

٣- يتم ترك الاستقبال بالميل عرفاً عن القبلة، ولكن لا يجب التحول عن القبلة إلى حد التشريق أو التغريب في مثل بلادنا.

٤ - عند الضرورة يسقط هذا الحكم، كالتخلّي في دورة مياه الطائرة، أو في حالات المرض أو لتجنب الناظر المحترم وما أشبه، ولو اضطر إلى الاستدبار أو الاستقبال فالأولى اختيار الاستدبار.

٥- لا يجب التقيد بذلك عند الاستراء والاستنجاء.

## جيم: موقع التخلي:

يحرم التخلي في ملك الغير من دون إذنه، وكذلك في دورات المياه الخاصة، أو العامة مع عدم دفع الثمن لو كان للتصرف فيها ثمن محدد، وهكذا في الطرق وأماكن التجمع العامة، أو الأراضي المملوكة، وكذلك في المقابر إذا كان هتكاً لحرمة الموتى، وكذلك في الموقع الذي يسبب أذى أو ضرراً للغير.

أحكام الطهارة....

### دال: كيف يستنجى المتخلى؟

يجب تطهير مخرج البول والغائط للصلاة ولكل ما يشترط فيه طهارة البدن كالطواف، وهو المراد بالاستنجاء، وإليك تفاصيل المسألة:

١ – يجب غسل مخرج البول مرتين، والثلاث أفضل، ولا تكفي إزالة النجاسة بغير الماء عند القدرة. ويكفي غسل مخرج الغائط حتى ينقى، ولا يعتنى حينئذ بالرائحة ولا باللون إذا لم يبق أثر ظاهر للقذر. ويجوز مسحه ثلاثاً بأحجار أو خرق أو أوراق (محارم ورقية) أو أطراف حجر واحد أو أقسامه أو خرقة واحدة أو غيرها، وإنْ لم ينق بثلاث فبأكثر، ولو مسح ثم غسل كان أكمل، ولا يجوز استخدام الأشياء المحترمة في الاستنجاء كورقة عليها اسم الله أو الأنبياء عليها بالعظم والروث، ولو فعل كان عاصياً، ولكن يطهر الموضع بذلك.

٢- يشترط في الاستنجاء بالمسحات ألا يتجاوز الغائط المحل المعتاد. وفي هذه الحالة
 يجب غسل الموضع وأطرافه الملوثة بالماء احتياطاً كما يشترط أن يكون الماسح طاهراً.

٣- لا تضر النداوة في الماسح، ولكن الرطوبة المسرية كالطين اللازب والخرقة المبللة لا يستنجى بها احتياطاً مستحباً.

٤ - إنّا الاستنجاء بالمسحات من الغائط، أمّا الدم أو البول إذا صارا على المحل فيغسلان بالماء.

٥ - إذا شـك في أنه طهر نفسـه بعد الخروج من دورة المياه، فلأن من العادة ذلك فشكه ليس بشيء.

٦- لا يجب دلك موضع البول، إلا إذا شك في مانع عن التطهير فالأحوط الدلك.

### هاء: الاستبراء:

۱ – ندب الشرع إلى الاستبراء بعد البول بالنسبة للرجال، ليخرج ما بقي من قطرات البول في المجرى، فإذا فعل ثم خرجت منه رطوبة لا يعلم أنّها بول أو من الحبائل (المذي والودي) حكم له بالطهارة ولم يوجب عليه الوضوء.

٢ - حقيقة الاستبراء فعل ما ينظف المجرى من بقايا البول من النضحة ونتر الآلة،
 وعصرها ابتداءً من قريب الشرج إلى الحشفة، مرّة أو مرّتين أو ثلاثاً، ولأنّ الناس قد يختلفون
 في ذلك، فلم نجد تحديداً واحداً في الشرع، ولكن بعض الفقهاء قال:

الأولى في كيفياته (أي الاستبراء) أنْ يصبر حتى تنقطع دريرة البول، ثم يبدأ بمخرج الغائط فيطهره، ثم يضع إصبعه الوسطى من اليد اليسرى على مخرج الغائط ويمسح إلى أصل الذكر ثلاث مرات، ثم يضع إبهامه فوق الذكر، وسبّابته تحته ويمسح بقوة إلى رأسه ثلاث مرات، ثم يعصر رأسه ثلاث مرات (۱).

ولعل هذا أكمل الكيفيات إذا أضفنا إليها النحنحة (أي أن يعصر الإنسان نفسه حتى يخرج كل البول الذي في المجرى) وهذا ما قاله البعض.

٣- إذا استبرأ، ثم شك فيها يخرج منه: هل هو بول أم لا؟ يحكم عليه بالطهارة.

٤ - ليس على المرأة استبراء بل يحكم على الرطوبة المستبهة بالطهارة، إلا مع العلم بأنّها بول، والأولى أنْ تستبرئ بأية طريقة تنظف المجرى من بقايا البول من النحنحة وعصر الموضع وما أشبه.

٥- إذا خرجت منك رطوبة بالملاعبة أو بعد مرور فترة طويلة على إهراق البول بحيث تعلم أن المجرى نظيف من البول، فلا يحكم بنجاسة الرطوبة حتى مع عدم الاستبراء.

<sup>(</sup>١) الفقيه الطباطبائي في كتاب (العروة الوثقي) الجزء الأول فصل الاستبراء.

أحكام الطهارة....

# الفصل السادس: آداب المرض وأحكام الوفاة

## نحن.. والموت

منذ الولادة وحتى آخر لحظة من العمر يكافح الإنسان ضد الموت، والموت يلاحقه.. حتى يدركه ولا ينجو منه أحد، والسؤال: هل الموت حق؟ فلهاذا إذن لا يرضى به أحد ولا يستسلم له؟. وإذا كان باطلاً فلهاذا لاينجو منه أحد؟.

في كلمة رائعة للإمام الحسن المجتبى عَلَيْتُ إجابة عن هذا السؤال حيث يقول: «مَا رَأَيْتُ حقًّا لَا بَاطِلَ فِيْهِ أَشْبَهُ بِبَاطِلِ لَا حَقَّ فِيْهِ مِنَ المَوْتِ»(١).

فكيف -إذاً- نتعامل معه؟ هل نستسلم له عملياً وذهنياً، أم ننساه حتى يأتينا بغتةً ونحن عنه غافلون، أم نتحداه ونكفر به حتى يصبح حق اليقين، ثم نؤمن به بعد فوات الأوان؟.

كل هذه خيارات اعتقد بها فريق من البشر، ولكنها باطلة، لأن الاستسلام للموت يفقدنا جزءاً من الحياة، أُوليست الحياة مكافحة جادة ضد الموت؟ وقد نهى الشرع عن إيقاع النفس في التهلكة، بل ونهى عن تمني الموت، قال رسول الله عليه المؤت، والكفر به، فإنه خداع للذات، أرأيت من فإنه لا يَدْرِي مَا قَدَّمَ لِنَفْسِهِ (٢) أمّا نسيان الموت أو الكفر به، فإنه خداع للذات، أرأيت من ينسى الليل هل يستعد له؟ أم من ينسى ألمه هل يعالجه؟.

أمّا تحديه فإنه -هو الآخر - لا يجدي نفعاً، اللهم إلاّ بنسبة معينة. فهاذا نفعل بهذه الظاهرة التي تزورنا كل يوم وتختطف منا الأعزة ولا نستطيع مقاومتها؟.

يقول ربنا سبحانه: ﴿ فَلُولَا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْخُلْقُومُ ﴿ مَ اللَّهِ مِنْ إِذِ نَظُرُونَ ﴿ مُ اللَّ وَنَعَن أَقْرَبُ إِلَيْهِ

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة، ج١٨، ص١١٣.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال، ص ٥٥٥، ح ٢١٥٤.

١٣٢ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

مِنكُمُ وَلَكِكِن لَّا نُبْصِرُونَ ١٠٠٠ فَلُولَآ إِن كُنتُمُ غَيْرَ مَدِينِينَ ١١٠٠ تَرْجِعُونَهَاۤ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴿١١٠.

ويقول ربنا سبحانه: ﴿ قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ, مُلَاقِيكُمُّ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَلِمِ الْفَيْبِ وَٱلشَّهَ هَلَاةِ فَيُنَبِّثُكُمْ بِمَاكُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ (٢).

المفيد جداً هو تذكر الموت والعمل للحياة، لعل هذه الكلمة تلخص كلمة الشريعة تجاه الموت، فها دمت - أيها الإنسان - كادح إلى ربك كدحاً فملاقيه، فاجعل لقاء ربك الغاية، والكدح وسيلة، وعقبة الموت قنطرة، وقدِّم لحياتك، لكيلا تقول غداً مع القائلين: ﴿يَلْيَتَنِي وَلَكُمْ مُ لَيَالِهُ تَقُولُ عُداً مِع القائلين: ﴿يَلْيَتَنِي وَلَكُمْ مُ لَيَالِهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّاللَّالَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّاللّ

إنَّم بتذكر الموت ولقاء الله، والاستعداد لهم سوف تكون -إن شاء الله- ممن قال ربنا سبحانه فيهم: ﴿ يَكَأَيُّنُهُ النَّفْسُ الْمُطْمَيِنَةُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَالِمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّاللَّاللَّا الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّاللَّاللَّالَةُ اللَّهُ

إنّ الموت مجرد رحلة، وما بعد الموت أعظم وأعظم منه. وبالتذكر الدائم للموت، يعمل الإنسان لما بعده، وبالتذكر للموت يعرف المرء قيمة الحياة الدنيا، هذه الفرصة التي لا تعوض، فيكدح فيها دون أن يضيع وقتاً. فإذا هو يقوم الليل إلاّ قليلاً، ويستغفر بالأسحار، ويحض على طعام المسكين، ويكرم اليتيم. أمّا من نسبي الموت؛ فتراه كما يقول الربُّ سبحانه: ﴿كُلَّ بَلُ لاَ تُكُرِمُونَ ٱلْيَتِيمَ ﴿ وَلاَ تَحَنَّمُونَ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴿ وَتَأْكُونَ ٱلنَّرُاتُ ٱلْكُلُ صَفَّا صَفَا صَفَّا صَفَّا صَفَّا صَفَا اللهُ عَالَا لَا لَعْتَ مَا لَاللهُ عَالَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الْمَلْ اللهُ اللهُ اللهُ الْمَلْ اللهُ الْمَلْ الْمُلْعُلُولُ اللهُ الْمَلْعُ الْمَلْ الْمُلْعُلُولُ اللهُ الْمُلْعُلُولُ اللهُ ال

وتذكر الموت يجعل الحياة أيسر عليك بل ويجعلك متفوقاً عليها. لأنها ليست سوى مرحلة في مسيرتنا الطويلة، فلهاذا نأسى على ما فاتنا منها؟ ولماذا نفرح إلى حد الغرور بها أوتينا منها؟ لماذا الهلع الذي يصيب طالبي الدنيا، فهم عند فقدها جازعون، وعند الحصول عليها مانعون؟.

إنّ جوامع صفات الفضيلة وركائز آداب الخير، تجدها عند من يؤمن بالموت، ويتذكره،

<sup>(</sup>١) سورة الواقعة، آية: ٨٧-٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الجمعة، آية: ٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الفجر، آية: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الفجر، آية: ٢٧-٣٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الفجر، آية: ١٧-٣٣.

فهو في لقاء الأعداء لا يهاب الموت، وفي مواجهة المكاره لا يلين، وعند فعل الخير لا يتوانى، وعن الشر والاعتداء حذر أشد ما يكون الحذر.

ونحن نسعى من خلال دراسة فقه الوفاة وأحكام الأموات، أن نتذكر معاً رحلتنا القادمة التي قد تكون قريبة، وأقرب بكثير ممّا نتصور، وقد يصل هذا الكتاب بيدك -أيها القارئ العزيز - ومؤلفه قد ارتحل عن الدنيا، أولسنا نقرأ المزيد من الكتب لمن فارق الحياة؟.

تعالوا -إذاً- نتذكر أننا لسنا أبناء الدنيا. إنّها خلقنا لنرحل منها إلى دار ثانية هي الدار الآخرة التي هي الخيوان ﴿وَمَا هَنذِهِ ٱلْحَيَوَةُ ٱلدُّنِيَاۤ إِلَّا لَهُوٌ وَلَعِبُ ۚ وَإِنَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُ لُوَ كَالُونَ عَلَى الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُ لُوَ كَالُونَ عَلَى الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ ٱلْحَيَوَانُ لُوَ كَالِمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

نسأل الله العلي أن ينبهنا من نومة الغافلين، وأن يعيننا على العمل ليوم لقائه، إنّه أكرم من سئل وأجود من أعطى، والصلاة على سيدنا محمد وآله الهداة المرضيين.

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت، آية: ٦٤.

١٣٤ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

# ١- آداب المرض وأحكام الاحتضار

### التوبة متى وكيف؟

### القرآن الكريم:

١- ﴿ إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ الشُّوَءَ بِجَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَتِهِ كَ يَتُوبُ اللَّهَ عَلَيْمٍ مَّ وَكَانَ اللَّهَ عَلَيْمٍ مَّ وَكَانَ اللَّهَ عَلَيْمٍ مَّ وَكَانَ اللَّهَ عَلَيْمٍ اللَّهِ عَلَيْمٍ مَّ وَكَانَ اللَّهَ عَلَيْمٍ وَلَا اللَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمُ كُفَّارُ أُولَتِهِ فَ أَعْتَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴾ (١).

## فقه الآية:

على المؤمن أن يبادر بالتوبة كلما مرَّ عليه طائف من الشيطان فأبعده عن سبيل ربه ليتوب الله عليه، ولا يجوز أن يؤخِّر التوبة حتى يدركه الموت.

٢ - ﴿ فَهَنَ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصَّلَحَ فَإِنَّ ٱللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾ (٢).

﴿ فَإِذَا ٱنسَلَخَ ٱلْأَشَّهُرُ ٱلْحُرُمُ فَأَقَنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتَّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْشُرُوهُمْ وَاقْعُدُواْ لَهُمْ كَنْ مَرْصَدِ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلُوةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورُ رَحِيثُ ﴾ (٣).

#### فقه الآية:

لكي تقبل توبتك عليك أن تصلح ما أفسده الذنب، فإذا كنت قد تركت صلاة، أو لم

<sup>(</sup>١) سورة النساء، آية: ١٧ – ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، آية: ٣٩.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، آية: ٥.

أحكام الطهارة.....

تؤدِّ زكاة أو حقاً لله أو للناس عليك، فعليك أن تصلح ذلك عند التوبة بقضاء الصلاة، وأداء الحقوق.

٣- ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتِيكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا ٱلتَّوَابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾(١).

### فقه الآية:

وإذا كان الذنب كتمان الحقيقة، فعليك ببيانها عند التوبة، كما عليك إصلاح نفسك، وإصلاح ما أفسدته بخطيئتك.

٤- ﴿إِلَا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَٱعْتَصَمُواْ بِٱللَّهِ وَٱخْلَصُواْ دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَكَبِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿(١).

### فقه الآية:

بالإضافة إلى الإصلاح عند التوبة، يجب على التائب إخلاص دينه لله، والاعتصام بالله. وذلك بطاعة الرسول وأولي الأمر وبالتمسك بهدى القرآن الحكيم. وهذه توبة الذين شاقوا الرسول، واتخذوا من دون الله والرسول والمؤمنين وليجة.

٥- ﴿ لَقَد تَّابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ الَّذِينَ اَتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْفُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ, بِهِمْ رَءُوثُ رَّحُدهُ ﴾(٣).

### فقه الآية:

ومن التوبة الجهاد، واتباع النبي في ساعة الشدة، أما من يعصي عندما يعزم الأمر، ثم يتوب، ثم إذا اشتد الأمر وجاءت ساعة العسرة يعود إلى العصيان فإن توبته لا تبدو حقيقية، كمن يزني إذا حضرته الشهوة، فإذا فرغ تاب، ثم إذا شبق إلى الجنس زنى، فكيف تكون توبته صادقة؟

٦ - ﴿ فَنَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن زَبِهِ عَكَلِمَتِ فَنَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُو ٱلنَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، آية: ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، آية: ١١٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، آية: ٣٧.

### فقه الآية:

ووسيلة قبول التوبة الكلمات التي تفضل بها الرب على عباده، كتلك التي تلقاها آدم من ربه وهي التوسل بالنبي محمد عليه المنافية وأهل بيته عليه التوسل بالنبي محمد التوسل بالنبي محمد التوسل بالنبي محمد التوسل بالنبي معمد التوسل بالنبي التوسل بالنبي معمد التوسل بالنبي معمد التوسل بالنبي معمد التوسل بالنبي التوسل

٧- ﴿ فَأَمَّا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعِلَ صَلِحًا فَعَسَىٰ أَن يَكُونَ مِنَ ٱلْمُفْلِحِينَ ﴾(١).

### فقه الآية:

والتوبة وسيلة الفلاح إذا كان معه إيهان حقيقي وعمل صالح.

## السنة الشريفة:

١ - رَوَى أَبُو يَعْلَى الجُعْفَرِيُّ فِي (النَّزْهَةِ)، عَنِ الإمَامِ الصَّادِقِ عَلَيْتَكِيرٌ أَنَّهُ قَالَ: «لَا يُحْفَظُ الدِّينُ إِلَّا بِعِصْيَانِ الْهُوَى وَلَا يُبْلَغُ الرِّضَى إِلَّا بِخِيفَةٍ أَوْ طَاعَةٍ» (٢).

٢ - رَوَى الْآمِدِيُّ فِي (الْغُرَرِ)، عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَ ﴿ أَنَّهُ قَالَ: «اللَّقِرُّ بِالذَّنْبِ تَائِبٌ» (٣).

٣- عَـنْ عَبَايَـةَ قَالَ كَتَبَ أَمِـيرُ الْمؤْمِنِينَ عَلِيَكُلِرُ إِلَى مُحَمَّـدِ بْنِ أَبِي بَكْرٍ وَأَهْـلِ مِصْرَ وَذَكَرَ الْكَوْتَابَ وَفِيهِ: «قَالَ النَّبِيُّ ﷺ مَنْ سَرَّ تُهُ حَسَنَاتُهُ وَسَاءَتْهُ سَيِّنَاتُهُ فَذَلِكَ الْمؤْمِنُ حَقّاً» (١٤).

٤ - عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ عَلَيْكَ ﴿ قَالَ: ﴿ إِنَّ اللهُ يُحِبُّ الْمُقِرَّ التَّوَّابَ.

قَالَ عَلَيْتِ إِذَ وَكَانَ رَسُولُ الله ﷺ يَتُوبُ إِلَى الله فِي كُلِّ يَوْمٍ سَبْعِينَ مَرَّةً مِنْ غَيْرِ ذَنْبٍ، يَقُولُ: أَسْتَغْفِرُ الله وَأَتُوبُ إِلَيْهِ. قَالَ: كَانَ يَقُولُ: أَتُوبُ إِلَى الله »(٥).

٥ - رَوَى الْقُطْبُ الرَّاوَنْدِيُّ فِي لُبِّ اللَّبَابِ، عَنْ رَسُولِ الله ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «أَ لَا أُنَبِّنُكُمْ بِدَائِكُمْ مِنْ دَوَائِكُم دَاؤُكُمُ الذُّنُوبُ وَدَوَاؤُكُمُ الِاسْتِغْفَارُ»(١٠).

٦ - عَنْ حَفْصٍ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَ الله عَلَيَ اللهُ عَلَيْ يَقُولُ: «مَا مِنْ مُؤْمِنِ يُذْنِبُ ذَنْباً إِلَّا أَجَّلَهُ

<sup>(</sup>١) سورة القصص، آية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١١٢.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل، ج١١، ص١١٦.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل، ج١، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١١٩.

<sup>(</sup>٦) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٢٣.

أحكام الطهارة....

اللهُ سَبْعَ سَاعَاتٍ مِنَ النَّهَارِ، فَإِنْ هُوَ تَابَ لَمْ يُكْتَبْ عَلَيْهِ شَيْءٌ...»(١).

٧- عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيْتُلاِّ: إِنَّ مِنْ أَحَبِّ عِبَادِ الله إِلَى الله المُفَتَّنَ المُّعْسِنَ التَّوَّابَ» (٢).

وَإِذَا رَأَيْتُمُ الْعَبْدَ عَلَى هَذِهِ الصِّفَةِ فَهُوَ تَائِبٌ نَاصِحٌ لِنَفْسِهِ»(٣).

9 - رَوَى الْحَسَنُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ شُعْبَةَ فِي (ثُحَفِ الْعُقُولِ)، عَنِ النَّبِيِّ آَنَّهُ قَالَ لِشَمْعُونَ بْنِ لَا وِي - فِي حَدِيثٍ - «وَأَمَّا عَلَامَةُ التَّائِبِ فَأَرْبَعَةٌ: النَّصِيحَةُ لله فِي عَمَلِهِ، وَتَرْكُ الْبَاطِلِ، وَلُزُومُ الْحَقِّ، وَالْحِرْصُ عَلَى الْخُيْرِ»(٤).

#### الأحكام:

١ - على المؤمن أن يكون دائم التذكر للآخرة، ومستعداً أبداً للرحلة البعيدة التي لا بد له منها. فإنه إذا جاء أجله لا يستأخر ساعة ولا يستقدم.

٢ - ومن الاستعداد للموت، التوبة، فإنها واجبة شرعاً بعد الذنب مباشرة، ومن شروطها: الندم من الذنب والعزم على تركه، وإصلاح ما أفسده الذنب من أداء واجب (كالصلاة والزكاة) أو أداء حق (مثل رد المظالم).

ومن آدابها التضرع إلى الله والتوسل إليه بالنبي وأهل بيته، والاعتصام بهم، والجهاد في سبيل الله، والإنفاق والعمل الصالح، والإخلاص والاستغفار بالأسحار.

٣- يجب أداء الأمانات، ورد الحقوق، وبالذات عند ظهور أمارات الموت على الإنسان،
 وإذا كان يثق بالوصي تكفي الوصية بها على وجه لا يعتريها الخلل.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٦٦.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٢٦.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٣٧.

٤ - كما يجب أن يوصي بأداء الواجبات التي لم يتمكن من أدائها مثل الحج، أمّا ما يجب على الوصي القيام به من قضاء ما فاته من الصلاة والصيام، فعليه إعلامه بها على الأحوط وجوباً.

٥- لا يجوز تفويت حقوق الورثة، مثلاً بإقرار كاذب لغيرهم ببعض أمواله، والأحوط ألاّ يكتم عنهم ما عنده من الأموال (مثلاً كتهان حساباته السرية في البنوك) أو ما يطلبه من الناس.

٦ - وينبغي أن يعيِّن قيّاً على أطفاله الصغار، بل يجب عليه ذلك إذا كان تركه لذلك سبباً لضياعهم أو تفويتاً لحقوقهم. وينبغي أنْ يعيِّن من يصلح للقيام بهذه المهمة الخطيرة.

## كيف نتعامل مع المرض؟

## السنة الشريفة:

١ - عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُمْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ يَقُولُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لِلْمَلَكِ اللُوكَّلِ بِاللَّوْمِنِ إِذَا مَرِضَ: اكْتُبُ لَهُ مَا كُنْتَ تَكْتُبُ لَهُ فِي صِحَّتِهِ، فَإِنِّي أَنَا الَّذِي صَيَّرْتُهُ فِي حِبَالِي»(١).

٢ - عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ قَالَ: (قَالَ رَسُولُ الله وَ الله عَلَيْ الله عَلْمَ الله الله عَلَيْ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله عَلْمَ الله الله عَلْمُ عَلَى الله عَلَى الله عَلْمُ عَلَى الله عَلَى الل

٣- رَوَى زُرَارَةَ عَنْ أَحَدِهِمَا عَلَيْكَ قَالَ: «سَهَرُ لَيْلَةٍ مِنْ مَرَضٍ أَوْ وَجَعٍ أَفْضَلُ وَأَعْظَمُ أَجْراً مِنْ عِبَادَةِ سَنَةٍ»(٣).

٤ - عَنْ الإمَامِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْكِ فِي وَصِيَّةِ النَّبِيِّ مَلَيْكِ لِعَلِيٍّ عَلَيْكِ قَالَ:
 (يَا عَلِيُّ أَنِينُ الْمُؤْمِنِ تَسْبِيحٌ وَصِيَاحُهُ تَهْلِيلٌ وَنَوْمُهُ عَلَى الْفِرَاشِ عِبَادَةٌ وَتَقَلَّبُهُ مِنْ جَنْبٍ إِلَى جَنْبٍ إِلَى جَنْبٍ جِهَادٌ فِي سَبِيلِ الله فَإِنْ عُوفِي مَشَى فِي النَّاسِ وَمَا عَلَيْهِ مِنْ ذَنْبٍ (٤٠).

٥ - عَنْ جَابِرٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتُلَا ۚ قَالَ: «إِذَا أَحَبَّ اللهُ عَبْداً نَظَرَ إِلَيْهِ، فَإِذَا نَظَرَ إِلَيْهِ أَثْحَفَهُ (بِوَاحِدَةٍ مِنْ ثَلَاثٍ) إِمَّا صُدَاعٍ، وَإِمَّا حُمَّى، وَإِمَّا رَمَدٍ» (٥٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٩٩٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٩٩٣.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٠٠٥.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص٠٠٠.

أحكاء الطهارة....

٦- قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «حُمَّى لَيْلَةٍ كَفَّارَةُ سَنَةٍ» (١).

٧- رُوِيَ عَنْ الإِمَامِ عَلِيٍّ عَلِيًّا لِهِ الْمَرْضِ يُصِيبُ الصَّبِيَّ؟. قَالَ: كَفَّارَةٌ لِوَالِدَيْهِ»(٢).

٨ - عَنْ بَشِيرِ الدَّهَّانِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَشَيِّةِ قَالَ: «قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: أَيُّمَا عَبْدِ ابْتَلَيْتُهُ بِبَلِيَّةٍ فَكَتَمَ ذَلِكَ عُوَّادَهُ ثَلَاثاً أَبْدَلْتُهُ خُمَّ خَيْراً مِنْ خُمِهِ وَدَماً خَيْراً مِنْ دَمِهِ وَبَشَراً خَيْراً مِنْ بَشَرِهِ بَبَلِيَّةٍ فَكَتَمَ ذَلِكَ عُوَّادَهُ ثَلَاثاً أَبْدَلْتُهُ خُمَّا خَيْراً مِنْ خُمِهِ وَدَماً خَيْراً مِنْ دَمِهِ وَبَشَراً خَيْراً مِنْ بَشَرِهِ فَإِنْ أَبْقَيْتُهُ وَلَا ذَنْبَ لَهُ، وَإِنْ مَاتَ مَاتَ إِلَى رَحْمَتِي »(٣).

٩ - قَالَ عَلِيٍّ عَلَيَّةٍ - فِي حَدِيثِ الْأَرْبَعِ إِنَّةٍ - : «مَنْ كَتَمَ وَجَعاً أَصَابَهُ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ مِنَ النَّاسِ وَشَكَا إِلَى الله عَزَّ وَجَلَّ كَانَ حَقًا عَلَى الله أَنْ يُعَافِيَهُ مِنْهُ» (٤٠).

٠١٠ عَنْ عُشْمَانَ الْأَحْوَلِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ عَلَيْظِيرٌ قَالَ: «لَيْسَ مِنْ دَوَاءٍ إِلَّا وَيُهَيِّجُ دَاءً وَلَيْسَ شَيْءٌ أَنْفَعَ فِي الْبَدَنِ مِنْ إِمْسَاكِ الْيَدِ إِلَّا عَمَّا كُنْتَاجُ إِلَيْهِ»(٥).

١١ - رَوَى الْحَسَنُ بْنُ فَضْلِ الطَّبْرِسِيُّ فِي (مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ) قَالَ: «قَالَ عَلَيْتُ لِذِّ: تَجَنَّبِ الدَّوَاءَ مَا احْتَمَلَ بَدَنُكَ الدَّاءَ فَإِذَا لَمْ يُعْتَمِلِ الدَّاءَ فَالدَّوَاءُ »(١٠).

١٢ - رُويَ عَـنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكَ إِنْ قَالَ: «إِنَّ نَبِيّاً مِنَ الْأَنْبِيَاءِ مَرِضَ فَقَالَ: لَا أَتَدَاوَى فَإِنَّ حَتَّى يَكُونَ اللَّذِي أَمْرَضَنِي هُـوَ الَّذِي يَشْفِينِي فَأَوْحَى اللهُ إِلَيْهِ لَا أَشْفِيكَ حَتَّى تَتَدَاوَى فَإِنَّ الشِّفَاءَ مِنِّى»(٧).

١٣ - رُرِيَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله قَالَ: «لَيْسَتِ الشِّكَايَةُ أَنْ يَقُولَ الرَّجُلُ: مَرِضْتُ الْبَارِحَةَ أَوْ وَعِكْتُ الْبَارِحَةَ، وَلَكِنَّ الشِّكَايَةَ أَنْ يَقُولَ: بُلِيتُ بِهَا لَمْ يُبْلَ بِهِ أَحَدٌ اللَّهُ.

١٤ - عَنِ الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ إِذَا نَزَلَتْ بِكَ نَازِلَةٌ فَلَا تَشْكُهَا إِلَى أَحَدٍ مِنْ أَهْلِ الْخِلَافِ وَلَكِنِ اذْكُرْ هَا لِبَعْضِ إِخْوَانِكَ فَإِنَّكَ لَنْ تُعْدَمَ خَصْلَةً مِنْ فَلَا تَشْكُهَا إِلَى أَحَدٍ مِنْ أَهْلِ الْخِلَافِ وَلَكِنِ اذْكُرْ هَا لِبَعْضِ إِخْوَانِكَ فَإِنَّكَ لَنْ تُعْدَمَ خَصْلَةً مِنْ فَلَا تَشْكُهَا إِلَى أَحَدٍ مِنْ أَهْلِ الْخِلَافِ وَلَكِنِ اذْكُرْ هَا لِبَعْضِ إِخْوَانِكَ فَإِنَّكَ لَنْ تُعْدَمَ خَصْلَةً مِنْ اللهَ عَلَيْ وَإِمَّا مَعُونَةٍ بِجَاهٍ أَوْ دَعْوَةٍ تُسْتَجَابُ أَوْ مَشُورَةٍ بِرَأْيٍ »(٩).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٠٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٠٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٧٠٤.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص٨٠٤.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٢، ص٩٠٤.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج٢، ص٩٠٤.

<sup>(</sup>٨) وسائل الشيعة، ج٢، ص١١٤.

<sup>(</sup>٩) وسائل الشيعة، ج٢، ص١١٤.

٥١ - رُوِيَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ عَلِيَكُ فَالَ: «إِنَّ المَشْيَ لِلْمَرِيضِ نُكْسٌ، إِنَّ أَبِي عَلِيَكُ كَانَ إِذَا اعْتَلَ جُعِلَ فِي ثَوْبٍ فَحُمِلَ لَجَاجَتِهِ - يَعْنِي الْوُضُوءَ -، وَذَاكَ أَنَّهُ كَانَ يَقُولُ: إِنَّ المُشْيَ لِلْمَرِيضِ نُكْسٌ»(١).

١٦ - قَالَ يُونُسَ: قَالَ أَبُو الْحُسَنِ عَلَيْكُلِد: «إِذَا مَرِضَ أَحَدُكُمْ فَلْيَأْذُنْ لِلنَّاسِ يَدْخُلُونَ عَلَيْهُ فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا وَلَهُ دَعْوَةٌ مُسْتَجَابَةٌ»(٢).

## كيف نتعامل مع المريض؟

### السنة الشريفة:

١ - رُوِيَ عَـنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَ اللهِ عَالَ: «أَيُّ مُؤْمِنٍ عَادَمُؤْمِناً فِي الله عَزَّ وَجَلَّ فِي مَرَضِهِ وَكَلَ اللهُ بِهِ مَلَكاً مِنَ الْعُوَّادِ يَعُودُهُ فِي قَبْرِهِ وَيَسْتَغْفِرُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ» (٣٠).

٢ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَتِ إِنَ عَلَيَ لِسِتَّةٍ الجُنَّةَ الْجُنَّةُ عَلَى اللهُ مُرَجُلٌ خَرَجَ يَعُودُ مَرِيضاً فَهَاتَ فَلَهُ الجُنَّةُ (٤٠).

٣- رَوَى الإِمَامُ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ عَنْ آبَائِهِ السَّيِّلِا عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «يُعَيِّرُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ عَبْداً مِنْ عِبَادِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَقُولُ: عَبْدِي مَا مَنَعَكَ إِذَا مَرِضْتُ أَنْ تَعُودَنِي؟!.

فَيَقُولُ: سُبْحَانَكَ سُبْحَانَكَ أَنْتَ رَبُّ الْعِبَادِ لَا تَأْلُمُ وَلَا تَمْرُضُ!.

فَيَقُولُ: مَرِضَ أَخُوكَ المُؤْمِنُ فَلَمْ تَعُدْهُ وَعِزَّتِي وَجَلَالِي لَوْ عُدْتَهُ لَوَجَدْتَنِي عِنْدَهُ. ثُمَّ لَتَكَفَّلْتُ بِحَوَائِجِكَ فَقَضَيْتُهَا لَكَ وَذَلِكَ مِنْ كَرَامَةِ عَبْدِيَ الْمُؤْمِنِ وَأَنَا الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ»(٥).

٤ - عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتِ قَالَ: «أَيُّهَا مُؤْمِنِ عَادَ مُؤْمِناً مَرِيضاً حِينَ يُصْبِحُ شَيْعَهُ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكِ فَإِذَا قَعَدَ غَمَرَتْهُ الرَّحْمَةُ وَاسْتَغْفَرُوا لَهُ حَتَّى يُمْسِيَ وَإِنْ عَادَهُ مَسَاءً كَانَ لَهُ مِثْلُ ذَلِكَ حَتَّى يُصْبِحَ » (١٠).

٥ - عَنْ عِيسَى بْنِ عَبْدِ الله الْقُمِّيِّ (فِي حَدِيثٍ) قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْتَ ﴿ يَقُولُ:

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٦٤.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٢، ص١٨.

أحكام الطهارة....

ثَلَاثَةٌ دَعْوَتُهُمْ مُسْتَجَابَةٌ: الحَاجُّ وَالْغَازِي وَالمَرِيضُ فَلَا تَغِيظُوهُ وَلَا تُضْحِرُوهُ اللهُ.

٦ - قَالَ أَبِو عَبْدِاللهُ عَلَيْكِيْ: «لَا عِيَادَةَ فِي وَجَعِ الْعَيْنِ، وَلَا تَكُونُ عِيَادَةٌ فِي أَقَلَّ مِنْ ثَلَاثَةِ أَيَّام. فَإِذَا وَجَبَتْ فَيَوْمٌ وَيَوْمٌ لَا، فَإِذَا طَالَتِ الْعِلَّةُ تُرِكَ الْمِيضُ وَعِيَالَهُ»(٢).

٧- رَوَى أَبُو حَمْزَةَ الثُّهَ إِلِيِّ عَنِ الإمَامِ الْبَاقِرِ عَلَيْتُ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيَتُ فِي : مَنْ أَصَابَهُ أَلَمُ فِي جَسَدِهِ فَلْيُعَوِّذْ نَفْسِي بِجَبَّارِ أَعُوذُ بِعِزَّةِ الله وَقُدْرَتِهِ عَلَى الْأَشْيَاءِ أُعِيذُ نَفْسِي بِجَبَّارِ السَّهَ وَلَا دَاءٌ، أُعِيذُ نَفْسِي بِالَّذِي اسْمُهُ بَرَكَةٌ وَشِفَاءٌ السَّهَاءِ، أُعِيذُ نَفْسِي بِالَّذِي اسْمُهُ بَرَكَةٌ وَشِفَاءٌ فَإِنَّهُ إِذَا قَالَ ذَلِكَ لَمْ يَضُرَّهُ أَلَمُ وَلَا دَاءٌ "".

٨- قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلِيَكُلاِ: «مَا اشْتَكَى أَحَدُ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ شِكَايَةً قَطُّ فَقَالَ بِإِخْلَاصِ نِيَّةٍ وَمَسَحَ مَوْضِعَ الْعِلَّةِ وَيَقُولُ: ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّلِمِينَ إِلَا خَسَارًا ﴾ (١٠)، إلاَّ عُوفِي مِنْ تِلْكَ الْعِلَّةِ أَيَّةٍ عِلَّةٍ كَانَتْ، وَمِصْدَاقُ ذَلِكَ فِي الأَيةِ حَيْثُ يَقُولُ: ﴿ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٥٠).

٩ - رُوِيَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّةِ أَنهُ قَالَ: «ثَمَامُ الْعِيَادَةِ لِلْمَرِيضِ أَنْ تَضَعَ يَدَكَ عَلَى ذِرَاعِهِ وَتُعَجِّلَ الْقِيَامَ مِنْ عِنْدِهِ فَإِنَّ عِيَادَةَ النَّوْكَى أَشَدُّ عَلَى المَرِيضِ مِنْ وَجَعِهِ»(١٠).

٠١- رَوَى أَبُو زَيْدِ عَنْ مَوْلًى لِجِعْفَرِ بْنِ مُحَمَّد ﷺ قَالَ: «مَرِضَ بَعْضُ مَوَالِيهِ فَخَرَجْنَا إِلَيْهِ نَعُودُهُ [وَ نَحْنُ عِلَّا أَمْنَ مَوَالِي جَعْفَرً] فَاسْتَقْبَلَنَا جَعْفَرٌ فِي بَعْضِ الطَّرِيقِ فَقَالَ لَنَا: أَيْنَ تُرِيدُ فَلَاناً نَعُودُهُ. فَقَالَ عَلَيْتَ لِا لِنَا: قِفُوا.

فَو قَفْنَا فَقَالَ عَلَيَكُلِا: مَعَ أَحَدِكُمْ تُفَّاحَةٌ أَوْ سَفَرْ جَلَةٌ أَوْ أَتْرُجَّةٌ أَوْ لُعْقَةٌ مِنْ طِيبٍ أَوْ قِطْعَةٌ مِنْ طِيبٍ أَوْ قِطْعَةٌ مِنْ طِيبٍ أَوْ قِطْعَةٌ مِنْ عُودِ بَخُورٍ؟. فَقُلْنَا: مَا مَعَنَا شَيْءٌ مِنْ هَذَا.

فَقَالَ عَلِيتَكِلآ: أَ مَا تَعْلَمُونَ أَنَّ المَرِيضَ يَسْتَرِيحُ إِلَى كُلِّ مَا أُدْخِلَ بِهِ عَلَيْهِ؟!»(٧).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٠٤٢.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص ٢٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٢٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، آية ٨٢.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٢٤.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ٢، ص٤٢٦. (أن تضع يدك على ذراعه: ربها المقصود حين الدعاء للمريض. والنَّوْكى، مفرده: أنْوَك، أي الأحمق).

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٢٧.

ا - عَنِ الحُسَيْنِ بْنِ زَيْدٍ عَنِ الإمَامِ الصَّادِقِ عَنْ آبَائِهِ عَنْ رَسُولِ الله عَنْ رَسُولِ الله حَتَى يَقْضِيَ اللهُ حَدِيثِ المُنَاهِي - قَالَ: "وَمَنْ كَفَى ضَرِيراً حَاجَةً مِنْ حَوَائِجِ الدُّنْيَا وَمَشَى لَهُ فِيهَا حَتَّى يَقْضِيَ اللهُ لَهُ حَاجَتُهُ أَعْطَاهُ اللهُ بَرَاءَةً مِنَ النِّفَاقِ وَبَرَاءَةً مِنَ النَّارِ وَقَضَى لَهُ سَبْعِينَ حَاجَةً مِنْ حَوَائِجِ الدُّنْيَا لَهُ مَا جَتُهُ أَعْطَاهُ اللهُ بَرَاءَةً مِنَ النِّفَاقِ وَبَرَاءَةً مِنَ النَّارِ وَقَضَى لَهُ سَبْعِينَ حَاجَةً مِنْ حَوَائِجِ الدُّنْيَا وَلَا يَزَالُ يَخُوضُ فِي رَحْمَةِ الله حَتَّى يَرْجِعَ وَمَنْ سَعَى لَمِرِيضٍ فِي حَاجَةٍ قَضَاهَا أَوْ لَمْ يَقْضِهَا خَرَجَ مِنْ ذُنُوبِهِ كَيَوْمَ وَلَدَنْهُ أُمَّهُ.

فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ: بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي يَا رَسُولَ الله فَإِنْ كَانَ المُرِيضُ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ أَوْلَى اللهُ فَإِنْ كَانَ المُرِيضُ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ أَوْلَيْسَ أَعْظَمَ أَجْراً إِذَا سَعَى فِي حَاجَةِ أَهْلِ بَيْتِهِ؟. قَالَ عَلَيْكَ : نَعَمْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

١٢ - عَلِيُّ بْنُ جَعْفَرِ فِي كِتَابِهِ عَنْ أَخِيهِ مُوسَى عَلِيَّ فَالَ: «سَأَلْتُهُ عَنِ الْوَبَاءِ يَقَعُ فِي الْأَرْضِ هَـلْ يَصْلُحُ لِلرَّجُلِ أَنْ يَهْرُبَ مِنْهُ؟. قَالَ عَلَيَّ فِي مَلْ مِنْهُ مَا لَمْ يَقَعْ فِي مَسْجِدِهِ الَّذِي يُصَلِّى فِيهِ فَلَا يَصْلُحُ لَهُ الْمُرَبُ مِنْهُ هَا ٢٠. يُصَلِّى فِيهِ فَلَا يَصْلُحُ لَهُ الْمُرَبُ مِنْهُ هَا ٢٠.

١٣ - عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ عَنْ أَبِي إِبْرَاهِيمَ عَلَيْتُلاِرِّ - فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «قُلْتُ: لَهُ جُعِلْنَا فِدَاكَ مَا وَجَدْتُمْ عِنْدَكُمْ لِلْحُمَّى دَوَاءً؟!.

قَالَ عَلَيْتُ ﴿: مَا وَجَدْنَا لَهَا عِنْدَنَا دَوَاءً إِلَّا الدُّعَاءَ وَالمَّاءَ الْبَارِدَ»(٣).

١٤ - عَنْ أَبِي أُسَامَةَ الشَّحَّامِ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبِا عَبْدِ اللهُ عَلَيْتُ لِذَ يَقُولُ: مَا اخْتَارَ جَدُّنَا (رَسُولُ اللهِ عَلَيْتُ لِذَ يَقُولُ: مَا اخْتَارَ جَدُّنَا (رَسُولُ اللهِ عَلَى الرِّيقِ»(١٠).

٥١ - رُوِيَ عَنْ الإِمَامِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عِيْنَا الْأَنَّ رَجُلًا شَكَا إِلَيْهِ إِنَّنِي فِي (عَشَرَةِ نَفَرٍ) مِنَ الْعِيَالِ كُلُّهُمْ مَرِيضٌ؟. فَقَالَ لَهُ مُوسَى عَلَيْنَا إِذَا وَهِمْ بِالصَّدَقَةِ فَلَيْسَ شَيْءٌ أَسْرَعَ إِجَابَةً مِنَ الصَّدَقَةِ وَلَا أَجْدَى مَنْفَعَةً لِلْمَرِيضِ مِنَ الصَّدَقَةِ»(٥٠).

### الاستعداد للموت:

### السنة الشريفة:

١ - رَوَى بَعْضِ أَصْحَابِ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِإِزْ أَنهُ قَالَ للإِمَامِ: «قُلْتُ أَصْلَحَكَ اللهُ مَنْ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٢٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٣١.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٣١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٣٢.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٣٣.

أحكام[الطهارة.....

أَحَبَّ لِقَاءَ الله أَحَبَّ اللهُ لِقَاءَهُ، وَمَنْ أَبْغَضَ لِقَاءَ الله أَبْغَضَ اللهُ لِقَاءَهُ!؟.

قَالَ عَلَيْتَكُلِمْ: نَعَمْ. قُلْتُ: فَوَ الله إِنَّا لَنكْرَهُ المُّوْتَ!.

٢ - عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ الْحُذَّاءِ قَالَ: «قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتُ الْ حَدُّثْنِي بِهَا أَنْتَفِعُ بِهِ.

فَقَالَ عَلِيَكُلانَ: يَا أَبَا عُبَيْدَةَ أَكْثِرْ ذِكْرَ اللَّوْتِ فَإِنَّهُ لَمْ يُكْثِرْ إِنْسَانٌ ذِكْرَ اللَّوْتِ إِلَّا زَهِدَ فِي اللَّانْيَا» (٢).

٣ - عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ: «قَالَ لِيَ الصَّادِقُ عَلَيَكَلِيْ: أَمَا تَحْزَنُ، أَمَا تَهْتَمُّ، أَمَا تَأْلُمُ؟. قُلْتُ: بَلَى وَالله.

قَالَ عَلَيَكُ فَإِذَا كَانَ ذَلِكَ مِنْكَ فَاذْكُرِ اللَّوْتَ، وَوَحْدَتَكَ فِي قَبْرِكَ وَسَيلَانَ عَيْنَيْكَ عَلَى خَدَّيْكَ وَتَقَطُّعَ أَوْصَالِكَ وَأَكْلَ الدُّودِ مِنْ خُمِكَ وَبَلَاءَكَ وَانْقِطَاعَكَ عَنِ الدُّنْيَا، فَإِنَّ ذَلِكَ يَحُثُّكَ عَلَى الدُّنْيَا» (٣). عَلَى الدُّنْيَا» (٣).

٤ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْخُسَيْنِ قَالَ: «قَالَ عَلَيْتَلَادِّ: مَنْ عَدَّ غَداً مِنْ أَجَلِهِ فَقَدْ أَسَاءَ صُحْبَةَ المُوْتِ»(٤).

٥ - رَوَى جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ ﴿ إِنَّ أَخُوفَ مَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِيَ: اللهَ وَلُولُ الْأَمَلِ فَيُنْسِي الْآخِرَةَ» (٥٠). الْهَوَى وَطُولُ الْأَمَلِ فَيُنْسِي الْآخِرَةَ» (٥٠).

٦ - عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلِيَةِ : مَا مِنْ مَيِّتٍ تَحْضُرُهُ الْوَفَاةُ إِلَّا رَدَّ اللهُ عَلَيْهِ مِنْ بَصَرِهِ وَسَمْعِهِ وَعَقْلِهِ لِلْوَصِيَّةِ أَخَذَ الْوَصِيَّةَ أَوْ تَرَكَ وَهِيَ الرَّاحَةُ الَّتِي يُقَالُ لَهَا رَاحَةُ اللهُ عَلَيْهِ مِنْ بَصَرِهِ وَسَمْعِهِ وَعَقْلِهِ لِلْوَصِيَّةِ أَخَذَ الْوَصِيَّةَ أَوْ تَرَكَ وَهِيَ الرَّاحَةُ الَّتِي يُقَالُ لَهَا رَاحَةُ اللهُ عَلَيْهِ مِنْ بَصَرِهِ وَسَمْعِهِ وَعَقْلِهِ لِلْوَصِيَّةِ أَخَذَ الْوَصِيَّةَ أَوْ تَرَكَ وَهِيَ الرَّاحَةُ النَّتِي يُقَالُ لَهَا رَاحَةُ اللهُ عَلَى عُلَى كُلِّ مُسْلِمٍ (١٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٢٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٣٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٣٨.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٤٦.

٧- رَوَى أَبِو حَمْزَة عَنْ بَعْضِ الْأَئِمَّةِ عَلَيْكَ قَالَ: «إِنَّ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَقُولُ: ابْنَ آدَمَ تَطَوَّلْتُ عَلَيْكَ مَا لَوْ يَعْلَمُ بِهِ أَهْلُكَ، مَا وَارَوْكَ. وَأَوْسَعْتُ عَلَيْكَ فَاسْتَقْرَضْتُ مِنْكَ فَلَمْ تُقَدِّمْ خَيْراً» وَجَعَلْتُ لَكَ نَظْرَةً عِنْدَ مَوْتِكَ فِي ثُلُثِكَ فَلَمْ تُقَدِّمْ خَيْراً» (١٠).

٨- رَوَى أَحْمَدَ بْنِ الْحُسَنِ الْحُسَنِيِّ عَنِ الإمامِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ الْعَسْكَرِيِّ عَنْ آبَائِهِ عَيْنَكِلاً
 قَالَ: «سَأَلَ الصَّادِقُ عَلَيْتُلاِ عَنْ بَعْضِ أَهْلِ مَجْلِسِهِ فَقِيلَ: عَلِيلٌ، فَقَصَدَهُ عَائِداً وَجَلَسَ عِنْدَ رَأْسِهِ فَوَ جَدَهُ دَنِفاً، فَقَالَ لَهُ: أَحْسِنْ ظَنَّكَ بِالله، فَقَالَ: أَمَّا ظَنِّي بِالله فَحَسَنٌ (٢٠).

9 - عَنْ أُمِّ الْفَضْلِ قَالَتْ: «دَخَلَ رَسُولُ الله ﷺ عَلَى رَجُلِ يَعُودُهُ وَهُوَ شَاكِ فَتَمَنَّ المُوْتَ فَإِنَّكَ إِنْ تَكُ مُحْسِناً تَزْدُدْ إِحْسَاناً، وَإِنْ تَكُ مُسِيئاً فَتُوا اللهِ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَوْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَلَا عَلَا عَمَانًا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمَ عَلَا عَلْمَ عَلَا عَ

٠١- عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الْوَاسِطِيِّ عَمَّنْ ذَكَرَهُ أَنَّهُ: «قِيلَ لِأَبِي عَبْدِ الله عَلَيَكَلَا أَ تَرَى هَذَا الْخَلْقَ كُلَّهُمْ مِنَ النَّاسِ؟. فَقَالَ عَلَيَكَلَا: أَلْقِ مِنْهُمُ التَّارِكَ لِلسِّوَاكِ وَالْمُتَرَبِّعَ فِي المَوْضِعِ الْضَّيِّقِ وَالدَّاخِلَ فِيهَا كُلَّهُمْ مِنَ النَّاسِ؟. فَقَالَ عَلِيَكَلا: أَلْقِ مِنْهُمُ التَّارِكَ لِلسِّوَاكِ وَالْمُتَرَبِّعَ فِي المَوْضِعِ الْضَّيِّقِ وَالدَّاخِلَ فِيهَا لَا عِلْمَ لَهُ بِهِ وَالمُتَمَرِّضَ مِنْ غَيْرٍ عِلَّةٍ وَالمُتَشَعِّثَ مِنْ غَيْرٍ مُصِيبَة »(٤).

#### أحكام الاحتضار:

١ - من الأمور الواجبة على الأحياء بشأن الميت، تجهيزه بها فرض الشرع من: توجيهه إلى القبلة حين الاحتضار ثم غسله والصلاة عليه وكفنه ودفنه وإذا قصر واجميعاً أثموا، وإن قام بعضهم بالأمر سقط عن الآخرين.

٢- وولي الميت أولى بشوونه من غيره، وعلى الناس أن يستأذنوه، فإن لم يبادر بتجهيزه ولم يأذن بذلك لغيره سقط حقّه، والأحوط -عندئذ- استيذان من يليه في الولاية الأقرب فالأقرب، والأفضل استيذان حاكم الشرع أيضاً.

٣- والزوج أولى الناس بزوجته، ثم الأولياء حسب مراتب الإرث، فالأبوان والأولاد مقدمون على الإخوة والأجداد، وهؤلاء مقدمون على الأعهام والأخوال وهكذا، والذكور في كل طبقة - مقدمون على الأناث - والمنتسب إلى الميت بالأبوين أولى ممن ينتسب إليه بالأب

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٤٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٢، ص٤٤٨. (الدَّنَف: المريض الذي لزمه المرض وثقل عليه).

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٢، ص٩٤٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٢، ص٠٥٠.

فقط، وهو مقدم على من انتسب إليه بالأم فحسب.

٤ - إذا كانت الولاية للإناث يحتاط بالاستيذان من حاكم الشرع أيضاً، وإن كان الأقوى كفاية إذنهن.

٥- والابن أحق بالولاية من أم الميت، والأحوط أن يستأذنها إيضاً.

٦- إذا اشترك أكثر من واحد في طبقة واحدة فلا بد من اجتماعهم على الإذن.

٧- والأحوط توجيه الميت إلى القبلة بوضعه بصورة لو جلس أضحى وجهه تلقاء
 القبلة، وإذا علم الإنسان حضور وفاته فالأحوط أن يتمدد بهذه الصورة.

والأحوط استحباباً مراعاة هذه الحالة إلى أن يؤخذ في تجهيزه، ويستحب أن يوضع بتلك الكيفية على المغتسل، أما بعد أن يتم غسله وكفنه فالأولى وضعه بالكيفية التي يصلى عليه.

٨- يستحب تلقينه الشهادتين، والولاية للأئمّة المعصومين، وسائر العقائد الحقة،
 ويستحب للمريض أن يتابع الملقن بلسانه أو لا أقل بقلبه.

كما يستحب أن يُلقَّن كلمات الفرج وسائر ما ورد في النصوص.

وإذا عسر عليه النزع ينقل إلى مصلاه لكي تعجل راحته، وكذلك تقرأ سورة الصافات عندئذٍ، وسورة يس وآية الكرسي.

٩ - وإذا خرجت الروح غمضت عيناه وأطبق فمه وشدت فكاه ومدت يداه ورجلاه و غطي بثوب، وينبغي أن يعلم المؤمنون بوفاته ليشتركوا في ثواب التشييع.

• ١ - وإذا مات ليلاً لا ينتظر به النهار، وإذا مات نهاراً لا ينتظر به الليل، بل إذا ارتحل أول الصبح فالأفضل أن يقيل بعد الظهر في مضجعه.

١١- إذا لم يوقن موته انتُظِرَ به حتى تثبت وفاته، وإذا كانت هناك مصلحة غالبة في تأخير تجهيزه أخِّر في حدود تلك المصلحة!.

۱۲ - والأولى ألا يُمَسَّ المحتضِر حال النزع، وألا يثُقل بطنه بحديد أو غيره، ويكره أن يحضره الجنب أو الحائض عند الاحتضار، ويكره أن يترك وحده بعد الوفاة خشية أن يعبث به الشيطان.

١٤٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

# ٢- أحكام الوفاة

#### غسل الميت:

١ - يجب على المسلمين جميعاً، غسل موتاهم لا فرق بين مذاهبهم، ويجري هذا الحكم على أطفالهم أيضاً. حتى الطفل الذي انعقدت نطفته من أب مسلم بشبهة. أو عن طريق الزنا
 - والعياذ بالله - كما يجري هذا الحكم على المجنون أيضاً.

٢- لا يجوز غسل موتى الكفار ومن كان بحكمهم كالغلاة والنواصب والخوارج،
 وهكذا أطفالهم ومجانينهم.

٣- ولقيط دار الإسلام ملحق بالمسلمين، وكذلك أسير المسلم. ولقيط دار الكفر يحكم عليه بالكفر.

٤ - والسقط إذا كان مستوياً وبلغ أربعة أشهر فحكمه حكم الكبير، في الغسل والكفن
 والدفن ولكن لا تجب الصلاة عليه، وإذا كان أقل من أربعة أشهر لف في خرقة ودفن.

٥- ينوي الغاسل التقرب إلى الله في غسله الميت، ولو نوى قبل البدء بالغسل كفاه لكل الأغسال الثلاثة التي يأتي تفصيلها، ولو جددها عند كل غسل كان أحوط، ولو اشترك أكثر من واحد في الغسل كان عليهم جميعاً النية، إلا أن يكون بعضهم يغسل والبعض يساعده فلا تجب على المساعد النية وإن كان أفضل.

7 - يجب أن يكون الغاسل للميت مثيلاً له، فالذكر يغسل الذكر، والأنثى لا تغسلها إلا الأنثى. ويستثنى الطفل الذي لم يبلغ الخامسة، وقال بعض الفقهاء من لم يبلغ الثالثة، وهو موافق للاحتياط، خصوصاً مع وجود المهاثل، كذلك يستثنى الزوج حيث إنّه يغسل زوجته والعكس، خصوصاً عند فقد المهاثل، ويستحب حيئة أن يكون الغسل من وراء الثياب، ومن دون النظر إلى العورة احتياطاً.

٧- يجوز للمحارم عند فقد الماثل غسل محارمهم، كالأم تغسل ولدها، أو الأخ يغسل أخته،
 والأحوط ترك ذلك عند وجود الماثل، وإذا فعل فالأحوط أن يكون الغسل من وراء الثياب.

٨- والخنثى إن لم يكن لها محرم، جاز أن يغسلها كل من الجنسين من وراء الثياب.

9 - وإن انحصر الماثل للميت في أهل الكتاب جاز أن يغتسل أحدهم ثم يغسله، والأحوط - في مثل هذه الحالة - أن ينوي نيَّة الغسل المسلمُ الذي يأمر الكتابي بذلك، والمخالف عقيدةً يُغَسِّل المؤمنَ عند الضرورة.

٠١- إذا انعدم الماثل صب غيره عليه الماء من وراء الثياب، ثم أدرج في أكفانه ودفن.

١١ - بالإضافة إلى المهاثلة التي سبق الحديث عنها اشترط الفقهاء في الغاسل: البلوغ والعقل والإيهان، والقدرة على القيام بالغسل على الوجه الصحيح، واشتراط البلوغ موافق للاحتياط.

## من يستثنى من الغسل؟

١ - الشهيد الذي يقتل في سبيل الله، لا يغسل بل يكفن في ثيابه ويصلًى عليه ويدفن، وإذا
 جُرِّدَ الشهيد من ثيابه كفن، ولا تُنزع ثياب الشهيد إلا الخف والنعل والحزام إذا كان من الجلد.

٢- يشترط في سقوط الغسل أن يموت في المعركة أما إذا أدركه المسلمون وبه رمق، ثم
 مات، فحكمه حكم غيره.

٣- ومن وجب قتله بحد أو قصاص يؤمر فيغتسل ويتكفن ويتحنَّط فإذا قتل صُلِّي عليه، ثم دفن.

٤ - ومن مسّ شهيداً أو من وجب عليه الغسل قبل قتله لم يجب عليه غسل مسِّ الميت.

٥ - وبعض جسد الميت، إن كان فيه قلبه حُسِبَ كالميت فيجب غسله وكفنه والصلاة عليه ثم دفنه، ويكفى من الكفن الثوب واللفافة، والأحوط إضافة المئزر.

٦- إذا لم يكن في جزء الجسد صدر وكان فيه عظم يكفي غسله ثم إدراجه في خرقة ودفنه، أما إذا لم يكن فيه عظم لفَّ في خرقة -على الأحوط- ثم دفن.

### كيف يغسل الميت؟

۱ - يغسل الميت بثلاثة مياه، فيغسل بهاء السدر ثم بهاء الكافور ثم بالماء الخالص، ويراعى هذا الترتيب.

٢ – وغسل الميت كغسل الجنابة، فيبدأ بالرأس ثم الأيمن فالأيسر، والأحوط ألا يغسل ارتماساً، والأحوط استحباباً أن يطهر جسده كله من النجاسات قبل البدء بتغسيله.. أمّا قبل غسل كل عضو منه فيجب تطهيره.

٣- يجعل في الماء من السدر ثم الكافور بقدر ما يسمّى أنه ماء سدر أو كافور ثم لا يخرج الماء عن إطلاقه.

٤ - يكفي من الماء في الغسلات ما يفي باستيعاب الأعضاء. وروي أن النبي عليه المعالم

أوصى الإمام أمير المؤمنين عَليت لله بأنْ يغسله بست قرب.

٥ - إذا تعذر الحصول على السدر أو الكافور فالأحوط أن يغسل بالماء القراح (من دون أي خليط) بدلاً عنهما، وإذا تعذر الماء كلياً تبدل الغسل إلى التيمم ويكفى مرة واحدة، والأحوط ثلاثاً.

7 - لـو كان لـدى أهل الميت من الماء ما يكفي لتغسيله مرة واحدة اكتفي به، وخُير بين إلا إضافة الخليط معه سـدراً أو كافوراً وعدمها، ولا يجب التيمم بدلاً عن الغسلين الآخرين إلا أنه موافق للاحتياط.

٧- إذا خافوا على الميت تناثر لحمه بالغسل لأنه كان محروقاً أو غريقاً أو ما أشبه، فإن أمكن
 صب الماء عليه بلا دلك فعلوا، وإلا يمم بالتراب مرة واحدة، والأحوط استحباباً ثلاث مرات.

٨- إذا مات المُحرم لم يمس جسمه الكافور لأنه طِيب، ولا طِيب آخر.

9 - طريقة فعل التيمم أن يضرب المباشر له يديه على الأرض مرة أو مرتين ثم يضعها على موضع التيمم من وجه الميت ثم يديه. والأفضل أن ينضرب الأرض بيديه مرة ثانية ثم يمسحها على يدي الميت.

## أحكام غسل الميت:

١ - يشترط في غسل الميت، أن ينوي من يباشر الغسل التقرب إلى الله، فعليه لا يجوز له أن يطلب أجرة إلا على بعض المقدمات أو على مبادرته - دون غيرها - بالأمر.

٢ - كما تشترط طهارة الماء وطهارة كل عضو يغسل، بل الأحوط طهارة أعضاء الميت قبل البدء بالغسل.

٣- وهكذا تجب إزالة ما يحجز الماء عن بشرة الميت أنّى استطاع إلى ذلك سبيلاً.

٤ - واشترطوا الإباحة في كل ما يتصل بالغسل مثل ماء الغسل، وأرض المغتسل ومصب الماء وما أشبه. ومراعاة ذلك توافق الاحتياط كما سبق في سائر الطهارات.

٥- يجوز أن يغسل الميت من وراء ثياب، ولعل الأفضل أن توضع عليه ملالة حتى تستر عيوبه عن أعين الغاسل وأعوانه.

7 - لـ و مـات عن جنابة أو حيض أو ما أشبه اكتفي بغسـله حسب المعتـاد. و لا يجب إضافة غسل للجنابة أو الحيض.

٧- يجب أن يغض الغاسل عينه عن عورة الميت، ولكن مثل هذا النظر لا يبطل الغسل.

٨-إذا تنجس بـ دن الميت بدم خرج منه أو قذر لا يجب إعادة الغسـل إلا على احتياط مستحب، بلى يجب تطهير بدنه حتى ولو بعد وضعه في القبر إن لم يكن فيه حرج.

### هكذا يكفن الميت:

۱ - يكفن المسلم من قبل المسلمين على فرض الكفاية، وذلك في ثلاثة أثواب، إزار يشدّ به وسطه إلى رجليه (ويسمى بالمئزر) وقميص ولفافة لجسده كله، ومن السنة أن يشد وسطه بخرقة وأن تشد على رأسه عمامة.

٢ - والإزار (أو المئزر) يُلف به الميت من السرة حتى الركبة، ويكفي ما يقال له إنه إزار، والقميص من المنكبين إلى نصف الساق والأفضل أن يصل إلى القدم، أمّا اللفافة (التي تسمى أيضاً بالإزار) فلا بد أن تشمل تمام الجسد، وإذا كان بحيث يلف بعضه على بعض عرضاً، وبحيث يمكن شد طرفيه من ناحية الطول كان ذلك أحوط.

٣- لا يكفن الميت بجلد الميتة ولا بالمغصوب ولا الثوب المتنجس (وحتى بها عفي عنه في الصلاة) ولا بالحرير الخالص والأحوط اجتناب التكفين بالثوب المذهب، وبها لا يؤكل لحمه جلداً أو شعراً أو وبراً، أمّا جلد المأكول لحمه فإذا لم يصدق عليه الثوب فالأحوط اجتنابه في الكفن أيضاً.

٤ - لـو تنجـس الكفن -بعـد إدراج الميت فيه - وجب تطهيره إما بغسـله أو بقرضه أو تبديله، سواءٌ كان قبل وضع الجنازة في القبر أو بعده.

٥ - كفن الزوجة على زوجها إذا كان قادراً إلاّ إذا تبرع به أحد، أو تكون قد وصّت به فإذا عمل الوصي بالوصية سقط الوجوب عن الزوج، والأحوط أن يلحق بالكفن سائر مصاريف تجهيز الميت، فعلى الزوج تحملها.

7 - كفن كل إنسان يكون من أمواله، وقال الفقهاء على إنه إذا كان الميت فقيراً دفن عارياً إذا لم يتبرع بكفنه أحد. وإنه لا يجب تكفينه على أقاربه أو على سائر المسلمين، ولو قيل بوجوبه على من وجبت نفقته عليه أو على بيت المال، فإن لم يكن فعلى سائر المسلمين كفاية، كان هذا القول أقرب وأحوط.

٧- القدر الواجب من الكفن يؤخذ من أصل مال الميت مقدماً على الدَّين والميراث،
 وكذا سائر مصاريف التجهيز على الأشبه. ويراعى فيها القدر المتوسط المناسب لحال الميت
 بـ لا إضافة و لا سرف، أما بقية الشؤون المرتبطة بالوفاة من المستحبات الدينية أو الأعراف

الاجتماعية فلا بدأن يأذن بها الورثة، إلا أن يكون قد وصى الميت بها فيجوز العمل بالوصية بمقدار ثُلث أمواله.

٨- ويستحب في الكفن إضافة العمامة للرجل من قماش يلف به رأسه، و يجعل طرفاه تحت حنكه على صدره، فيجعل الطرف الأيمن على الجهة اليسرى من صدره، و يجعل الطرف الأيسر على الجهة اليمنى من صدره.

٩ - ويستحب إضافة المقنعة للمرأة بدلاً عن العمامة، ولفافة لثدييها يشدان بها إلى ظهرها.

١٠ ويستحب أيضاً شدُّ وسط الميت -ذكراً كان أو أنثى - بخرقة، وخرقة أخرى تشد ما الفخذان.

١١ - كما تُستحب لفافة أخرى تشمل البدن بالإضافة إلى اللفافة الواجبة، والأفضل أن تكون الثانية برداً يهانياً.

١٢ - ويستحب جعل شيء من القطن بين رجليه لشد العورتين ويجعل في دبره شيء منه لكي لا يخرج منه شيء وهكذا يجعل القُطن في قبل المرأة، بل وفي منخريهما إذا خيف خروج شيء منهما.

17 - ويستحب إجادة الكفن وأن يكون من القطن ولونه أبيض وألا يكون مصبوغاً إلا الحبرة، فإنه روي عن كفن رسول الله والله الله المنافقة أنه كان حبرة حمراء. وأن يكون الكفن من خالص المال، وإذا كان من ثياب إحرام الميت وصلاته كان أفضل، ويستحب أن يلقى عليه شيء من الكافور أو الذريرة -التي هي مثل حب الحنطة لها عطر - وإذا وضع معه شيء من تربة الإمام الحسين عليقة كان حسناً.

ويستحب أن يوضع طرف الكفن الأيمن على الطرف الأيسر منه وأن يخاط بخيوطه إذا احتاج إلى الخياطة.

١٤ - ويستحب لمن يغسل الميت أن يكفنه بعد أن يتطهر، ويغسل يديه ورجليه.

ا ويستحب أن يكتب على حواشي الكفن شهادة الميت بالوحدانية وبنبوة محمد المنت على حواشي الكفن شهادة الميت بالوحدانية وبنبوة محمد المنتخد الأئمة المعصومين المنتخد وذكر أسائهم، وذلك بأن يكتب أن فلان بن فلان يشهد بكذا ويستحب أن يكتب القرآن كله على الكفن أو على قماش آخر يوضع مع الكفن.

١٦ - ويستحب للمؤمن أن يهيئ كفنه قبل موته لكى لا يكتب من الغافلين.

١٧ - ويكره أن يقطع الكفن بالحديد وان يعمل له أكهام وأزرار، وإذا كفن بقميصه

أحكام الطهارة.....

قطعت أزراره، كما يكره أن يبل خيوطه بالريق.

۱۸ - ويكره تجمير الكفن كها يكره أن يكون أسود أو يكتب عليه بسواد أو يكون من الكتان أو من مزيج الحرير.

١٩ - ويكره أن يهاكس الشخص في شراء الكفن.

٠٢- ويكره أن يكون وسخاً حسب بعض الفقهاء.

# في الحنوط والجريدتين وآداب التشييع:

1 - يجب مسح الكافور على بعض مواقع جسد الميت وهي مواضع سجوده السبعة (الجبهة والكفّين والركبتين وإبهامي رجليه). والأحوط إضافة طرف أنفه. ولا فرق في طريقة المسح باليد أو بخرقة بل ويجوز نشر الحنوط عليها. ويستحب أن يجعل أيضاً على مفاصله ورأسه ولحيته وصدره وفرجه وفي عنقه ومنكبيه ومرافقه وعلى ظهر كفيه.

٢ - ووقت الحنوط بعد الغسل (أو التيمم) سواءٌ قبل التكفين أو بعده أو في أثنائه،
 والأولى أن يُحنَّط قبل أن يكفن، والأحوط أن يكون الكافور طاهراً مباحاً مسحوقاً ذا رائحة.

٣- يستثنى من الحنوط المحُرم إذا مات قبل الطواف.

٤ - يكفي من الحنوط مسمًاه، والأفضل أن يكون ثلاثة عشر درهماً وثلثاً (حوالي سبعة مثاقيل صيرفية)، والأقل فضلاً مثقال شرعى (ثلاثة أرباع المثقال الصيرفي)، والأفضل منه أربعة دراهم.

٥- إذا لم يتمكن من الحنوط بالكافور سقط وجوبه.

٦- يستحب خلط الكافور بشيء من تربة قبر الإمام الحسين عَلَيْتُلاثِ، ويكره اتباع النعش بالمجمرة.

٧- يستحب أن يبدأ في الحنوط بالجبهة.

٨- يستحب أن توضع مع الميت جريدتان، والأفضل أن تكونا من النخل، فإن لم تكن فمن السدر وإلا فمن الخلاف أو الرمان، وإلا فمن كل شجرة ممكنة، ولابد أن تكونا رطبتين فلا فائدة في اليابستين، وأن تكون كل واحدة بطول ذراع.

9 - وتوضع الجريدة الأولى في جانب الميت الأيمن من عند ترقوته ملصقة ببدنه بينها توضع الأخرى إلى يساره فوق القميص تحت اللفافة ومن عند الترقوة أيضاً.

• ١ - لو لم توضع الجريدتان معه في قبره جُعلتا فوق قبره.

۱۱ - وإذا كتب على الجريدتين اسم الميت واسم أبيه وأنه يشهد بالشهادتين وبالأئمة الاثنى عشر كان حسناً.

17 - يستحب أن يعلم المؤمنون بوفاة أخيهم المؤمن لينالوا ثواب حضور جنازته، وتشييعه، ويستحب أن يدعو عند التشييع بالمأثور، وأن يتبعها المشيع راجلاً لا راكباً، وأن يحمل النعش على الأكتاف لا على وسيلة نقل إلا عند الضرورة، وأن يكون المشيع خاشعاً متفكراً معتبراً، وأن يمشي خلف النعش أو على طرفيه وليس قدامه، وألا يوضع عليه ثوب مزين، وأن يحمل النعش أربعة.

17 - ويستحب أن يقوم المشيع بتربيع الجنازة والأفضل أن يبدأ بيمين الميت يضعه على عاتق الأيمن. ثم يحمل مؤخر النعش بعاتقه الأيمن ثم مؤخره بعاتقه الأيسر ثم يتحول إلى مقدم النعش من يسار الميت فيضعه على عاتقه الأيسر وإذا ربعها بالعكس كان حسناً.

١٤ - أمّا صاحب العزاء فيستحب له أن يمشي حافياً واضعاً رداءه على وجهه الآخر
 لكى يُعرف أنّه صاحب المصيبة.

۱۵ - ويكره عند حضور الجنازة الضحك واللعب واللهو. كما يكره قلب الرداء لغير المصاب، كذلك يكره الكلام بغير الذكر، وأن يسرع المشيعون بالجنازة، وأنْ يضرب المشيع يده على فخذه أو على يده الثانية، وأن يتبع النعش بمجمرة.

## الصلاة على الأموات:

١ - تجب الصلاة على من مات من المسلمين، ولا تجب على الطفل إذا مات قبل بلوغ السنة السادسة، ولكنها جائزة إذا ولد حياً...

٢- لا تجوز الصلاة على غير المسلمين، أو من حكم بكفره كالمرتد، ومن وجد ميتاً في بلاد المسلمين صُلِّي عليه وكذلك في سائر البلاد إذا احْتُمِلَ إسلامه على الأحوط.

٣- يُشترط في صحة الصلاة على الميت:

ألف: أن يكون المصلي مؤمناً.

باء: أن تكون الصلاة بإذن الولي -حسب الاحتياط الوجوبي-.

جيم: أن يكون المصلي بالغاً. أما صلاة الصبي غير البالغ فالأحوط وجوباً عدم الاكتفاء بها.

- ٤ وقت الصلاة بعد الغسل والكفن، وإذا تعذرا صلى عليه بعد ستر عورته، وإن ووري التراب صلى عليه وهو في قبره، ولا يجب تغيير وضعه على الأقوى.
- ٥- تجوز الصلاة جماعة على الميت، وينوي كل واحد منهم الوجوب، فإذا فرغ هؤلاء من الصلاة، وأراد آخرون الصلاة على الميت أيضاً، كان عليهم أنْ ينووا نية الاستحباب.
  - ٦- أعضاء الميت إذا كان فيها القلب يُصلى عليها.
- ٧- إذا تعدد أولياء الميت وجب استئذانهم جميعاً.. ويجوز للمرأة أن تباشر الصلاة عليه
   إذا كانت ولية له (ولكنها لا تؤم الصلاة) كما يجوز لها أن تأذن للآخرين بالصلاة عليه.
- ٨- الصلاة جماعة على الميت أفضل، وشروط الجماعة هنا كشروطها في الفرائض على
   الظاهر، ولكن الإمام لا يتحمل هنا شيئاً عمن ائتم به إلا الاستيذان من الولى.
- 9 الأحوط أن يقف المأموم خلف الإمام، والنساء خلف الرجال، والحائض في صف وحدها.
- ١ إذا حضرتَ الصلاة على الميت وقد كبر الإمام بعض التكبيرات فلك أن تكبر مع الإمام، ثم تكمل البقية بعد انتهاء الإمام، مع الدعاء في أثنائها وإن خفت أن يحملوا الجنازة فلك أن تكبّر ولاءً من دون دعاء، أو تتبع الجنازة بسائر التكبيرات.

### كيف تصلى على الميت؟

- 1 الكيفية المعروفة للصلاة على الميت، أن تكبر خمس تكبيرات؛ تشهد بعد الأولى بشهادة التوحيد وشهادة الرسالة، ثم تصلي بعد الثانية على محمد وآله أمّا بعد التكبيرة الثالثة فتدعو للمؤمنين والمؤمنات. فإذا كبرت الرابعة فعليك أن تدعو للميت وتستغفر له، وتنصر ف بعد التكبيرة الخامسة.
- ٢ ولو جمعت بين الأذكار المختلفة بعد كل تكبيرة وبالذات الاستغفار للميت منذ التكبيرة الثانية، جاز، لأن صلاة الميت دعاء وليس فيها دعاء خاص، وإنّا يكون الدعاء للميت بأية عبارة اتفقت، والأولى إضافة الشهادتين والصلاة على النبي وآله فيها.
- ٣- لا تكفي أربع تكبيرات إلا للتقية أو إذا كان الميت منافقاً، وإذا نقص التكبير أمّة مع
   بقاء الموالاة وأعاد الصلاة عند فقدها.
- ٤- يجوز الدعاء باللغات الأخرى أثناء الصلاة على الميت، شريطة إيراد أقل الواجب

٥ - ليس في صلاة الأموات تسليم، وليس فيها ركوع أو سجود، ويحرم أن يضاف إليها ما ليس فيها بقصد التشريع، لأنها بدعة.

٦- يجوز لك أن تشير إلى الميت في الدعاء بضمير المذكر أو المؤنث، خصوصاً إذا لم تعرف جنسه، فإذا ذكّرت الضمير فقد أشرت إلى البدن أو النعش، وإن أنّثت فقد أشرت إلى الجنازة.

٧- إذا لم تعرف عدد التكبيرة التي كبرت (هل هي الثالثة أو الرابعة مثلاً) تبني على
 الأقل، إلا أن تكون لديك أمارة تدلك على الأكثر.

٨- ويجب أن يوضع الميت مستلقياً على ظهره ورأسه إلى يمين المصلي، وأن يقف المصلي خلفه، ولا يكون الجنازة بعيدة إلا مع حلفه، ولا يكون الجنازة بعيدة إلا مع اتصال الصفوف، وأنْ يستقبل المصلي القبلة، وأن يكون الميت عند الصلاة عليه قد غسل وكفن وأنْ تستر عورته إن فقد الكفن.

9 - على المصلي أنْ يكون قائماً حين الصلاة، ومستقراً بما لا يخالف القيام، وأنْ يوالي فصول الصلاة بما يحفظ صورتها وأنْ ينوي ميتاً معيناً، وأنْ يقصد القربة إلى الله تعالى.

• ١ - ولكن صلاة الميت ليست كالصلاة المفروضة في كل أحكامها. فلا يجب على المصلي أن يكون بدنه أو لباسه طاهراً، بل لا المصلي أن يكون بدنه أو لباسه طاهراً، بل لا إشكال في صلاته حتى لو كان لباسه غصبياً، وإن كان الأحوط مراعاة ترك مبطلات الفرائض، وبالذات: التكلم، والضحك، والالتفات عن القبلة.

۱۱- إذا لم يُصَلَّ على الميت حتى دفن وجب أن يُصلَّى على قبره، وكذا لو تبيَّن بعد الدفن أن صلاته كانت باطلة، ولا يجوز نبش القبر من أجل الصلاة، وإذا لم يُصَلَّ عليه حتى مضى يوم وليلة من دفنه فالأحوط أن يُصلى عليه، وإذا برز من القبر بسبب ما (كالسيل) يصلى عليه حسب الاحتياط المستحب.

17 - لا وقت محدد لصلاة الميت، حتى في أوقات كراهة الصلاة لا بأس بالصلاة عليه، وإذا تضايقت وصلاة الفريضة قدمت الفريضة لوقت فضيلتها، وأخرت صلاة الميت، إلا إذا خيف على الميت من الفساد أو غيره.

١٣ - يجوز الصلاة على مجموعة أموات صلاة واحدة مشتركة، وإذا كان الإمام يصلي على ميت فأحضرت جنازة أخرى يمكن إشراكها في التكبيرات المتبقية. ثم تختص الثانية بها

أحكام الطهارة... تخلفت عنه من التكبير..

ويمكن إتمام الصلاة على الأول ثم البدء بالصلاة على الثاني، كما يجوز قطع الصلاة على الميت الأول ثم إشراكه مع الثاني في صلاة واحدة.

١٤ - ويستحب في الصلاة على الميت الطهارة، ويجوز التيمم لها إذا خشى فوتها عنه.

١٥ - ويستحب أن يقف المصلي مقابل وسط الميت الذكر وعند صدر الميت الأنثى، كما
 يستحب أن يكون حافياً وأن يرفع يديه عند التكبيرة الأولى، بل عند كل تكبيرة، وأن يقف قريباً
 من الجنازة وأن يرفع صوته بالتكبير بل عند الأدعية إذا أراد إسماع من خلفه ليتبعوه فيها.

١٦ - ويستحب أن يختار للصلاة على الميت مواقع ارتياد المؤمنين حتى تكثر الجماعة، دون المساجد حيث تكره فيها الصلاة على الميت باستثناء المسجد الحرام.

١٧ - ويستحب الاجتهاد في الدعاء للميت كما للمؤمنين، وأن ينادى قبل إقامتها ثلاثاً (الصلاة).

١٨ - بإمكانك الصلاة على الميت حسب إحدى الصورتين التاليتين:

الأولى: الكيفية المقتصرة على الواجب، وهي كما يلي:

تنوي أو لا وتقصد القربة إلى الله تعالى ثم تكبر وتقول بعد التكبيرة الأولى: «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ الله».

ثم تكبر الثانية وتقول: «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَصَلِّ عَلَى جَمِيعِ الْأَنْبِيَاءِ وَالْمُرْسَلِينَ». ثم تكبر الثالثة وتقول: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّوْمِنَاتِ».

ثم تكبر الرابعة وتقول: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهِذَا المُيِّت» إن كان رجلاً، أو «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهَذَهِ المُيتَة» إن كان رجلاً، أو «اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ لِأَبُويْهِ الْمِيتَة» إن كانت امرأة. أمّا إذا كان الميت طفلاً قال بعد التكبيرة الرابعة: «اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ لِأَبُويْهِ وَلَنَا سَلَفاً وَفَرَطاً وَأَجْراً».

ثم تكبر الخامسة، وبها تنتهي الصلاة.

الثانية: الكيفية المفصّلة التي تحتوي على الأذكار المستحبة أيضاً، وهي كما يلي:

تقول بعد التكبيرة الأولى:

«أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، أَرْسَلَهُ

بِالْحُقِّ بَشِيراً وَنَذِيراً بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ».

وبعد التكبيرة الثانية تقول:

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَارْحَمْ مُحَمَّداً وَآلَ مُحَمَّدٍ، وَبَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، كَأَفْضَلِ مَا صَلَّيْتَ وَبَارَكْتَ وَتَرَجَّمْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ نَجِيدٌ، وَصَلِّ عَلَى جَمِيعِ الْأَنْبِيَاءِ وَاللَّهُ مَدَاءِ وَالصِّدِيقِينَ وَجَمِيعِ عِبَادِكَ الصَّالِينِ».

وتقول بعد التكبيرة الثالثة:

«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ الْأَحْيَاءِ مِنْهُمْ وَالْأَمْوَاتِ، تَابِعْ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ بِالْخُيْرَاتِ إِنَّكَ مُجِيبُ الدَّعَوَاتِ، إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ».

وبعد التكبيرة الرابعة (إنْ كان الميت ذكراً) تقول:

«اللَّهُمَّ عَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدِكَ، وَابْنُ أَمَتِكَ، نَزَلَ بِكَ وَأَنْتَ خَيْرُ مَنْزُولٍ بِهِ. اللَّهُمَّ إِنَّا لَا نَعْلَمُ مِنْهُ إِلَّا خَيْراً، وَأَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنَّا. اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ مُحْسِناً فَزِدْ فِي إِحْسَانِهِ، وَإِنْ كَانَ مُسِيئاً فَتَجَاوَزْ عَنْهُ وَاغْفِرْ لَهُ. اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ عِنْدَكَ فِي أَعْلَى عِلِّيِّنَ وَاخْلُفْ عَلَى أَهْلِهِ فِي الْغَابِرِينَ وَارْحَمْهُ بِرَحْمَتِكَ عَلَى أَدْكِمِ الرَّاحِينَ».

يَا أَرْحَمَ الرَّاحِينَ».

ثم تكبر الخامسة، وتنتهي الصلاة.

وإذا كان الميت أُنثي فإنّ الدعاء بعد التكبيرة الرابعة يكون على النحو التالي:

«اللَّهُمَّ إِنَّ هَذِهِ أَمَتُكَ، وابنةُ عَبْدِكَ، وابنةُ أَمَتِك، نَزَلَت بِكَ وَأَنْتَ خَيْرُ مَنْزُولٍ بِها. اللَّهُمَّ إِنْ كَانَت مُحْسِنةً فَزِدْ فِي إِحْسَانِها، وَإِنْ كَانَت مُحْسِنةً فَزِدْ فِي إِحْسَانِها، وَإِنْ كَانَت مُحْسِنةً فَرَدْ فِي إِحْسَانِها، وَإِنْ كَانَت مُسِيئةً فَتَجَاوَزْ عَنْها وَاغْفِرْ لَها. اللَّهُمَّ اجْعَلْها عِنْدَكَ فِي أَعْلَى عِلِّيِّينَ وَاخْلُفْ عَلَى أَهْلِهِا فِي كَانَت مُسِيئةً فَتَجَاوَزْ عَنْها وَاغْفِرْ لَها. اللَّهُمَّ اجْعَلْها عِنْدَكَ فِي أَعْلَى عِلِّيِّينَ وَاخْلُفْ عَلَى أَهْلِهِا فِي الْغَابِرِينَ وَارْحَمْها بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِينَ».

## كيف تدفن الأموات؟

۱ - الدفن واجب كفائي، فيجب أن يوارى جسد المسلم في التراب، بحيث يؤمن من السباع، ويأمن الناس من رائحته، ولا يكفي وضعه في تابوت أو جدار دون مواراته إلاّ عند الضرورة.

٢- يوضع الميت في قبره على جنبه الأيمن بحيث يستقبل بوجهه القبلة، وهكذا يدفن
 جزء الجسد ما أمكن.

٣- من مات في السفينة يحفظ حتى يصل إلى البر، فإن لم يمكن يجعل في خابية ويرمى بها في البحر أو يثقل بحجر أو حديدة ويرمى في البحر، والأحوط استحباباً أن يستقبل بوجهه القبلة عند رميه.

- ٤ الواجب في الدفن تحققه ولو من دون قصد التقرب، فلو قامت الأجهزة بحفر الأرض ووضع الميت كفي إلا أن أمر دفن الميت إلى وليه. فلا يجوز لأحد أن يبادر من دون إذن بذلك.
  - ٥ الطفل المتولد من مسلم أو مسلمة يدفن بالطريقة الإسلامية على الأقوى.
- ٦- لا يجوز هتك المؤمن بدفنه في مزبلة أو بالوعة، كما لا يجوز دفنه في مقابر غير
   المسلمين إذا كان ذلك هتكاً له.
- ٧- لا يجوز الدفن في مكان مغصوب، ولا في قبر ميت آخر لم يندرس، أو في أرض موقوفة بغير إذن المتولي لها، ولا في وقف لم يهيأ لهذه الغاية كالمساجد والمدارس، وكذلك في المرافق العامة التي تتنافى والدفن مثل الطرق السالكة التي يضر بوضعها الدفن فيها.
- ٨- الأجزاء التي تبان من جسد الميت تدفن معه حتى الشعر والسن حيث توضع معه في
   كفنه، والأجزاء التي تبان من جسم الحي لا يجب دفنها كالظفر والسن والشعر، بل يستحب ذلك.
- ٩ إذا مات الجنين في بطن أمه أُخرج بأية وسيلة أرفق وانسب لاحترام الميت، ولو ماتت الأم و في بطنها جنين حيٍّ أخرج أيضاً ولو بشق بطن الأم ثم خياطته قبل دفنها.
- ١٠ لقد وردت في أحاديث السنة الشريفة جملة آداب في الدفن وبعده؛ ينبغي للمؤمن التعبد بها والالتزام بها والله الموفق.

### أحكام القبور:

١ - لا يجوز هتك حرمة الميت، أليس حرمة المؤمن ميتاً كحرمته حياً؟ وقد أفتى فقهاؤنا الكرام بحرمة نبش قبر الميت، أمّا لحرمة هتك صاحبه، وإمّا لأن حكمة الدفن تقتضي عدم النبش. أليست الحكمة فيه إخفاء ما يجري عليه بعد الموت من تغير، ومنع انتشار الريح وغيره منه؟ فإذا جاز النبش انتفت الحكمة.

٢- واستثنى البعض ما لو ترتب إيفاء حق على النبش كما لو دفن في أرض غصباً، أو في كفن مغصوب، أو توقف إثبات جريمة على رؤية الجسد المدفون، أو توقف إثبات حق شخص على رؤية جسد الشخص المدفون.

وهذه الحقوق وغيرها تقتضي جواز النبش لو كانت أهم من حرمة الميت، وأما لو كانت قيمة الكفن أو الأرض أو ذلك الحق المختلف فيه ضئيلة، فإنّ أصل العدل والقسط، وأصل لا ضرر ولا ضرار، وحكم حرمة نبش القبر كل ذلك يدعو إلى إيفاء حق صاحب الحق بطريقة أخرى، وحتى لو لم يرض بذلك، لأنّ رضاه شرط عند عدم الإضرار بالميت، وعدم ظلمه بنبش قبره وهتك حرمته والله العالم.

٣- ينبغي أن يلحق بها سبق إمكان النبش فيها إذا توقف حق عام عليه كها إذا كانت هناك منطقة تعاني من اختناق مروري يتضرر منه الناس، وكان الحل الوحيد فتح شارع يخترق مقبرة، فلو نقل الموتى من هناك إلى مكان آخر بعد نبش قبورهم ارتفع الضرر؛ فإنه لا يبعد القول بجواز ذلك، إذا كان رفع الضرر أهم من حرمة الموتى ولم يمكن بطريقة ثانية.

٤ - وأجازوا النبش فيها لو دفن الميت بلا غسل أو كفن. وهو كذلك إذا لم يستوجب ضرراً على أحد، كما إذا علم ذلك بعد أيام حيث يحتمل انتشار المرض بسبب نبش القبر، أو يكون فيه هتك حرمة الميت، لتغير وضعه والله العالم.

وإذا دفن بغير صلاة صُلّي على قبره.

٥ - وقالوا يجوز وضع الميت في تابوت ثم يدفن التابوت فإذا أرادوا نقله إلى أرض مقدسة، نقلوا التابوت بلا حاجة إلى نبش القبر.

والأولى بـل الأحـوط ترك ذلك لأنّه يلزم بذلك أحد المحذورين، فإمّا الإخلال بدفن الميت أولاً إنْ لم يكـن الوضع في التابوت دفناً، وأمّا ارتكاب النبش بعد الدفن إنْ سمي دفناً والله العالم.

7 - وكذلك قالوا بجواز نقل القبر كله كها يفعل اليوم بنقل عدة أمتار مكعبة من حول القبر ليضمن انتقال القبر وما فيه إلى محل آخر دون نبشه. ويجوز ذلك عند الضرورة من خشية سيل أو توسع بناء ضروري، أو فتح طريق لابد منه وما أشبه.

٧- إذا استلزم بقاء القبر هتكاً للميت، كما إذا تبين أن دفنه كان في بالوعة أو إذا وقع قبره في طريق عام لا يصلح لمثله، فإن جواز النبش لنقله هو الأقوى، والأولى تحقيق ذلك بما يجنب النبش إن أمكن.

٨- الوصية بالنبش غير نافذة على الأقوى إذ إن حرمته قد لا تكون من جهة هتك
 حرمة الميت فقط.

9 - إذا اندرس القبر بحيث لم يعد يسمّى قبراً إلاّ تجاوزاً، جاز هدم آثاره إلاّ إذا تعلقت بتلك الآثار مصلحة شرعية، كأن تكون موضع احترام المؤمنين.. ومركز عبادتهم ومحل صلواتهم ودعواتهم، كقبور الأولياء والصالحين، فإنه لا يجوز هدمها.

#### غسل مس الميت:

١ - جرت السنة الواجبة باغتسال من مس جسد ميت بعد أنْ يبرد وقبل أنْ يتم تطهيره بالأغسال الثلاثة. أمّا إذا طهّر الميت بدل الغسل بالتيمُّم فالاحتياط الوجوبي هو الغسل عند مسه. سواء كان الميت مسلماً أو كافراً، كبيراً أو صغيراً، حتى السقط إذا أطلق عليه أنّه إنسان عرفاً.

٢- إذا احتك شعر الحي بشعر الميت أو بجسده، أو مست يد الحي شعر الميت، فلا غسل، إلا إذا اعتبره الناس مسأ للميت. كأن يضع يده على رأس الميت أو وجهه أو يده وكان فيها شعر ممّا يسمّى عرفاً بمس الميت. أمّا مماسّة العظم والظفر والسن وما أشبه، فإن فيه الغسل لأنّه يسمّى مسّ الميت، على الأحوط.

٣- العضو المنفصل عن الميت إذا كان يشتمل على العظم يجب الغسل بمسّم، بلى في العظم المجرد إذا مرّت عليه سنة من الوفاة أو أكثر ورد حديث بعدم وجوب الغسل.

٤ - مع الشك فيها يوجب الغسل من مس الميت، يحكم بالبراءة منه فلا يجب الغسل،
 و هكذا لو شككت أنّ مسَّك له كان قبل و فاته أو بعده، أو من وراء ساتر، أو إنّك مسست جسده أم شعره وما أشبه فليس عليك غسل.

بلى لو لم تعلم أن الميت الذي مسست جسده كان قد غسّل أم لا فعليك أن تغتسل.

٥ - إذا تم مسَّ الميت من قبل طفل فعليه أن يغتسل بعد بلوغه، وقالوا بصحة غسله إذا كان مميزاً كسائر عباداته، والأحوط أن ينوي وليه عنه ثم يغسله إنْ لم يكن مميزاً، وكذلك المجنون.

٦- من كان عليه غسل مسِّ الميت لا تصح صلاته وسائر عباداته التي تتوقف على الطهر إلا بعد الغسل، وليس عليه وضوء على الأقوى.

٧- يجوز لمن عليه هذا الغسل الدخول في المساجد وقراءة العزائم على الأقوى، والأحوط ترك ما يتركه الجنب والحائض.



\* أَحْكَامُمُقَدَّمَاتِ الصَّلَاةِ \* أَحْكَامُ أَفْعَالِ الصَّلَاةِ \* أَحْكَامُ الْخَلَلِ فِي الصَّلَاةِ \* أَحْكَامُ الْخَلَلِ فِي الصَّلَاةِ \* أَحْكَامُ سَائِر الصَّلَوَاتِ \* أَحْكَامُ سَائِر الصَّلَوَاتِ

أحكام الصِلة.....

# الصلاة شعار الإيمان(١)

﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنفِقُونَ ۞ أُولَيِّكَ هُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَكُمْ دَرَجَتُ عِندَرَيِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقُ كَرِيمٌ ﴾(٢).

إن الإيمان هو الذي يتجلى في القلب وجلاً، وفي العقل يقيناً، وفي العمل توكلاً، وفي السلوك صلاة، وفي الاقتصاد إنفاقاً، وإذا تأملنا هذه الصفات في فاتحة سورة الأنفال، لو جدناها توصل بين الإيمان، وبين حقائقه التي تتجلى في الواقع، والتي تخرجنا من ظلمات الذات إلى نور الحق (معرفة الله، وذكره، وآياته، وأحكامه) وهكذا يتجلى الإيمان في التوكل على الله، والصلاة لله، والإنفاق على عباد الله.

لكن بم تستكمل حقائق الإيمان؟ أليس بالصلاة؟.

لنستمع إلى رسول الله عنه حيث يقول: «مَنْ أَسْبَغَ وُضُوءَهُ، وَأَحْسَنَ صَلَاتَهُ، وَأَدَّى لنستمع إلى رسول الله عنه حيث يقول: «مَنْ أَسْبَغَ وُضُوءَهُ، وَأَحْسَنَ صَلَاتَهُ، وَأَدَّى النَّصِيحَةَ لِأَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّهِ، فَقَدِ اسْتَكْمَلَ حَقَائِقَ الْإِيمَانِ، وَأَبُوَابُ الْجُنَّةِ مُفَتَّحَةٌ لَهُ»(٣).

والصلاة، هي الصلة بين قلب العبد ونور الله، وهي معراج المؤمن إلى عرش الله. و: «لَوْ يَعْلَمُ اللهُ مَا يَعْشَاهُ مِنْ جَلَالِ الله مَا سَرَّهُ أَنْ يَرْفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السُّجُودِ»(٤) كما يقول أمير المؤمنين عَلِيكَالِيِّ.

وهي رمز تعبد الإنسان لله، وتسليمه لأمره في كافة حقول حياته.

<sup>(</sup>١) هذا الموضوع مأخوذ من موسوعة التشريع الإسلامي الجزء الرابع للمؤلف، وقد ثُبِّت هنا لأهميته الموضوعية.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، آية: ٣ - ٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار، ج٧٩، ص٢١٨.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار، ج٧٩، ص٢٠٧.

ولذلك فإنَّ الصلاة أول ما ينظر من عمل العبد، فقد روي عن علي عَلَيَكُلاَ قول رسول الله عَلَيْ اللهُ عَمُودَ الدِّينِ الصَّلَاةُ، وَهِيَ أَوَّلُ مَا يُنْظَرُ فِيهِ مِنْ عَمَلِ ابْنِ آدَمَ، فَإِنْ صَحَّتْ نُظِرَ فِي عَمَلِهِ، وَإِنْ لَمْ تَصِحَّ لَمُ يُنْظَرُ فِي بَقِيَّةِ عَمَلِهِ»(١).

وهي إطار ذكر الله الذي هو أكبر، ولغة الخطاب المباشر بينه وبين الله، وهي -بكلمة - عمود الدين، ومحور أحكامه، ولحظة الشهادة بالحق، وشعار القيام بالقسط.

قال أبو جعفر عَلَيَكُلِمُ: «الصَّلَاةُ عَمُودُ الدِّينِ، مَثَلُهَا كَمَثَلِ عَمُودِ الْفُسْطَاطِ، إِذَا ثَبَتَ الْعَمُودُ ثَبَتَ الْأَوْتَادُ وَالْأَطْنَابُ وَإِذَا مَالَ الْعَمُودُ وَانْكَسَرَ لَمْ يَثْبُتْ وَتِدٌ وَلَا طُنُبٌ»(٢).

و إقامة الصلاة رمز مدنية الإيهان، حيث قال ربنا سبحانه: ﴿ وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيوِأَن تَبَوَّءَ الِقَوِّمِكُمُا بِمِصْرَ بُيُّوتًا وَٱجْعَلُواْ بُيُوتَكُمُ قِبْلَةً وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوَةً وَبَقِيرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣).

وهكذا يبشر الله المؤمنين لصلاتهم وعبادتهم فقد رُوِيَ عن الإمام الصادق عَلَيْكِلا أَنّه قال: «لِلْمُصَلِّي ثَلَاثُ خِصَالِ: إِذَا قَامَ فِي صَلَاتِهِ يَتَنَاثَرُ الْبِرُّ عَلَيْهِ مِنْ أَعْنَانِ السَّهَاءِ إِلَى مَفْرِقِ وَاللهُ مَنْ بَعْنَانِ السَّهَاءِ، وَمَلَكُ يُنَادِي أَيُّهَا المُصَلِّي لَوْ تَعْلَمُ مَنْ تُنَاجِي مَا انْفَتَلْتَ» (٤).

# علامة الإيمان:

والصلاة علامة الإيهان وزاد المؤمن ليوم المعاد، لنستمع إلى الباري عز وجل وهو يخاطب رسوله: ﴿ قُل لِعِبَادِىَ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ يُقِيمُواْ ٱلصَّلَوَةَ وَيُنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً مِّن قَبّلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَلُ ﴾(٥).

وهكذا رُوِيَ عن الإمام الصادق عَلَيَهُ إِنَّهُ الْمُؤْتَى بِشَيْخ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ فَيُدْفَعُ إِلَيْهِ كِتَابُهُ ظَاهِـرُهُ مِمَّا يَلِي النَّاسَ لَا يَرَى إِلَّا مَسَـاوِئَ فَيَطُولُ ذَلِكَ عَلَيْهِ فَيَقُولُ: يَا رَبِّ أَتَأْمُرُ بِي إِلَى النَّارِ؟. فَيَقُولُ الجُبَّارُ جَلَّ جَلَالُهُ: يَا شَيْخُ أَنَا أَسْتَحْيِي أَنْ أُعَذِّبَكَ وَقَدْ كُنْتَ تُصَلِّي لِي فِي دَارِ الدُّنْيَا اذْهَبُوا بِعَبْدِي إِلَى الجُنَّةِ» (١٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٤، ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٤، ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، آية: ٨٧.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٤، ص٣٤.

<sup>(</sup>٥) سورة إبراهيم، آية: ٣١.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٤، ص٠٤.

والصلاة تطفئ نيران الذنوب التي يوقدها الإنسان بين الصلاة والصلاة، وهكذا جاء في الأثر المروي عن النبي عَلَيْ اللهُ : «مَا مِنْ صَلَاةٍ يَحْضُرُ وَقْتُهَا إِلَّا نَادَى مَلَكٌ (بَيْنَ يَدَي الله) أَيُّهَا النَّاسُ قُومُوا إِلَى نِيرَانِكُمُ الَّتِي أَوْقَدْتُمُوهَا عَلَى ظُهُورِكُمْ فَأَطْفِئُوهَا بِصَلَاتِكُمْ»(١).

وهي من أبرز صفات المتقين الذين جاء القرآن هدى لهم: ﴿الْمَرْ ۚ الْكَالَاكِ اَلْكَ الْكَالَاكِ اَلْكَ الْكَ الْمَ الْمُ اللّهُ الل

و قال الله تعالى: ﴿طسَّ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْقُرَءَانِ وَكِتَابٍ مُّبِينٍ ۚ ﴿ هُدَى وَيُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ۚ ٱللَّايِنَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ ٱلزَّكَوٰةَ وَهُم بِٱلْآخِزَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ﴾ (٣).

## أسمى الأعمال:

وهي أسمى الأعمال الصالحة ومن أعظمها أجراً عند الله. قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ اللهُ عَلَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ المَنُواُ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلَاةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكَاةَ لَهُمْ أَجَرُهُمْ عِندَرَيِّهِمْ ﴾(٤).

وهكذا رُوِيَ عن الإمام أمير المؤمنين عَلَيْتَلَا قال: «لَوْ يَعْلَمُ المُصَلِّي مَا يَغْشَاهُ مِنْ جَلَالِ اللهُ مَا سَرَّهُ أَنْ يَرْفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السُّجُودِ»(٥)، وقال عَلَيْتَلا ﴿ - فِي حديث الأربعائة - : «مَنْ أَتَى الصَّلَاةَ عَارِفاً بِحَقِّهَا خُفِرَ لَهُ..»(٦).

وهي أفضل شكر على نعم الله الكثيرة (الكوثير) بل هي خير كثير، حيث يقول ربنا سبحانه: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكَوْتُرُ اللهُ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَرْ اللهِ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ أَلْكُوْتُرُ اللهُ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَرْ اللهِ اللهِ عَلَى هُوَٱلْأَبْرُ ﴾ (٧).

## شرط الولاية:

وإقامة الصلاة من شرائط الولاية، فمن تولّى المسلمين وجب عليه أن يقيم الصلاة فيهم، اليس الله تعالى يقول: ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَنَّاهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ﴾(^).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٤، ص١٢٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ١-٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، آية: ١-٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، آية: ٢٧٧.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار، ج٧٩، ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٤، ص٢٢٨.

<sup>(</sup>٧) سورة الكوثر، آية: ١-٣.

<sup>(</sup>٨) سورة الحج، آية: ١٤.

ويقول أيضاً: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَيُؤْتُونَ ٱلرَّكُوةَ وَهُمُ وَكِعُونَ ﴾(١).

وأيضاً: ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ ٱللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَى الزَّكُوٰةَ وَلَيْ يَخْشَ إِلَّا ٱللَّهَ فَعَسَى أُوْلَيْكَ أَن يَكُونُواْ مِنَ ٱلْمُهَتَدِينَ ﴿(١).

وهؤلاء هم ولاة المساجد، وسدنة بيوت الله، وهم أولى الناس بها، لا الذين يعمرون ظاهر المساجد ويسعون في خراب واقعها، ويصدون الناس عن سبيل الله.

والصلاة كذلك شرط ولاية المؤمنين لبعضهم (بعد الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر)، اليست إقامة الصلاة شعارهم ورمز عبادتهم لله؟ لنصغي إلى كلام الله العزيز: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَاللَّمُونَ وَاللَّهُونَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوةَ وَاللَّمُونَ عَنِ ٱلْمُنكرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوةَ وَيُولِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (٣).

وهكذا يخرج من ترك صلاته متعمداً من حزب المؤمنين، ويحشر مع المنافقين، حسب الحديث المروي عن النبي عليه و لا تُضَيِّعُوا صَلَوَاتِكُمْ فَإِنَّ مَنْ ضَيَّعَ صَلَاتَهُ حُشِرَ مَعَ قَارُونَ وَهَامَانَ وَكَانَ حَقَّا عَلَى اللهُ أَنْ يُدْخِلَهُ النَّارَ مَعَ المُنافِقِينَ فَالْوَيْلُ لِمَنْ لَمْ يُحَافِظُ عَلَى صَلَاتِهِ وَأَدَاءِ مُنَتَبِهِ (١٤).

والصلاة -من جهة أخرى - تزيد التقوى وتردع مقيمها عن اتباع الشهوات، فالله تعالى يقول: ﴿إِنَّ ٱلصَّكَوَةُ تَنَهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنكَرِ ﴾(٥).

وهي كذلك تذهب السيئات، وقد قال ربنا سبحانه عن الصلاة: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾(٢٠).

## شعار المؤمنين:

والصلاة من شعائر الله التي تختصر القيم الثابتة في حياة المجتمع المؤمن، ولابد أنْ تكون إطاراً للمتغيرات التي يتحاكمون فيها إلى العرف والعقل عبر الشورى، هذا ما نستلهمه

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، آية: ٧١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٤، ص٠٣.

<sup>(</sup>٥) سورة العنكبوت، آية: ٤٥.

<sup>(</sup>٦) سورة هود، آية: ١١٤.

أحكام الصِلة....

من قول الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱسَّتَجَابُواْ لِرَبِّهِمْ وَٱقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَٱمَّرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقَنَّهُمْ يُنفِقُونَ ﴾(١).

وقوله سبحانه: ﴿وَجَعَلْنَاهُمُ أَيِمَّةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَيْهِمْ فِعُلَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَآءَ ٱلزَّكُوْةِ وَكَانُواْ لَنَاعَلِينَ ﴾(٢).

وهي -كذلك- محور اجتهاعهم في يوم عيدهم ولقائهم الأسبوعي (يوم الجمعة) فحول مائدة الصلاة يتواصل المؤمنون، وانطلاقاً من محور الصلاة يديرون شؤونهم ويحلون مشاكلهم، وهي إلى ذلك ذكر الله في ذلك اليوم المشهود، يقول الله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِيكَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَاسَعَوْا إِلَى ذِكْرِ ٱللهِ وَذَرُوا ٱلْبَيْعُ ذَلِكُمُ خَيَرٌ لَكُمُ إِن كُنتُمُ تَعَلَمُونَ ﴾(٣).

## الخشوع في الصلاة:

والخشوع في الصلاة علامة كمال الإيمان، ومعناه -حسب ما يبدو من الآية التالية - ألا يُلهي المصلي عن ذكر ربه، تجارة، ولا بيع، فإذا قام إلى ربِّه يصلي لا يفكر في مصالحه أو ملاهيه، وهذا من شروط بيوت العلم التي أذن الله لها أن ترفع وجعلها مشكاة لنوره، وهكذا قال ربنا -بعد آية النور المعروفة -: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرُ فِيهَا السَّمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ, فِيهَا بِالْفُدُو وَالْأَصَالِ السَّرِيجَالُ لَلهُ اللهُ الل

وتعتبر الصلاة معراج المؤمن إلى الله، كما تعتبر الضراعة فيها قمة التوجه إلى الله سبحانه وهي شرط الفلاح، ومبدأ فضائل الايمان. هذا ما تشير إليه الآية الكريمة: ﴿قَدَّ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾(٥).

#### إقامة الصلاة:

وحفظ الصلاة يعني الاهتمام بأدائها في أوقاتها وبشرائطها وآدابها وهو من علائم الإيمان بالله

وباليوم الآخر، قال الله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِدِّ وَهُمْ عَلَى صَلاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾(١٠).

<sup>(</sup>١) سورة الشورى، آية: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، آية: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الجمعة، آية: ٩.

<sup>(</sup>٤) سورة النور، آية: ٣٦-٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمِنون، آية: ١-٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام، آية: ٩٢.

والصلاة نافذة يطلع المؤمن من خلالها على رحاب الغيب، إنّها دعاء وذكر وتبتل وكلها حقائق غيبية، لذلك فإن الذين يخشون الله بالغيب هم الذين يقيمون الصلاة أي يؤدونها كما أمر الله: ﴿إِنَّمَا لُنُذِرُ ٱلَّذِينَ يَخْشُورَ ﴾ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوَةُ وَمَن تَزَكَّى فَإِنَّمَا يَتَزَكَّى لِنَفْسِهِ \* ﴾ (١).

#### الاستعانة بالصلاة:

وبإقامة الصلاة، يتحدى المؤمنون محاولات الكفار الرامية إلى ردهم إلى الضلالة، لأن الصلاة تورث اليقين في نفوس المؤمنين، وتبعث اليأس في قلوب الكفار. لنستمع إلى كتاب الله العزيز: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنَ أَهُمُ الْكِئْبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنْ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِنْدِ إِيمَنِكُمْ أَفَارًا حَسَدًا مِّنْ عِنْدِ أَنفُسِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ فَاعْفُواْ وَآصَفَحُواْ حَتَى يَأْتِي اللهُ بِأَمْرِهِ اللهَ عَلَى كُلِ مَن بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ فَاعْفُواْ وَآصَفَحُواْ حَتَى يَأْتِي اللهُ بِأَمْرِهِ اللهَ عَلَى كُلِ مَن بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ فَاعْفُواْ وَآصَفَحُواْ حَتَى يَأْتِي اللهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِ مَن بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُمُ ٱلنَّكُوة فَا الرَّكُوة فَا مَنْ اللهُ اللهِ المُن اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُو

وهكذا الصلاة تعين المؤمنين على مكاره الدنيا ومصيباتها، والمؤمنون يستعينون بها على ما أصابهم حسب ما أدبهم الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةَ وَإِنَّهَا لَكِيرَةٌ إِلَّا عَلَى ٱلْخَشِعِينَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ع

والاستعانة بالصلاة أمرٌ مستصعب -أوَليست هذه الاستعانة دليل صدق الإيمان بالله؟ - إلاّ على الذين يخشعون ويظنون أنهم ملاقو ربهم.

فليس المطلوب مجرد التوجه تلقاء القبلة، وإنَّما إقامة الصلاة بشر ائطها، ومن شر ائطها إقامة سائر أحكام الشريعة الغرّاء.

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، آية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ١٠٩-١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ٥٤ – ٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، آية: ١٧٧.

أحكاء الصِلة.....

#### إقامة الصلاة علامة الخبتين:

الإخبات درجة رفيعة في معراج الإيهان، وللمخبتين علامات؛ أبرزها أنهم إذا ذكر الله وجلت قلوبهم، ومنها إقامة الصلاة حيث قال الله تعالى: ﴿ وَيَشِرِ ٱلْمُخْبِتِينَ ﴿ اللهُ اللهُ وَجَلَتُ قُلُوبُهُمْ وَالصَّبِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلَوْةِ وَمُ ٓ اَرَٰقَنَعُهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ (١).

ذلك أنّ الصلاة معراج الروح والسبيل إلى رضوان الله، والمخبتون والتائبون والمنيبون يتخذونها وسيلة الزلفي، وهي تلك التجارة التي لن تبور، يقول الله سبحانه عن المنيبين: ﴿ ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ وَاتَقَوْهُ وَأَقِيمُوا الصَّلَوْةَ وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (٢).

ويقول ربنا سبحانه عن التجارة التي لن تبور والتي كانت من أعظم أركانها إقامة الصلاة: ﴿ إِنَّ ٱللَّذِينَ يَتْلُونَ كِئْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنَاهُمْ سِرًّا وَعَلانِيَةً يَرْجُونَ يَجْدُرَةً لَن تَبُورَ ﴾ (٣).

وهكذا نتلو في آية أخرى عن قيام الليل حيث ميعاد المخبتين مع الله سبحانه: ﴿ إِنَّ وَبَكَ يَعْلَوْأَنَكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن ثُلُثِي النَّهِ مَوْضَفَهُ، وَظُلْنَهُ، وَطَايِفَةٌ مِنَ اللَّذِينَ مَعَكُ وَاللَّهُ يُقَدِّرُ الْيَّلَ وَالنَّهَارَّ عَلِمَ أَن لَن تُحَصُّوهُ وَنَكَ يَعْلَوُ أَن لَن تُحَمُّوهُ وَاللَّهُ يَعْلَوْنَ فِي اللَّهُ عَلَمَ أَن سَيكُونُ مِن كُونَ مِن كُونَ مِن الْقُرْءَانَ عَلِمَ أَن سَيكُونُ مِن كُونَ مِن اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمَ أَن سَيكُونُ مِن اللَّهُ وَءَاخُرُونَ يَضْرِبُونَ فِي اللَّوَكُونَ مِن اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ وَعَلَمُ اللَّهُ وَعَلَمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد شرط الله على بني إسرائيل ونقبائهم أن يقيموا الصلاة، وشرط لهم أن يكون معهم ما داموا على هذا العهد، فقال ربنا سبحانه: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ أَخَذَ ٱللَّهُ مِيثَنَقَ بَنِ إِسْرَءِ يلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ ٱثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا وَقَالَ ٱللَّهُ إِنّي مَعَكُم ۖ لَيِنْ أَقَمْتُمُ ٱلصَّكَوَةَ وَءَاتَيْتُمُ ٱلزَّكُوةَ وَءَامَنتُم بُرُسُلِي وَعَزَرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ (٥).

#### الحافظة على الصلوات:

ولأن الصلاة معراج المؤمن وشعار عبوديته لله، ورمز إخلاصه لله، فإنّ المؤمنين

<sup>(</sup>١) سورة الحج، آية: ٣٤-٣٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم، آية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، آية: ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة المزمل، آية: ٢٠.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، آية: ١٢.

١٧٠ ...... أحكامُ العِبَ اداتِ

يحافظون عليها دائماً، وفي كل الظروف:

- ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ خُلِقَ هَـلُوعًا ﴿ آلَ إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّجَزُوعًا ﴿ آلَ وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا ﴿ آلَ إِلَّا اللَّهِ مَا أَيْمُونَ ﴾ (١).
  - ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ (٢).
  - ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَ بِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾(٣).

والمحافظة على الصلوات هي التي ترفع الإنسان إلى درجات الإيهان السامية، ومنها حفظه من الهلع على الدنيا، وهكذا جاء في الحديث الشريف عن محمد بن سنان عن الرضا على المنيد (فيمَا كَتَبَ إِلَيْهِ مِنْ جَوَابِ مَسَائِلِهِ: أَنَّ عِلَّةَ الصَّلَاةِ أَنَّمَا إِقْرَارٌ بِالرُّبُوبِيَّةِ لللهُ عَزَّ وَجَلَّ وَجَلَّ وَخَلْعُ الْأَنْدَادِ وَقِيَامٌ بَيْنَ يَدِي الجُبَّارِ جَلَّ جَلَالُهُ بِالذُّلِّ وَالمُسْكَنَةِ وَالْخُضُوعِ وَالِاعْتِرَافِ وَالطَّلَبُ لِلْإِقَالَةِ مِنْ سَالِفِ الذُّنُوبِ وَوَضْعُ الْوَجْهِ عَلَى الْأَرْضِ كُلَّ يَوْم إعْظَاماً لللهُ عَزَّ وَجَلَّ وَأَنْ يَكُونَ ذَاكِراً مَنْ سَالِفِ الذُّنُوبِ وَوَضْعُ الْوَجْهِ عَلَى الْأَرْضِ كُلَّ يَوْم إعْظَاماً لللهُ عَزَّ وَجَلَّ وَأَنْ يَكُونَ ذَاكِراً عَيْرَ نَاسٍ وَلَا بَطِرٍ وَيَكُونَ خَاشِعاً مُتَذَلِّلًا رَاغِباً طَالِباً لِلزِّيادَةِ فِي الدِّينِ وَالدُّنْيَا مَعَ مَا فِيهِ مِنَ عَيْرَ نَاسٍ وَلَا بَطِرٍ وَيَكُونَ خَاشِعاً مُتَذَلِّلا رَاغِباً طَالِباً لِلزِّيَادَةِ فِي الدِّينِ وَالدُّنْيَا مَعَ مَا فِيهِ مِنَ عَيْرَ نَاسٍ وَلا بَطِرٍ وَيَكُونَ فِي ذِكْرِ الله عَزَّ وَجَلَّ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لِتَلَّا يَنْسَى الْعَبْدُ سَيِّدَهُ وَمُدَبِّرَهُ وَخَالِقَهُ فَيْرُ عَلَى فَي فِي فِي فِي إِللَّهُ عَنَ اللَّهُ عَنْ اللهُ عَنْ الْمُعَامِي وَمَانِعاً لَهُ عَنْ الْفَسَادِ» (نَكُونَ فِي ذِكْرِهِ لِرَبِّهِ وَقِيَامِهِ بَيْنَ يَدَيْهِ زَجْراً لَهُ عَنِ المُعَاصِي وَمَانِعاً لَهُ عَنْ أَنْوَاعِ الْفَسَادِ» (نَا اللهُ عَن وَلَا اللهُ عَن إِلْوَاعِلَاهُ اللهُ عَن اللّهُ عَن المُعاصِي وَمَانِعاً لَهُ عَنْ أَنْوَاعِ

# إقامة الصلاة في كل حال:

في الحالات الاستثنائية (كالحرب) ينبغي أن نذكر الله، أمّا عند الطمأنينة فالمفروض إقامة الصلاة (لا مجرد ذكر الله) والفرق بينها كبير، حيث إنّ إقامة الصلاة تعني: إقامتها بشروطها، بينها الذكر يمكن بأية طريقة قياماً أو قعوداً أو على الجنوب، لنتلو معاً كلام الله العزيز: ﴿ فَإِذَا قَضَيّتُ مُ الصَّلَوْةَ فَا ذَكُرُواْ اللّهَ قِيكَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُم فَإِذَا الطَمَأَنتُم فَأَقِيمُواْ الصَّلَوَة إِنّ الصَّلَوَة كَانتُ عَلَى المُؤمِّ مِنين كِتَابًا مَّوقُوتًا ﴾ (٥).

«فَاتَ النَّاسَ مَعَ أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ عَلَيْكِ لِذَي مَ صِفِّينَ صَلَاةُ الظُّهْرِ وَالْعَصْرِ وَالمُغْرِب وَالْعِشَاءِ الْآخِرَةِ فَأَمَرَهُمْ مُ عَلِيٌّ أَمِيرُ المُؤْمِنِينَ عَلَيْكِ فَكَبَّرُوا وَهَلَّلُوا وَسَبَّحُوا رِجَالًا وَرُكْبَاناً لِقَوْلِ الله:

<sup>(</sup>١) سورة المعارج، آية: ١٩-٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج، آية: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، آية: ٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٤، ص٨.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، آية: ١٠٣.

﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكُبَانًا ﴾ (١) ، فَأَمَرَهُمْ عَلِيٌّ فَصَنَعُ وا ذَلِكَ » (١) . فإنّ الصلاة لا تترك بأي حال، لأنها كانت كتاباً موقوتاً على المؤمنين، ولأنها لا تترك في حالة الحرب وهي أشد الحالات على الإنسان، وهذا ما نستلهمه من هذه الآية: ﴿ وَإِذَا ضَرَبُهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحُ أَن نَقَصُرُوا مِن الصَّلَوْةِ إِنْ خِفْنُمُ أَن يَفْكِرُ أُوا إِنَّ ٱلْكُوفِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوًا مُبِينًا ﴾ (٢) .

وهكذا يجب أن تقصر الصلاة في حالة الخوف، ولكنها تبقى مكتوبة على الإنسان لأنها كتاب موقوت (ثابت).

وهكذا جاء في الحديث المأثور عن الإمام الصادق عَلَيَتُلاَ في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّ الصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤُمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوتَا ﴾ (٤)، قَالَ عَلَيَكُلاَ : «كِتَابًا ثَابِتاً وَلَيْسَ إِنْ عَجَّلْتَ قَلِيلاً أَوْ أَخَرْتَ قَلِيلاً بِالَّذِي يَضُرُّ كَ مَا لَمُ تُضَيِّعْ تِلْكَ الْإِضَاعَةَ فَإِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ لقومٍ: ﴿أَضَاعُوا الصَّلَوْةَ وَاتَّ بَعُوا الشَّهَوَ الشَّهَوَ الشَّهَوَ الشَّهَوَ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ لقومٍ: ﴿أَضَاعُوا الصَّلَوْةَ وَاتَّ بَعُوا الشَّهُوتِ فَسَوْفَ يَلْقَونَ غَيًا ﴾ (٥) (١).

ومن هنا فقد وجبت الصلاة حتى عند المواجهة العسكرية، فقد قال الله تعالى: ﴿وَإِذَا كُنتَ فِيهِمۡ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّكَلَوٰةَ فَلْنَقُمۡ طَآبِفَةُ مِّنَهُم مَّعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ أَسْلِحَهُمۡ فَإِذَا سَجَدُواْ فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآيِكُمُ فَأَذُواْ حِذْرَهُمۡ وَأَسْلِحَتَهُمُ وَدَوَا فَلْيَكُولُواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمۡ وَأَسْلِحَتَهُمُ وَدَوَا فَلْيَصَلُواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمۡ وَأَسْلِحَتَهُمُ وَدَا لَا يَعْدَا لَهُ يَصَالُواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتِهُمُ وَاللَّهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللل

### إقامة الصلاة شرط التوبة:

لأنّ الصلاة رمز العبودية، فإنّ من يتوب إلى الله كان عليه أن يثبت توبته بإقامة الصلاة، هذا ما نستوحيه من الآيات الكريمة:

- ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكُوٰةَ فَخَلُّواْ سَبِيلَهُمْ ۖ ﴾ (^).
- ﴿ فَإِن تَابُواْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي ٱلدِّينِّ ﴾ (٩).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج٨٦، ص١١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، آية: ١٠١.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، آية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٥) سورة مريم، آية: ٥٩.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٤، ص٢٩.

<sup>(</sup>٧) سورة النساء، آية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٨) سورة التوبة، آية: ٥.

<sup>(</sup>٩) سورة التوبة، آية: ١١.

١٧٢ أحكامُ العِبَاداتِ

- ﴿ فَإِذْ لَمْ تَفَعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَوةَ وَءَاتُوا الزَّكُوةَ ﴾ (١).

## إقامة الصلاة شعار الدعاة إلى الله:

الصلاة قيمة مهمة، وجوهر هذه القيمة صلة الإنسان بالله سبحانه وتعالى، وأمّا مظهر هذه القيمة فهي ذكر الله، والسجود لله، والركوع لله، وقراءة القرآن الكريم والدعاء وما أشبه

ولذلك فإنها من شعائر الدعاة إلى الله، بل إنها هدفهم الأساسي من بث الدعوة، فيها نستلهمه من إبراهيم عَلَيَكُ الذي أسكن بعض ذريته عند البيت الحرام بهدف إقامة الصلاة: ﴿ رَبَّنَا إِنِّهَ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرِّم رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوَة فَاجْعَلْ أَفْحَرَم رَبّنا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوَة فَاجْعَلْ أَفْحَدَة مِن النَّاسِ تَهْوِى إِلَيْهِم وَارْزُقُهُم مِّنَ الثَّمَرَتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى الللِهُ عَلَى الللْهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى ال

وهكذا كان النبي إسماعيل يأمر أهله بالصلاة، فقال الله تعالى عنه: ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلُهُۥ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَرَيِّهِ ء مَرْضِيًا ﴾(٣).

وكانت وصية لقمان لابنه: ﴿ يَنْبُنَّ أَقِمِ ٱلصَّكَاوَةَ وَأَمَّرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنْهَ عَنِ ٱلْمُنكر

### الصلاة شعار الأمة الإسلامية:

والصلاة من أبرز علائم الأمة الإسلامية حيث قال ربنا سبحانه: ﴿مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَّ هُوَ سَمَّكُكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَلَا لِيكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُوْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى ٱلنَّاسِ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوةَ وَٱعْتَصِمُواْ بِٱللَّهِ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، آية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، آية: ٣٧-٠٤.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، آية: ٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، آية: ١٣٢.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان، آية: ١٧.

<sup>(</sup>٦) سورة الحج، آية: ٧٨.

وإقامة الصلاة كانت كذلك ضمن بنود الميثاق التي كتبها الله على بني إسرائيل حيث قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْ نَا مِيثَنَقَ بَنِي ٓ إِسْرَاءِ يلَ لَا تَعَبُدُونَ إِلَّا الله وَ وَالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَذِي الْقُرْبَيِ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَاللهُ اللهُ وَعَالُوا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَعَالُوا اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ

ولأن الصلاة شعار المسلمين، فإنّ من أبرز شروط قبول توبة المشركين إقامتهم للصلاة، قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا ٱنسَلَحَ ٱلْأَشَهُرُ ٱلْحُرُمُ فَأَقَنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَقَنُلُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتَوُا ٱلزَّكُوةَ فَخَلُواْ سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ عَفُورُ رَحِيمٌ ﴾ (٢).

### الصلاة تزكية النفس:

درجات المؤمن تتسامى بصلاته؛ فكلما حافظ عليها أكثر وأقامها بشروطها، بل وأكثر منها ومن الخشوع فيها، ازدادت صلته بالله سبحانه، وقربه منه -وبالتالي- انعكست هذه الصلة على أبعاد حياته.

فالصلاة تورث التقوى، والتقوى تنهى النفس عن مرديات الهوى، وهكذا قال ربنا سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلصَّكَلُوةَ تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْسَاءِ وَٱلْمُنكِرُّ وَلَذِكُرُ ٱللَّهِ أَكُبَرُ اللَّهِ أَكُبَرُ اللَّهِ أَكُبُرُ اللَّهِ أَكُبُرُ اللَّهِ أَكْبُرُ اللَّهِ أَكْبُرُ اللَّهِ أَكْبُرُ اللَّهِ أَكْبُرُ اللَّهِ أَكْبُرُ اللَّهِ أَكُبُرُ اللَّهِ أَكْبُرُ اللَّهِ أَكْبُرُ اللَّهِ أَكْبُرُ اللَّهِ أَنْ اللَّهِ أَلْمُنكُرُ اللَّهِ أَلْمُنكُرُ اللَّهِ أَنْ اللَّهِ أَلْمُنكُونُ اللَّهُ اللَّهِ أَلْمُنكُونُ اللَّهُ اللَّ

والصلاة تقرب الإنسان من ربه، فيزداد إخلاصاً وتوحيداً وطهراً من درن الشرك، قال الله تعالى: ﴿قُلْ إِنَ هُدَى اللّهِ هُوَ الْهُدَى وَأُمْ اللّهُ اللّهُ لَكِي اللّهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ إِنَ هُدَى اللّهِ هُوَ الْهُدَى وَأُمْ اللّهُ اللّهُ لَكِي اللّهُ اللّهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللّهُ عَلَى اللّهِ هُوَ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ

وقال ربنا سبحانه: ﴿ وَلَيُ بَدِّلُنَهُم مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنَأَ يَعْبُدُونَنِ لَا يُشْرِكُونَ فِي شَيْعًا وَمَن كَا مُنَا اللهُ اللهُ وَعَالُوا اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

أفلا ترى كيف جاءت إقامة الصلاة مباشرة بعد الأمر بالتوحيد وإخلاص العبودية لله، وفي الآية الثانية ارتبطت إقامة الصلاة بطاعة الرسول، لأنَّ إقامة الصلاة تزكى النفس وتهيئها

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آية: ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة العنكبوت، آية: ٤٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، آية: ٧١-٧٢.

<sup>(</sup>٥) سورة النور، آية: ٥٥-٥٦.

العبادات أحكامُ العبادات العب

وهكذا كانت الصلاة أفضل زلفى لأنها تخرق حجاب الشرك، وقد جاء في الحديث المروي عن يزيد بن خليفة قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيْتُلاَ يقول: «إِذَا قَامَ اللَّصَلِّي إِلَى الصَّلَاةِ نَزَلَتْ عَلَيْهِ اللَّائِكَةُ وَنَادَاهُ مَلَكٌ لَوْ يَعْلَمُ هَذَا اللهُ عَلَيْهِ اللَّائِكَةُ وَنَادَاهُ مَلَكٌ لَوْ يَعْلَمُ هَذَا اللَّصَلِّي مَا فِي الصَّلَاةِ مَا انْفَتَلَ»(١).

والصلاة تورث الإحسان، وإنّم المحسنون هم الذين يقيمونها، قال الله تعالى: ﴿ هُدَى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ اللهِ اللهِ تعالى: ﴿ هُدَى وَاللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ ا

والصلاة من أهم العبادات التي تزكي النفس وترفعها إلى درجة الكمال الأسمى: ﴿ ﴿ إِنَّا أَلْإِنسَانَ خُلِقَ هَـلُوعًا اللَّهِ إِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا اللَّهِ إِلَّا ٱلمُصَلِّينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللل

وإقامة الصلاة تساهم في تنمية روح الإصلاح في النفس، والمصلون هم المصلحون: ﴿ وَالَّذِينَ يُمُسِّكُونَ بِاللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوةَ إِنَّا لَانْضِيعُ أَجْرَ ٱلْمُصْلِحِينَ ﴾(٤).

وإقامة الصلاة من آيات الإخلاص في الدين، قال الله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أُمِرُوٓاْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللهَ عَالَى: ﴿ وَمَاۤ أُمِرُوٓاْ إِلَّا لِيَعْبُدُواْ اللهَ عُنِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ۚ وَذَاكَ دِينُ ٱلْقَيَمَةِ ﴾ (٥).

وقال تعالى: ﴿إِنَّنِي أَنَا ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدْنِي وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِي ﴿(١).

### الصلاة ذكر:

جوهر الصلاة وحقيقتها أنّها ذكر الله وحده، فهي رمز العبودية لله، ودليل التسليم وعلامة الإيهان وآية الإخلاص، من هنا قال ربنا سبحانه وهو يبين فائدة الصلاة وأنّها: ﴿تَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءَ وَٱلْمُنكَرِّ وَلَذِكُرُ ٱللّهِ أَكُبَرُ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٤، ص٣٢.

<sup>(</sup>٢) سورة لقمان، آية: ٣-٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المعارج، آية: ١٩-٣٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، آية: ١٧٠.

<sup>(</sup>٥) سورة البينة، آية: ٥.

<sup>(</sup>٦) سورة طه، آية: ١٤.

<sup>(</sup>٧) سورة العنكبوت، آية: ٥٤.

أحكاء الصِلة.....

وقال سبحانه: ﴿وَأَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ لِذِكْرِي ﴾(١).

و قال تعالى: ﴿ قَدَٰ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّى اللَّهِ وَذَكَرَ أَسْمَ رَبِّهِ عَصَلَى ﴾ (٧).

وقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ قِيكَمَا وَقُعُودًاوَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَ اللَّهَ وَيَكَمَا مَا خَلَقَتَ هَاذَا بَطِلًا سُبُحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾(٣).

ولأنها ذكر فإنها لا تترك بحال بل تجب مادامت الحياة، وقد قال ربنا سبحانه: ﴿وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَاكُنتُ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا ﴾(٤).

و قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَآءَ فِي ٱلْخَبَرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَيَصُدَّكُمُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَعَنِ ٱلصَّلَوَ ۗ فَهَلَ ٱنْنُم مُنَهُونَ ﴾ (٥).

ونستلهم من هذه الآية أنّ الصلاة لون من ألوان الذكر، وأنّ بيانها من باب التأكيد على هذا اللون من الذكر باعتباره الذكر الأتم.

وهكذا كانت الصلاة ذكرى للذاكرين: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّكَوْةَ طَرَفِ ٱلنَّهَارِ وَزُلَفَا مِّنَ ٱلْيَلِ ۚ إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذْهِبُنَ ٱلسَّيِّئَاتِّ ذَلِكَ ذِكْرَىٰ لِلذَّاكِرِينَ ﴾ (١).

وقال ربنا سبحانه: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا نُودِئَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ذَلِكُمُ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنُتُوتَعَلَمُونَ ﴾(٧).

### أحكام الصلاة:

هناك قيم تتصل بالصلاة، وحسن إقامتها، أبرزها المحافظة عليها والاستمرار بها وقد تلونا آياتها.

١ - ومن شرائع إقامة الصلاة البدء بالطهارة: ﴿ يَمَا أَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ۗ الصَّلَوْةِ فَاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ

<sup>(</sup>١) سورة طه، آية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعلى، آية: ١٤-١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، آية: ١٩١.

<sup>(</sup>٤) سورة مريم، آية: ٣١.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، آية: ٩١.

<sup>(</sup>٦) سورة هود، آية: ١١٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الجمعة، آية: ٩.

1٧٦ أحكامُ العِبَ اداتِ وَإِن كُنتُمْ جُنُبًا فَأَطَّهَ رُوأً ﴾(١).

٢ - ومن شرائع الصلاة التسبيح: ﴿ وَسَبِّحُوهُ بُكُوةً وَأَصِيلًا ﴿ هُو ٱلَّذِى يُصَلِّي عَلَيْكُمْ وَمَكَتِ كُنتُهُ ﴿ (٢).

٣- كذلك الاعتدال بين الجهر والإخفات فيها: ﴿ وَلَا تَجُهُرُ بِصَلَانِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا وَٱبتَنِع 
 بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴾ (٣).

٤ - وقد بين الله أوقات الصلاة بقوله سبحانه: ﴿ أَقِيرِ ٱلصَّلَوْةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ النَّالُ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ لِإِنَّا قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَابَ مَشْهُودًا ﴾(٤).

فهي ثلاث مواقيت لخمس فرائض في أصل الشرع، ومن جعلها خمساً كان قد أحسن صنعاً.. أو لها دلوك الشمس (الظهر والعصر) وثالثها مقارنة الفجر (صلاة الصبح) وبينهما صلاة المغرب والعشاء عند غسق الليل

٥ - وفي منتصف الليل ندب القرآن المسلمين إلى التهجد، بينها فرض ذلك على النبي والسابقين من الأمّة، قال الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِلُ اللهُ عَلَيْكُ الْمُؤَلِّلُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَّا عَلَّالِي عَلْمُ عَلَّا عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَّاللّهُ عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَّ عَلْكُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا

وقال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ عَنَافِلَةً لَّكَ عَسَىٰٓ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ﴾(١).

٦ - ومن شرائع الصلاة الخشوع فيها: ﴿قَدْأَفْلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ﴾ (٧).

٧- كذلك الصلاة في المساجد مع المؤمنين أفضل: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاثُواْ ٱلزَّكُوةَ وَٱرْكَعُواْ
 مَعَ ٱلزَّكِمِينَ ﴾ (^).

٨- والاهتمام بصلاة الجمعة فور المناداة بها وترك البيع والتجارة، من شرائع الصلاة أيضاً: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ ذَلِكُمْ

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب، آية: ٤٢-٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، آية: ١١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسم اء، آية: ٧٨.

<sup>(</sup>٥) سورة المزمل، آية: ١-٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء، آية: ٧٩.

<sup>(</sup>٧) سورة المؤمنون، آية: ١-٢.

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة، آية: ٤٣.

### صلاة المنافق تصدية:

الصلاة ميزان، بها نعرف المؤمن من المنافق، فمن خشع في صلاته وحافظ عليها واتقى وأنفق وأحسن، فإنه قد أقام الصلاة وكان من المؤمنين حقاً، ومن ألهاه البيع والتجارة عن الصلاة وسها عنها، وإذا قام إليها قام كسلان، فإن كل ذلك علامة نفاقه، لنستمع إلى آيات الله البينات:

- ﴿ فَوَيْ لِكُ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا مَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ اللَّهِ مُمْ يُرَاَّهُونَ ﴿ الْ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ (٢).
  - ﴿ وَإِذَا قَامُوٓ أَ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى ﴾ (٣).
  - ﴿ وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَاوَةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَى ﴾ (٤).

فبينها المؤمنون يسارعون إلى الصلاة، ويسعون إليها سعياً، ترى المنافقين لا يأتونها إلاّ وهم كسالي.

ومن هنا كانت الصلاة معياراً لمعرفة المؤمن من المنافق، ولمعرفة درجات المؤمنين، فقد جاء في الحديث المأثور عن هارون بن خارجة أنّه قال: «ذَكَرْتُ لِأَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتُلِا رَجُلًا مِنْ أَصْحَابِنَا فَأَحْسَنْتُ عَلَيْهِ الثّنَاءَ فَقَالَ لِي عَلَيْتَلِا : كَيْفَ صَلَاتُهُ ؟»(٥).

أمّا المشركون فقد كانت صلاتهم ودعاؤهم عند البيت مكاءً وتصدية، حيث قال الله تعالى عنهم: ﴿ وَمَا كَانَ صَلاَ ثُهُمُ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَاءً وَتَصْدِيدَةً ﴾ (٢). وروى العياشي عن الصادق عَلَيتَ فِي تفسير هذه الآية قال: «التَّصْفِيرُ وَالتَّصْفِيقُ» (٧).

ورُوِيَ أَنهُ: «لَّا اجْتَمَعَتْ قُرَيْشُ أَنْ يَدْخُلُوا عَلَى النَّبِيِّ لَيْلًا فَيَقْتُلُوهُ وَخَرَجُوا إِلَى المُسْجِدِ

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة، آية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الماعونِ، آية: ٤-٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، آية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، آية: ٤٥.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٤، ص٣٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنفال، آية: ٣٥.

<sup>(</sup>٧) تفسير العياشي، ج٢، ص٥٥.

١٧٨ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

يُصَفِّرُونَ وَيُصَفِّقُونَ وَيَطُوفُونَ بِالْبَيْتِ فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ وَمَا كَانَ صَلَا ثُهُمُ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَاّةً وَتَصَّدِينَةً ﴾ (١) فَالْمُكَاءُ التَّصْفِيرُ وَالتَّصْدِيَةُ صَفْقُ الْيَدَيْنِ» (٢).

وأمّا الكفار فقد كانوا يستهزئون بالصلاة بالرغم من أن أي إنسان سوي يحترم الفرد الذي يناجى ربه، ويعتبر ذلك نوعاً من التسامى، بشهادة عقله وفطرته.

قال الله تعالى عنهم: ﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوْةِ ٱتَّخَذُوهَا هُزُوًّا وَلَعِبًا ﴾ (٣).

#### الذين يضيعون الصلاة:

أمّا جزاء الذين يضيعون الصلاة أو يتركونها فهو فقدان المناعة عن الشهوات، قال الله تعالى: ﴿ هِ فَلَكَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلَفٌ أَضَاعُواْ الصَّلَوْةَ وَاتَّبَعُواْ الشَّهَوَتِ ﴾ (٤).

وقد يستدرجه ترك الصلاة إلى التكذيب والابتعاد عن الصراط السوي: ﴿ فَلاَصَدَّقَ وَلاَ صَلَّىٰ اللهِ وَال

وقد يستدرجه ذلك إلى الصدعن سبيل الله ونهي المؤمنين عن الصلاة: ﴿أَرَءَيْتَ ٱلَّذِي يَنْهَىٰ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْدُا إِذَا صَلَّةٍ ﴾(١).

ذلك لأن الحد الفاصل بين الإسلام الحقيقي وبين الكفر هو الصلاة، و: «بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الْكُفُو تَرْكُ الصَّلَاقِ» (^^ كما يقول الرسول الكريم عَلَيْكَ.

وعقبى كل ذلك نار لظى حيث يعترفون -بحسرة - بأنهم تركوا الصلاة، فتركوا كل إحسان ومعروف، وكان مصيرهم إلى النار. حيث يقول ربنا سبحانه: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَاكَسَبَتْ رَهِينَةُ اللهِ النَّارِ عَيْنَ اللهُ عَنِهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَا عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَا عَلْمُ عَلَّا عَلْمُ عَلَّ اللّهُ عَلَا عَ

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار، ج٩، ص١١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، آية: ٥٨.

<sup>(</sup>٤) سورة مريم، آية: ٥٩.

<sup>(</sup>٥) سورة القيامة، آية: ٣١-٣٢.

<sup>(</sup>٦) سورة العلق، آية: ٩-١٠.

<sup>(</sup>٧) بحار الأنوار، ج٣٠، ص٦٧٣.

<sup>(</sup>٨) مستدرك الوسائل، ج٣، ص٥٥.

أحكام الصِلة....

# هكذا صلَّى الإمام عَلَيْتُلِارْ:

عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَى قَالَ: «قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ الله (الإمَامُ الصَّادِقُ عَلَيَكَلِا ) يَوْماً: تُحْسِنُ أَنْ تُصَلِّى يَا حَمَّادُ؟.

قَالَ: يَا سَيِّدِي! أَنَا أَحْفَظُ كِتَابَ حَرِيزٍ فِي الصَّلَاةِ. فَقَالَ عَلَيْكَ قُمْ صَلِّ. قَالَ عَلَيْكَ قُمْ صَلِّ. قَالَ: يَا سَيِّدِي! أَنَا أَحْفَظُ كِتَابَ حَرِيزٍ فِي الصَّلَاةِ. فَقَالَ عَلَيْكَ قُمْ صَلِّ. قَالَ: فَقُمْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ مُتَوَجِّهاً إِلَى الْقِبْلَةِ فَاسْتَفْتَحْتُ الصَّلَاةَ وَرَكَعْتُ وَسَجَدْتُ.

فَقَالَ عَلِيَهِ إِنَّ مَا حَمَّادُ لَا تُحْسِنُ أَنْ تُصَلِّيَ مَا أَقْبَحَ بِالرَّجُلِ أَنْ يَأْتِي عَلَيْهِ سِتُونَ سَنَةً أَوْ سَنَةً فَهَا يُقِيمَ صَلَاةً وَاحِدَةً بِحُدُودِهَا تَامَّةً.

قَالَ حَمَّادٌ: فَأَصَابَنِي فِي نَفْسِيَ النُّالُّ فَقُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ فَعَلَّمْنِي الصَّلَاةَ.

فَقَامَ أَبُو عَبْدِالله عَلِيَ لِهُ مُسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةِ مُنْتَصِباً فَأَرْسَلَ يَدَيْهِ جَمِيعاً عَلَى فَخِذَيْهِ قَدْ ضَمَّ أَصَابِعَ مُفَرَّ جَاتٍ وَاسْتَقْبَلَ بِأَصَابِعِ رِجْلَيْهِ أَصَابِعَ مُفَرَّ جَاتٍ وَاسْتَقْبَلَ بِأَصَابِعِ رِجْلَيْهِ أَصَابِعَ مُفَرَّ جَاتٍ وَاسْتَقْبَلَ بِأَصَابِعِ رِجْلَيْهِ جَمِيعاً لَمْ يُحَرِّفُهُمَ عَنِ الْقِبْلَةِ بِخُشُوعِ وَاسْتِكَانَةٍ وَقَالَ: اللهُ أَكْبَرُ. ثُمَّ قَرَأً: ﴿ اللهَ أَكْبَرُ. وَهُو قَائِمٌ، وَ: ﴿ وَهُو قَائِمٌ، وَهُو قَائِمٌ. وَهُو قَائِمٌ. وَهُو قَائِمٌ.

ثُمَّ رَكَعَ وَمَلَأَ كَفَيْهِ مِنْ رُكْبَتَيْهِ مُنْفَرِجَاتٍ وَرَدَّ رُكْبَتَيْهِ إِلَى خَلْفٍ حَتَّى اسْتَوَى ظَهْرُهُ حَتَّى لَوْ صُبَّ عَلَيْهِ قَطْرَةٌ مِنْ مَاءٍ أَوْ دُهْنٍ لَمْ تَزُلُ لِاسْتِوَاءِ ظَهْرِهِ وَمَدَّ عُنْقَهُ وَغَمَّضَ عَيْنَيْهِ، ثُمَّ سَبَّحَ ثَلَاثاً بِتَرْتِيلِ فَقَالَ: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْعَظِيم وَبِحَمْدِهِ.

ثُمَّ اسْتَوَى قَائِماً فَلَمَّا اسْتَمْكَنَ مِنَ الْقِيَامِ قَالَ: سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ. ثُمَّ كَبَّرَ وَهُوَ قَائِمٌ وَرَفَعَ يَدَيْهِ حِيَالَ وَجْهِهِ.

ثُمَّ سَجَدَ وَوَضَعَ كَفَيْهِ مَضْمُومَتَي الْأَصَابِعِ بَيْنَ رُكْبَتَيْهِ حِيَالَ وَجْهِهِ فَقَالَ: سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى وَبِحَمْدِهِ. ثَلَاثَ مَرَّاتٍ وَلَمْ يَضَعْ شَيْعًا مِنْ بَدَنِهِ عَلَى شَيْءٍ وَسَجَدَ عَلَى ثَمَانِيَةِ أَعْظُمٍ (الْجُبْهَةِ وَالْكَفَّيْنِ وَعَيْنِي الرُّكْبَتَيْنِ وَأَنَامِلِ إِبْهَامَي الرِّجْلَيْنِ) فَهَذِهِ السَّبْعَةُ فَرْضٌ وَوَضْعُ الْأَنْفِ عَلَى الْأَرْض سُنَةٌ وَهُوَ الْإِرْعَامُ.

ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ السُّجُودِ، فَلَمَّا اسْتَوَى جَالِساً قَالَ: اللهُ أَكْبَرُ. ثُمَّ قَعَدَ عَلَى جَانِيهِ الْأَيْسَرِ

<sup>(</sup>١) سورة المدتّر، آية: ٣٨-٤٦.

قَدْ وَضَعَ ظَاهِرَ الْيُمْنَى عَلَى بَاطِنِ قَدَمِهِ الْأَيْسَرِ وَقَالَ: أَسْتَغْفِرُ الله رَبِّي وَأَثُوبُ إِلَيْهِ. ثُمَّ كَبَرَ وَهُوَ جَالِسٌ وَسَجَدَ السَّجْدَةَ الثَّانِيَةَ وَقَالَ كَمَا قَالَ فِي الْأُولَى، وَلَمْ يَسْتَعِنْ بِشَيْءٍ مِنْ جَسَدِهِ عَلَى شَيْءٍ فِي رُكُوعِ وَلَا سُجُودٍ مُجَنِّحًا وَلَمْ يَضَعْ ذِرَاعَيْهِ عَلَى الْأَرْضِ.

فَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ عَلَى هَـذَا وَيَدَاهُ مَضْمُومَتَا الْأَصَابِعِ وَهُوَ جَالِسٌ فِي التَّشَهُّدِ فَلَيَّا فَرَغَ مِنَ التَّشَـهُّدِ سَـلَّم، فَقَالَ عَلِيَّا ﴿: يَـا حَمَّادُ هَكَذَا صَلِّ وَلَا تَلْتَفِتْ وَلَا تَعْبَثْ بِيَدَيْكَ وَأَصَابِعِكَ وَلَا تَبْرُقْ عَنْ يَمِينِكَ وَلَا عَنْ يَسَارِكَ وَلَا بَيْنَ يَدَيْكَ » (١).

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل، ج٤، ص٨٣. وذكره صاحب الوسائل في نفس الكتاب والباب باختلاف يسير في الألفاظ.

# الفصل الأول: أحكام مقدمات الصلاة

# أولاً: الفرائض والنوافل

١ - فرض الله على الإنسان خمس صلوات هي:

ألف: الصلوات اليومية.

باء: صلاة الآيات<sup>(۱)</sup>.

جيم: صلاة الطواف الواجب.

دال: صلاة الميت.

هاء: قضاء الصلوات الفائتة من الوالدين على الولد الأكر.

وقد تجب الصلاة على الإنسان بالالتزام الذاتي وذلك بواسطة النذر أو العهد أو اليمين أو الإجارة.

٢- والصلوات اليومية هي خمس فرائض:

ألف: صلاة الظهر وهي أربع ركعات، وتسمّى الصلاة الوسطى.

باء: صلاة العصر؛ أربع ركعات.

جيم: صلاة المغرب؛ ثلاث ركعات.

دال: صلاة العشاء؛ أربع ركعات.

هاء: صلاة الصبح ركعتان.

٣- يجب في السفر -حسب الشروط الآتية في محلها- قصر الصلوات الرباعية، أي الإتيان ما ركعتين.

<sup>(</sup>١) تجب صلاة الآيات عند كسوف الشمس وخسوف القمر والزلزلة وسائر الحوادث الطبيعية إذا أدت إلى خوف أكثرية الناس وستأتى التفاصيل فيها بعد.

٤ - وفي يـوم الجمعة تؤدّى صـلاة الجمعة ركعتين وبخطبتين بدلاً عن الظهر، حسـب تفاصيل وشروط يأتي ذكرها.

٥ - و لأن الصلاة قربان كل تقي، وهي أفضل القربات إلى الله تعالى، فإنها تستحب ابتداءً؛ بأن يتقرب العبد كلّم اشاء إلى الله بأداء ركعات من الصلاة، تبعث في قلبه الطمأنينة، وتنهاه عن الفحشاء والمنكر، وتقرّبه إلى الله زلفي.

٦- وقد ورد في السنة الشريفة الحث على نوافل معينة ترتبط بالمناسبات الزمانية والمكانية.
 والمكانية. كصلوات ليالي شهر رمضان المبارك، والصلاة عند زيارة قبور النبي شيئي وأهل بيته الطاهرين عين وكذلك صلاة تحية المسجد وغير ذلك (۱).

٧- وأفضل النوافل، الرواتب اليومية وهي أربع وثلاثون ركعة يومياً في غير يوم
 الجمعة، مُقسَّمة على النحو التالى:

ألف: ثمان ركعات قبل فريضة الظهر.

باء: ثمان ركعات قبل العصر.

جيم: أربع ركعات بعد المغرب.

دال: ركعتا الوتيرة بعد العشاء، وتصليان من جلوس وتُعدان ركعة واحدة.

هاء: ركعتان قبل صلاة الصبح.

واو: أحد عشر ركعة نافلة الليل بالترتيب التالي: صلاة الليل؛ ثمان ركعات. وصلاة الشفع؛ ركعتان، وصلاة الوتر؛ ركعة واحدة.

أمّا يوم الجمعة فتضاف فيها أربع ركعات أخرى إلى الستة عشر ركعة (نوافل الظهرين).

 $\Lambda$  ينبغى الإتيان بالصلوات المستحبة ركعتين ركعتين إلا صلاة الوتر فإنها ركعة واحدة.

# ثانياً: أوقات الصلوات اليومية

#### المحافظة على الصلوات:

إذا كانت الصلاة عمود الدين، فإنَّ أهم ما تؤكد عليه عشرات الروايات هو الالتزام بمواقيت الصلوات والمحافظة عليها. فمن أدَّى الصلوات اليومية لوقتهن وحافظ عليهن، لقي

<sup>(</sup>١) يراجع بشأنها كتب الأدعية الموثَّقة، والموسوعات الروائية.

الله وله عنده عهد أن يدخله الجنة، ومن أدّى الصلوات في أوقاتها فهو ليس من الغافلين.

إنَّ تضييع الصلاة والتهاون بها -وهي أول ما يُسأل العبد عنه عند لقاء ربه- يعني ضياع حياة الإنسان.. ذلك لأنه إذا زَكَتْ صلاة الإنسان وقبلت، زكت سائر أعماله وقبلت أيضاً.

وإذا كانت الروايات تؤكد على أن الشيطان لايزال ذَعِراً وخائفاً من المؤمن ما حافظ على مواقيت الصلوات الخمس، فلهاذا يضيّع الواحد منّا صلواته؟ ولماذا لا يلتزم بمواقيت الصلوات؟ ولماذا لا يسدّ الباب الذي يلجه الشيطان، فَيُدخل المتهاون بالصلاة عظائم الذنوب؟.

وإذا كان أحبُّ الأعمال إلى الله أداء الصلاة لوقتها، وهو مقدم على برّ الوالدين والجهاد في سبيل الله، فلماذا لا نتحبب إلى الله ونجنب أنفسنا سخطه؟.

وإذا كنا نتوق لشفاعة رسول الله في يوم الحساب، فليس أمامنا إلا المحافظة على الصلوات في مواقيتها.. لذلك:

١ - لا ينبغي للمؤمن أن يتهاون بالصلاة أو أن يستخف بها، بل عليه أن يبادر إلى
 الصلاة في أول أوقاتها ما أمكن، ولا يقدم على الصلاة أي عمل غير ضروري.

٢- كما لا يجوز تأخير الصلوات عن أوقاتها المكتوبة، خاصة صلاة الصبح حيث ينبغي
 التوسل بأية وسيلة للاستيقاظ قبل طلوع الشمس وأداء الصلاة.

٣- من كان يعلم أن السهر في الليل يؤدي إلى عدم استيقاظه لصلاة الصبح، ينبغي أن ينام مبكراً بحيث يستيقظ للصلاة.

٤ - من يعاني من نوم ثقيل بحيث لا يستيقظ تلقائياً للصلاة ينبغي أن يتخذ أي تدبير يؤدي إلى إيقاظه كالطلب من شخص آخر لكي يوقظه، أو توقيت ساعة منبهة، أو ما شاكل ذلك.

#### أوقات الصلوات اليومية:

لكل صلاة من الصلوات اليومية ثلاثة أوقات:

۱ - وقت خاص، وهو الوقت المختص بالصلاة المعينة ولا يجوز إتيان الصلاة الشريكة فيه (كالعصر في وقت الظهر) وإن جاز إتيان صلوات أخرى مستحبة أو واجبة فيه كالقضاء

المجاداتِ أحكامُ العِبَ اداتِ فَالنَّوافلِ.

٢ - وقت مشترك، وهو الوقت الذي يجوز إتيان الصلاتين فيه كالظهرين والعشاءين،
 مع وجوب تقديم الظهر على العصر، والمغرب على العشاء.

٣- وقت الفضيلة، وهو الوقت الذي يستحب أداء الصلاة فيه دون سائر أجزاء الوقت المتسع، وبذلك يثاب المصلى ثواباً إضافياً.

### ١- أوقات الظهرين:

١ - يبدأ الوقت العام لصلاتي الظهر والعصر من زوال الشمس وينتهي بغروبها.

٢ - والوقت الخاص بالظهر هـ و من أول الوقت بمقدار أداء صلاة الظهر، أي بمقدار أداء أربع ركعات إن كان المصلي حاضراً، وبمقدار ركعتين إن كان مسافراً، باعتبار أن ذلك من طبيعة الترتيب بينها وبين فريضة العصر.

٣- أمّا الوقت الخاص بالعصر فهو من آخر الوقت بمقدار أداء صلاة العصر، أي أربع
 ركعات للحاضر، وركعتين للمسافر.

٤ - وما بين الوقتين الخاصين وقت مشترك لصلاتي الظهر والعصر، إلا أنَّ الواجب تقديم صلاة الظهر على العصر.

٥- ووقت فضيلة الظهر: من الزوال إلى أنْ يصبح الظل الحادث بعد الزوال قدمين (١) حيث يعتبر ما قبله وقتاً للنوافل، فمن بادر بالنوافل صلّى الظهر بعدها مباشرة، وإذا بلغ الفيء قدمين بادر بفريضة الظهر دون نوافلها.

٦ - وأمّا وقت فضيلة العصر فهو بعد الزوال وأداء نوافل الظهر وفريضتها حتى يصبح الظل الحادث أربعة أقدام، فإذا بلغ هذا الوقت ترك النوافل واشتغل بالفريضة.

٧- الظاهر أن وقت أداء صلاة الجهاعة لفريضة الظهر عند تجدد الفيء بمقدار قدمين،
 ولفريضة العصر عند تجدد الفيء بمقدار أربعة أقدام حتى حتى يتاح للجميع وقت كافٍ
 لأداء النوافل ثم الاشتراك في صلاة الجهاعة.

<sup>(</sup>١) القدم هو قياس عرفي للمساحة ويعني: طول قدم الإنسان المتوسط وهو ما بين طرف إبهام الرجل وطرف العقب، ويشكل القدم -حسب المقاسات العرفية التقريبية- سُبع قامة الإنسان المتوسط، كما أن كل قدمين تساويان ذراعاً واحداً، وسيأتي تفصيل القول حول الزوال والظل الحادث بعده.

٨- قال الفقهاء: وقت صلاة الجمعة هو من الزوال حتى يصير ظل الشاخص مثله،
 ولكن الأحوط المبادرة إليها بعد الزوال بها فيها خطبة الجمعة، والمبادرة هنا عرفية، فإنْ أخّرها
 حتى يصير ظلّ الشاخص مثله مضى وقتها ووجب إقامة فريضة الظهر.

9- لو صلّى في الوقت المشترك صلاة العصر قبل صلاة الظهر سهواً ثم اكتشف خطأه، صحّت صلاته واحتسبت ظهراً وعليه أنْ يصلي العصر والأحوط أنْ يصلي أربع ركعات بنية ما في الذمة. ولو صلّى الظهر - في هذه الحالة - في الوقت المختص بالعصر من آخر الوقت صحت صلاته أيضاً، ثم يقضي العصر والأحوط أنْ يقضيها معاً. إلاّ أنَّ الأحوط عدم التعرض للأداء أو القضاء في النية، بل عدم نية كون ما يصليه ظهراً وعصراً، إنّما يصلي بنية (ما في الذمة).

• ١ - لـ و صـلى العـصر ظاناً أنّه قد أدّى صـلاة الظهر، وعرف قبل الفراغ أنّه لم يصلها فعليه أنْ ينويها ظهراً ويتمها ولا شيء عليه.

١١ - ولو صلى العشاء ظاناً أنّه قد أدّى المغرب فعلم في الأثناء أنّه لم يؤدها فعليه أنْ
 يعدل بنيته إلى المغرب ما دام لم يركع في الرابعة. وإذا كان قد ركع فالأحوط أنْ يُتمّها ثم
 يصليها معاً.

#### كيف نعرف الزوال؟

الزوال يعني -اصطلاحاً- ميل الشمس عن وسط السهاء باتجاه المغرب، ويُعرف ذلك بواسطة (المِزْولة) وهي الساعة الشمسية(١) التي يُعَينَّ بها الظهر الحقيقي.

ويتم تحديد أوقات نوافل الظهرين وأوقات فضيلتهم بقياس الظل الحادث بعد الزوال، فإذا كان ظل الشاخص(٢) عند الزوال ثلاثة أقدام مثلًا، فإنّه يبدأ بالامتداد بعد الزوال

<sup>(</sup>۱) تتكون الساعة الشمسية من سطح مستو تماماً ينتصب عليه شاخص معتدل ومستقيم بزوايا قائمة، وبطلوع الشمس يكون للشاخص ظل طويل ممتد باتجاه المغرب، وكلها تحركت الشمس من المشرق مرتفعة نحو وسط السهاء، فإن ظل الشاخص يبدأ بالتناقص حتى ينعدم تماماً في بعض المناطق الاستوائية، أو يصل إلى أدنى حد له في سائر المناطق، وعند انعدام الظل تماماً أو وصوله إلى أدنى حد له، فإن الشمس تكون قد وصلت إلى وسط السهاء، وفي اللحظة التالية التي يبدأ الظل بالظهور -في الحالة الأولى- أو الامتداد طولاً مرة أخرى -في الحالة الثانية- باتجاه المشرق يكون زوال الشمس قد تحقق، أي تكون الشمس قد مالت عن وسط السهاء، وبذلك يكون الظهر الشرعى قد تحقق.

<sup>(</sup>٢) المقصود من كلمة (الشاخص) في الكتب الفقهية في الأغلب ما يبلغ طول قامة الإنسان المتوسط، أي ما يساوي سبعة أقدام، أو ثلاثة أذرع ونصف الذراع، حسب المقاييس العرفية القديمة.

مرة أخرى، فإذا بلغ مجموع طول الظل خمسة أقدام (أي: ثلاثة أقدام الأصلية عند الزوال + القدمين المتجددين بعد الزوال) يكون نهاية وقت فضيلة الظهر ونوافلها، وإذا بلغ مجموع طول الظل سبعة أقدام (أي: ثلاثة أقدام الأصلية عند الزوال + أربعة أقدام المتجددة بعد الزوال) تكون نهاية وقت فضيلة العصر ونافلتها.

#### ٢- أوقات العشاءين:

۱ - وقت المغرب والعشاء (ويطلق عليهما: العشاءين) من سقوط قرص الشمس وغروبها إلى منتصف الليل.

٢ - والوقت الخاص بالمغرب هو من أول الوقت إلى أنْ يمضي من الزمان بمقدار أداء
 صلاة المغرب، أي بمقدار أداء ثلاث ركعات في الحضر والسفر.

٣- وأمّا الوقت الخاص بالعشاء فهو ما يبقى من آخر الوقت بمقدار أدائها، أي بمقدار أداء أربع ركعات للحاضر في البلد، وبمقدار أداء ركعتين للمسافر.

وما بين الوقتين الخاصين بالمغرب والعشاء وقت مشترك بينهما، إلاَّ أنَّـه يجب تقديم المغرب على العشاء، هذا هو الوقت الاختياري، أي في غير حالات الضرورة.

٤- وللعشاءين وقت اضطراري يمتد إلى طلوع الفجر.

والمضطر هو كمن غلب عليه النوم، أو نسي أداء الصلاة حتى تجاوز الوقت منتصف الليل، أو المرأة الحائض تطهر من الدم بعد منتصف الليل. والأفضل ألَّا ينوي المضطر الأداء ولا القضاء.

٥ - من تعمد تأخير العشاءين أو إحداهما إلى ما بعد منتصف الليل فالأقوى امتداد
 وقته إلى الفجر أيضاً، مع عدم نية الأداء أو القضاء، وإن كان آثهاً بتعمد التأخير.

٦- أمّا وقت فضيلة صلاة المغرب فهو من أول المغرب إلى ذهاب الحمرة المغربية (الشفق).

٧- وأمّا وقت فضيلة صلاة العشاء فهو من ذهاب الحمرة المغربية (الشفق) أي بعد وقت فضيلة المغرب إلى ثلث الليل.

٨- لو صلّى أحد صلاة العشاء قبل المغرب - سهواً - في الوقت المشترك، ثم اكتشف خطأه، كانت صلاته صحيحة ووجب أنْ يصلى صلاة المغرب بعد ذلك.

## كيف نعرف أوقات العشاءين؟

١ – يقول بعض الفقهاء: يتحقق المغرب بذهاب الحمرة المشرقية (وهي الحمرة التي تظهر في الجانب الشرقي من السهاء عند غروب الشمس) وزوالها عن سمت الرأس باتجاه المغرب، والأقوى كفاية سقوط القرص (أي غياب قرص الشمس) وإنها بذهاب الحمرة المشرقية وزوالها عن منتصف السهاء نعرف تحقق ذلك يقيناً، وإنْ كان الأحوط الانتظار إلى أن تذهب الحمرة.

٢- أمّا نصف الليل -الذي هو آخر وقت العشاء- فيعرف بالنجوم الطالعة أول الغروب إذا مالت عن دائرة نصف النهار، وبتحديد أسهل وأدق فإنّ منتصف الليل هو نصف الوقت ما بين غروب الشمس ليلاً وطلوعها في اليوم التالي، وقيل: ما بين غروب الشمس وطلوع الفجر.

#### ٣- وقت صلاة الصبح:

١ - وقت صلاة الصبح هو من طلوع الفجر الثاني (أو ما يسمّى بالفجر الصادق) إلى طلوع الشمس. وليس لصلاة الصبح وقت مشترك لأنّ الوقت كله لها وحدها ولا شريكة لها.

٢- أمّا وقت الفضيلة بالنسبة لصلاة الصبح فهو من طلوع الفجر الثاني إلى حدوث الحمرة في المشرق.

٣- ويعرف الفجر بتصاعد خيط أبيض من النور بشكل عمودي في الساء وهذا هو الفجر الأول (أو ما يصطلح عليه بالفجر الكاذب) أمّا الفجر الثاني (وهو الفجر الصادق) المعتبر في دخول وقت صلاة الصبح فهو: انتشار البياض أُفقياً على امتداد الساء، وبعبارة أخرى، الفجر الصادق هو: انتشار البياض على امتداد الساء بعد تصاعده عمودياً في الأفق.

٤ - يتأكد استحباب المبادرة إلى صلاة الصبح في أول أوقاتها، وعدم التأخير إلى قرب طلوع الشمس إلا للنائم أو الناسي أو المشغول. والأفضل أداء الصلاة قبل أنْ يسفر الصبح تماماً وفي حالة الظلمة والعتمة وهو ما يسمّى بـ(الغَلَس).

### أحكام الوقت:

١ - يجب حصول العلم أو الاطمئنان بدخول الوقت حين الشروع في الصلاة، ولا يجوز الصلاة قبل الوقت، فلو صلى قبله بطلت ولم تحسب له.

## ٢- يُعرف الوقت بالطرق التالية:

ألف: بتحصيل العلم شخصياً، وذلك إذا كان قادراً على معرفة الفجر والزوال وطلوع الشمس وغروبها.

باء: بالاعتماد على شهادة عادلين بدخول الوقت، لأنَّها تفيد الطمأنينة عند العقلاء، بل الظاهر كفاية شهادة العادل الواحد، لأنها تورث الطمأنينة عند العقلاء أيضاً.

جيم: بالاعتماد على أذان المؤذن الثقة، واشترط بعض الفقهاء عدالة المؤذن، ولكن الأقوى كفاية الوثوق به.

دال: بالاعتهاد على الحسابات العلمية المطمئنة إذا كانت صادرة عن الخبير الثقة وكانت مورثة للاطمئنان.

٣- يجب التقيد بدخول الوقت، فلا تجوز الصلاة قبل دخول الوقت، ولو أتى بالصلاة كذلك عامداً، بطلت صلاته حتى ولو دخل الوقت في أثناء الصلاة.

٤ - لو صلّى معتقداً دخول الوقت، ثم اكتشف وقوع الصلاة كاملة قبل الوقت، كانت باطلة ووجب إعادتها، أمّا إذا دخل الوقت وهو في أثناء الصلاة صحّت صلاته.

وفي هذه الحالة يجوز أداء صلاة العصر بعد الزوال مباشرة، وإنْ كان قسم من الوقت مختصاً بالظهر، وكذا الأمر بالنسبة للمغرب والعشاء.

٥- إذا شرع في صلاة العشاء معتقداً أداء المغرب أو غافلاً أو ناسياً، فاكتشف خطأه أثناء الصلاة انتقل بنيته إلى المغرب، إلا إذا كان التذكر في ركوع الركعة الرابعة، فإن الاحتياط حينئذ يقتضي إتمام الصلاة عشاء، ثم إعادتها بعد أداء صلاة المغرب.

7 - لو تأخرت الصلاة إلى آخر الوقت، لأي سبب من الأسباب، حتى بقي من الوقت بمقدار ركعة واحدة، وجب الإتيان بالصلاة أداءً، فإنّ من أدرك ركعة من الصلاة في الوقت فقد أدرك الصلاة، لكن لا يجوز التعمد في تأخير الصلاة إلى هذا الوقت.

٧- لـو ضاق وقت الصلاة بحيث لو أتى بمستحبات الصلاة خرج الوقت قبل إتمام
 الصلاة، وجب ترك المستحبات والاقتصار على الواجبات فقط.

٨- يجوز الاشتغال بالصلاة المستحبة في وقت صلاة الفريضة إذا كان هناك متسع
 من الوقت، وكذا لو كانت بذمته صلوات فائتة، جاز الاشتغال بالصلاة المستحبة، إلا أنّ

الاحتياط يقتضي تقديم الفريضة وكذلك تقديم قضائها على الصلوات المستحبة.

9 - يجب مراعاة الترتيب بين الظهرين وذلك بتقديم صلاة الظهر على العصر، وبين العشاءين أيضاً، بتقديم المغرب على العشاء، فلو تعمد العكس بطلت صلاته.

ولو عكس بسبب جهله بهذا الحكم، كان عليه إعادتها احتياطاً.

أمّا لو عكس سهواً فالأقرب صحة الفرضين، وإنْ كان الأحوط استحباباً إقامة أربع ركعات بقصد ما في ذمته دون تحديد الظهر أو العصر.

• ١ - الأحوط عدم العدول بالنية أثناء الصلاة من الظهر أو المغرب إلى العصر أو العشاء، دون العكس، فلو دخل في الصلاة بنية الظهر ثم تبين له في الأثناء أنّه كان قد صلاها، لا يعدل بنيته إلى العصر، بل عليه أن يتم صلاته احتياطاً ثم يبدأ بالعصر، بخلاف ما إذا تصور أنه مصلى الظهر، فدخل في صلاة العصر ثم تذكر أنه لم يصلّ الظهر، جاز له الانتقال بنيته إلى الظهر دون قطع الصلاة، وكذا الحكم بالنسبة للمغرب والعشاء.

## ١١- يجب تأخير الصلاة عن أول وقتها في الموارد التالية:

ألف: في حالة وجود الأعذار المانعة من أداء الصلاة على الوجه الكامل مع رجاء أو احتال زوال العذر قبل انتهاء الوقت، كالمرض المانع من الصلاة قياماً، وما إلى ذلك.

بلى تجوز المبادرة إلى الصلاة بالتيمم حتى مع احتمال زوال عذره أو رجائه.

باء: لتحصيل مقدمات الصلاة غير الحاصلة، كالطهارة والساتر الطاهر والمكان المباح، وغيرها.

جيم: لِتَعَلَّم أحكام الصلاة وأجزائها وشروطها.

دال: إذا تعارضت الصلاة مع واجب آخر مضَّيق كتطهير المسجد من النجاسة، أو إنقاذ نفس محترمة من الهلكة، أو أداء الدين المطالب به مع القدرة على أدائه.

### أوقات النوافل اليومية:

١ - وقت نافلة الظهر قبل أداء الفريضة من زوال الشمس حتى يصل الفيء الحادث بعد الزوال مقدار قدمين أو ذراع.

٢ - وقت نافلة العصر بعد الزوال وبعد فريضة الظهر حتى يصل الفيء الحادث بعد الزوال مقدار أربعة أقدام أو ذراعين.

٣- وقت نافلة المغرب من حين الفراغ من أداء الفريضة إلى زوال الشفق (الحمرة المغربية) وهي تصلى بعد الفريضة.

٤ - وقت الوتيرة بعد فريضة العشاء، ويمتد بامتداد وقت فريضة العشاء، والأفضل الإتيان بها بعد صلاة العشاء مباشرة من غير فاصل يعتد به.

٥- وقت صلاة الليل يبدأ بعد انتصاف الليل إلى الفجر الثاني (الفجر الصادق) والأفضل الإتيان بها في السحر أي في الثلث الأخير من الليل. وكلما اقترب وقت الإتيان بها من الفجر كان أفضل.

٦ - وقت نافلة الفجر بين الفجر الأول وبزوغ الحمرة المشرقية، ويصح تقديمها على الفجر أيضاً والإتيان بها مع صلاة الليل.

٧- الرأي المشهور بين الفقهاء، هو عدم صحة تقديم نافلتي الظهر والعصر على الزوال
 في غير يوم الجمعة.

٨- أمّا صلاة الليل فيصح تقديمها على منتصف الليل خصوصاً للمسافر وكل من يصعب عليه أن يصليها في وقتها، وكذلك يجوز ذلك لذوي الأعذار كالشيخ ومن يخاف البرد والمريض ومن شابه. ولكن الأفضل إقامتها عند منتصف الليل وأفضل منه عند السحر.

#### سنن الوقت:

1 - تستحب المبادرة إلى الصلاة والتعجيل بها في أول وقت الفضيلة استحباباً مؤكداً، وعدم تأخيرها من غير عذر، كما يستحب التعجيل بالصلاة حتى بعد فوات وقت الفضيلة، فكلم كان الإتيان بالصلاة أقرب إلى أول الوقت كان أفضل.

٢- يستثني من استحباب التعجيل الحالات التالية:

ألف: تأخير صلاة الفجر والظهر والعصر عن أول الوقت لمن أراد أن يصلي النوافل قبلها.

باء: تأخير الفريضة الحاضرة لمن كانت عليه صلاة فائتة وأراد قضاءها، إذا لم يخف فوات وقت الفضيلة بالنسبة للحاضرة. جيم: إذا لم يكن له إقبال للشروع في الصلاة فيؤخرها لحين حصوله.

دال: لانتظار قيام صلاة الجماعة بالنسبة إلى إمام الجماعة.

هاء: تأخير صلاة المغرب بالنسبة للصائم الذي تتوق نفسه إلى الإفطار، أو ينتظره غيره على مائدة الإفطار.

واو: المسافر المستعجل.

٣- لا بأس بالجمع بين صلاتي الظهر والعصر، وكذلك المغرب والعشاء بأذان واحد وإقامتين، إلا أنه يستحب ترك فاصلة زمنية بين كل صلاتين مشتركتين في الوقت، وإن كان بمقدار أداء النوافل والتعقيبات.

٤- يستحب الاشتغال بالتسبيح والدعاء والعمل الصالح عند زوال الشمس.

٥- يكره تأخير صلاة العصر حتى يصير الظل الحادث بعد الزوال ستة أقدام.

٦- تستحب المبادرة إلى قضاء الفرائض الفائتة، فإن فوات الفريضة لأي سبب من الأسباب عن وقتها لا يُبرر التهاون بها والماطلة في قضائها.

٧- يكره انتخاب الأوقات التالية للإتيان بالصلوات المستحبة المبتدأة(١):

ألف: بعد صلاة الصبح حتى طلوع الشمس.

باء: بعد صلاة العصر حتى غروب الشمس.

جيم: عند طلوع الشمس حتى تنتشر وتنبسط أشعتها.

دال: عند ارتفاع الشمس حتى الزوال.

هاء: عند غروب الشمس.

#### حكمة المواقيت:

قد يتبادر إلى الذهن التساؤل عن حكمة توزيع الصلوات اليومية على أوقاتها المعروفة.

الإمام الرضا عَلَيْكُلاناً، يجيب عن هذا التساؤل في حديث طويل عن علل ذلك.

<sup>(</sup>١) تنقسم الصلوات المستحبة إلى ثلاثة أقسام:

١ - النوافل اليومية المؤقتة.

٢- الصلوات المستحبة الواردة في الروايات لأسباب معينة كصلاة الزيارة وغيرها.

٣- الصلوات التي لم يرد بها نص معين وإنها تؤدي من باب أنها قربان كل تقي، وهذا القسم يُسمى بالمبتدأة.

يقول الإمام عَلَيْتُلا -فيها يتعلق بمواقيت الصلوات اليومية-:

«.. إِنَّهَا جُعِلَتِ الصَّلَوَاتُ فِي هَـذِهِ الْأَوْقَاتِ وَلَا تُقَدَّمْ وَلَمْ تُوَخَّرْ لِأَنَّ الْأَوْقَاتَ المُشْهُورَةَ المُعْلُومَةَ الَّتِي تَعُمُّ أَهْلَ الْأَرْضِ فَيَعْرِفُهَا اجُّاهِلُ وَالْعَالِمُ أَرْبَعَةٌ:

- غُرُوبُ الشَّمْسِ مَعْرُوفٌ تَجِبُ عِنْدَهُ المُغْرِبُ.
- وَسُقُوطُ الشَّفَقِ (أي الحمرة المغربية) مَشْهُورٌ تَجِبُ عِنْدَهُ الْعِشَاءُ الْآخِرَةُ.
  - وَطُلُوعُ الْفَجْرِ مَشْهُورٌ مَعْلُومٌ تَجِبُ عِنْدَهُ الْغَدَاةُ.
  - وَزَوَالُ الشَّمْسِ مَشْهُورٌ مَعْلُومٌ تَجِبُ عِنْدَهُ الظُّهْرُ.

وَلَا يَكُنْ لِلْعَصْرِ وَقْتٌ مَعْلُومٌ مَشْهُورٌ مِثْلُ هَذِهِ الْأَوْقَاتِ الْأَرْبَعَةِ، فَجُعِلَ وَقْتُهَا عِنْدَ الْفَرَاغِ مِنَ الصَّلَاةِ الَّتِي قَبْلَهَا.

ُ وَعِلَّةٌ أُخْرَى: أَنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ أَحَبَّ أَنْ يَبْدَأَ النَّاسُ فِي كُلِّ عَمَلِ أَوَّلًا بِطَاعَتِهِ وَعِبَادَتِهِ فَأَمَرَهُمْ مُ أَوَّلَ النَّهَارِ أَنْ يَبْدَءُوا بِعِبَادَتِهِ ثُمَّ يَنْتَشِرُوا فِيهَا أَحَبُّوا مِنْ مَرَمَّةِ دُنْيَاهُمْ فَأَوْجَبَ صَلَاةَ الْغَدَاةِ عَلَيْهِمْ.

فَإِذَا كَانَ نِصْفُ النَّهَارِ وَتَرَكُوا مَا كَانُوا فِيهِ مِنَ الشُّغُلِ وَهُوَ وَقْتٌ يَضَعُ النَّاسُ فِيهِ ثِيَابَهُمْ وَيَسْتَرِيحُونَ وَيَشْتَغِلُونَ بِطَعَامِهِمْ وَقَيْلُولَتِهِمْ فَأَمَرَهُمْ أَنْ يَبْدَءُوا أَوَّلًا بِذِكْرِهِ وَعِبَادَتِهِ فَأَوْجَبَ عَلَيْهِمُ الظُّهْرَ ثُمَّ يَتَفَرَّخُوا لِلَا أَحَبُّوا مِنْ ذَلِكَ.

فَإِذَا قَضَوْا وَطَرَهُمْ وَأَرَادُوا الِانْتِشَارَ فِي الْعَمَلِ لِآخِرِ النَّهَارِ بَدَءُوا أَيْضاً بِعِبَادَتِهِ ثُمَّ صَارُوا إِلَى مَا أَحَبُّوا مِنْ ذَلِكَ فَأَوْجَبَ عَلَيْهِمُ الْعَصْرَ ثُمَّ يَنْتَشِرُونَ فِيهَا شَاءُوا مِنْ مَرَمَّةِ دُنْيَاهُمْ.

فَإِذَا جَاءَ اللَّيْلُ وَوَضَعُوا زِينَتَهُمْ وَعَادُوا إِلَى أَوْطَانِهِمْ ابْتَدَءُوا أَوَّلًا بِعِبَادَةِ رَبِّهِمْ ثُمَّ يَتَفَرَّغُونَ لَا أَحَبُّوا مِنْ ذَلِكَ فَأَوْجَبَ عَلَيْهِمُ المُغْرِبَ.

فَإِذَا جَاءَ وَقْتُ النَّوْمِ وَفَرَغُوا مِمَّا كَانُوا بِهِ مُشْتَغِلِينَ أَحَبَّ أَنْ يَبْدَءُوا أَوَّلًا بِعِبَادَتِهِ وَطَاعَتِهِ ثُمَّ يَصِيرُونَ إِلَى مَا شَاءُوا أَنْ يَصِيرُوا إِلَيْهِ مِنْ ذَلِكَ فَيَكُونُوا قَدْ بَدَءُوا فِي كُلِّ عَمَلِ بِطَاعَتِهِ وَعَبَادَتِهِ فَأَوْجَبَ عَلَيْهِمُ الْعَتَمَةَ فَإِذَا فَعَلُوا ذَلِكَ لَمْ يَنْسَوْهُ وَلَمْ يَغْفُلُوا عَنْهُ وَلَمْ تَقْسُ قُلُو بَهُمْ وَلَمْ تَقِلَّ رَغْبَتُهُمْ ... "(۱).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٧٩، ص٣٤٧.

أحكام[الصِلاة....

# ثالثاً: أحكام القبلة

#### تمهید:

١ - قال الله سبحانه: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي ٱلسَّمَآءَ ۚ فَانُولِيٓكَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَلُها ۚ فَوَلِّ وَجْهَكُمْ شَطْرَةً وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئْبَ لَيَعْلَمُونَ وَجْهَكُمْ شَطْرَةً وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِئْبَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُ مِن زَيِهِمٌ وَمَا ٱللَّهُ بِغَفِلِ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ (١).

٢ ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِّ وَإِنَّهُ لَلْحَقُّ مِن رَّبِكٌ وَمَاٱللَّهُ بِغَنْفِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (٢).

٣- ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ۚ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهَكُمْ
 شَطْرَهُ، لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةٌ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَٱخْشُونِ وَلِأُتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُمْ
 وَلَعَلَّكُمْ تَهْ تَدُونَ ﴾ (").

# هدى من الآيات:

كان الرسول عند الله، ولكنه كان يعرف عظمتها وجلالها عند الله، ولكنه كان يصلي إلى المسجد الأقصى حيث أمره الله، فهو أول العابدين وأول المسلّمين لأمر الله سبحانه، إلا أنّ تسليمه لله لم يمنعه من الدعاء إليه بأن يوليه قبلة يرضاها، فكان يقلّب وجهه في الساء رغبة في استقبال المسجد الحرام حيث الكعبة بيت الله العظيم.

واستجاب الله دعاءه وأمره بأن يولي وجهه شطر المسجد الحرام.

### فقه الآيات:

ونستفيد من الآيات المذكورة البصائر التالية:

ألف: إنَّ تحديد القبلة تشريع إلهي، أَوَليس هو شرط أساسي للصلة؟ فعليه لابد أن ينزل به وحي فيه حكم من عند الله، لذلك جاء بصورة الأمر.

باء: تولّي الوجه الذي أمر القرآن به هو استقبال الشيء بالوجه، ولأنَّ الرأس دائري،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ١٥٠.

فإنّ الوجه يشكل بعض الدائرة، والتوجه به لا يعني مقابلة الأنف فقط، وإنّما يصدق أيضاً مع مقابلة أحد الجانبين بقدر ما يصدق التولّي، ألا ترى أنّك لو كنت في جمع جالسين حول بعضهم على مائدة مستديرة لكان كل واحد يتولى جمعاً ممن أمامه وليس فقط شخصاً واحداً يقابل أنفه، لأنّ المعيار هو الوجه وليس الأنف.

جيم: (الشطر) هو قسم من الشيء، والجهات أشطار لأنها أقسام من المكان المحيط بالإنسان، وإذا كان المأمور به استقبال (شطر المسجد الحرام) فإنّ الواجب استقبال القسم الذي فيه هذا المسجد. أو بتعبير آخر النحو والجهة التي فيها المسجد، ولأنّ العرف يقسم عادة الجهات إلى أربع، أو في أقصى الحالات إلى ثمان، فإن الجهة تبدو أوسع من استقبال المسجد بذاته، أو الكعبة بعينها.

وهكذا نستفيد من جملة الآيات التي تكررت فيها هذه الكلمة أنّ المأمور به جهة المسجد الحرام وليس ذاته، والله العالم.

#### ما هي القبلة؟

١ - موقع الكعبة (شرّفها الله) قبلة المسلمين، وعلى الناس في الأقطار أن يتجهوا شطر المسجد الحرام (الذي شُرِّف بالكعبة) أينها خرجوا.

٢- شطر المسجد الحرام يتسع كلما ابتعد المستقبل، وليس الواجب إلا تولي الشطر (أي: طرف المسجد الحرام وجهته عرفاً). ومن هنا صح ما قالوا بأن أهل العراق يتجهون إلى الركن العراقي الذي فيه الحجر الأسود، وأهل الشام إلى الركن الشامي، والمغاربة إلى الركن المغربي، وسكان اليمن إلى الركن اليماني.

ولا يجب البحث عن المواجهة العينية بل يكفي ما يصدق عليه التولّي شطر القبلة.

٣- والشطر هو القبلة، لا الأبنية، فلو زالت أبنية الكعبة أو المسجد، فإن المسلم يصلي إلى شطرهما، كما يصلي من هو أعلى موقعاً إلى ذلك الشطر، ومن صلى داخل الكعبة صلى إلى أي طرف من أطرافها.

### تحديد القبلة:

٤ - على المسلمين أنْ يحددوا موقعهم من الكعبة ليتولوا شطر المسجد الحرام، ويتم
 التحديد بالوسائل المتاحة التي تورث لهم الطمأنينة والثقة، والأحوط استحباباً البحث حتى

أحكام الصِلة.

يحصل لهم علم اليقين، وإنْ كانت الطمأنينة كافية على الأقوى.

٥ - ومن جهل شطر المسجد الحرام فعليه أنْ يتحراها بالأمارات التي يعتمدها العقلاء
 والتي تورث الثقة، ومنها ما يلي:

ألف: الاهتداء بالنجوم حسب موقعه الجغرافي في البر والبحر والجو(١).

باء: اعتماد خبر العدل من المؤمنين أو الثقة من عامة الناس. وهكذا يجوز التعويل على قبلة البلاد التي يزورها إذا لم يعلم خطأها.

جيم: يمكن تحري القبلة بأية وسيلة علمية ممكنة؛ مثل حركة الرياح ووضع الشمس والقمر في الأوقات المختلفة حسب البلاد المختلفة إذا أورثت الثقة عند العقلاء.

دال: وإذا تعارضت الأمارات فإن عليه اعتهاد ما يورثه الثقة وطرح غيرها، فلو اجتهد وعرف القبلة في جهة وأخبره صاحب البيت بها يخالفها، أو كانت قبلة البلاد مختلفة عها اجتهد، فإنّ عليه أن يعتمد ما يثق به من جهة القبلة.

أمّا من يعجز عن الاجتهاد كالأعمى والسجين -مشلاً - فعليه الرجوع إلى الغير في بيان الأمارات أو في تعيين القبلة، أو الاستعانة بالوسائل العلمية المورثة للاطمئنان.

هاء: لا يجوز الاجتهاد بالرأي والقياس أو اعتماد الظن والتصور ممّا نهى عنه الشرع المقدس، فإنّ الظن لا يغني من الحق شيئاً، وإنّما يجب التحري بالمناهج التي أمر بها الشرع، أو صدَّق بها عرف العقلاء.

٦ - مَـنْ لم يتمكـن من معرفة جهة القبلة صلى إلى أية جهة شاء، وهناك قول مشهور بضرورة الصلاة إلى أربع جهات، وهو أحوط استحباباً.

٧- وعلى المسافر أنْ يتحرّى جهة القبلة، ولا يجوز أن يصلي الفرائض راكباً إلا إذا استطاع أن يؤديها بلا خلل كما في السفينة والقطار والطائرة، ولا تضيره الحركة البسيطة التي فيها. أمّا إذا فقد الاستقرار كالقارب في بحر هائج أو الطائرة عند الإقلاع والهبوط، أو ما أشبه، فالأحوط تأخير الصلاة ما أمكن لأدائها في مستقر. وعليه أن يتحرى القبلة أبداً، فينحرف إليها إذا انحرفت ناقلته، وإذا لم يتمكن من ضبط القبلة وخشي قضاء صلاته، فعليه أنْ يستقبلها بها أمكنه منها حتى ولو بتكبيرة الإحرام وإلا أجزأته من دونها. وكذلك حكم من

<sup>(</sup>١) في ذلك تفصيل ذكره الفقهاء المنه ويحيط بها علمًا الخبراء وقد أعرضنا عنه لقلة الحاجة في هذه العصور.

اضطر أن يصلى ماشياً.

٨- يجوز أنْ يصلي الراكب والماشي النوافل إلى غير القبلة في السفر والحضر، ولا يجوز مع الاستقرار إلا التوجه إلى القبلة في الصلاة.

وإذا وجبت بعض النوافل بمثل النذر فحكمها حكم سائر النوافل.

٩- حكم سائر الصلوات الواجبة، مثل صلاة الآيات وصلاة الميت حكم الفرائض.

### أحكام الاستقبال:

١ - كيفية الاستقبال تعود إلى العرف، ونعرف ذلك بما يلي:

ألف: فإذا كان وجه المصلي ومقاديم بدنه شطر المسجد الحرام كفاه، حتى ولو لم تتجه إليها أصابع رجله، ووضع يديه وركبتيه.

باء: ومن صلَّى جالساً فعليه أنْ يتولِّى بوجهه ومجمل بدنه إلى القبلة، حتى ولو لم يكن رأس ركبتيه إليها.

جيم: ومن صلَّى مضطجعاً فعليه أنْ يتولِّى بوجهه إلى القبلة، فيكون كوضع الميت في قبره على احتياط إذا كان مضطجعاً على جنبه الأيمن، أو بعكسه إذا كان مضطجعاً على جنبه الأيسر.

دال: ومن صلَّى مستلقياً فالأحوط أنْ يصلَّى وباطن قدميه إلى القبلة، بحيث لو جلس توجه تلقاء القبلة، تماماً كهيئة المحتضر..

٢- يوجه المحتضر إلى القبلة إنْ أمكن بالطريقة السابقة. وعند الصلاة على الميت،
 يوضع أمام المصلي وطرف رأسه على يمينه، وفي القبر يضطجع الميت على يمينه بحيث يكون
 وجهه إلى القبلة.

٣- عند الذبح يوجه مقاديم بدن الحيوان إلى القبلة، واحتاطوا بأنْ يكون الذابح مستقبلاً أيضاً.

٤ - يستحب استقبال القبلة عند الدعاء، وقراءة القرآن والذكر، وعند المرافعة إلى القضاء، وفي سجدة الشكر، وسجدة التلاوة، ويكره عند الجماع ولبس السروال.

٥- يسقط واجب الاستقبال عند الاضطرار كصلاة المطاردة، وكما إذا اضطررت إلى الصلاة راكباً، وهكذا عند ذبح الدابة الهائجة أو المتردية في بئر.

7 - من لم يستقبل القبلة متعمداً فعليه إعادة صلاته، ومن لم يتعمد وكان جاهلاً بجهة القبلة، وقد ضاق به الوقت، أو ذهل عنها أو اجتهد فأخطأ فانحرف عنها يسيراً -كما بين المشرق والمغرب عندما تكون القبلة إلى الجنوب أو الشمال (۱) - فصلاته ماضية، وإلّا أعاد الصلاة في الوقت لا خارجه، وذلك بأنْ استدبرها أو صلى إلى المشرق أو المغرب، مثلاً (فيمن قبلته الجنوب).

٧- ومن اجتهد فأخطأ وصلًى مستدبراً القبلة أو إلى يمينها أو شهالها تماماً، فإنْ عرف القبلة في الوقت أعادها، وإلا مضت صلاته. والاحتياط يقتضي الإعادة مطلقاً. وكذلك حكم الجاهل والناسي والغافل.

وإنّ كان الاحتياط بالإعادة في الوقت آكد هنا، ولا يترك الاحتياط في الجاهل بالحكم.

٨- إذا تبين الخلل في القبلة أثناء الصلاة وكان انحرافه عنها يسيراً فعليه أنْ يستقيم إليها
 ولا يستأنف الصلاة. وإن كان انحرافاً إلى اليمين أو اليسار أو الخلف فعليه أن يستأنفها.

# رابعاً: أحكام الستر

#### ١- وجوب الستر:

1 - يجب الستر حال الصلاة على الرجل والمرأة، سواء كان هناك ناظر أم لم يكن، كما يجب الستر في توابع الصلاة كقضاء السجدة المنسية والتشهد المنسي، وأيضاً سجدتي السهو على احتياط مستحب، ولا يجب الستر في صلاة الميت، إلا انه مستحب. كما لا يجب في سجدة التلاوة وسجدة الشكر، ولا فرق في وجوب الستر بين الصلوات الواجبة والمندوبة.

٣- وأمّا الستر الواجب على المرأة فهو: ستر جميع البدن حتى الرأس والشعر، ما عدا الوجه، واليدين إلى الزندين والقدمين باطنها والظاهر.

<sup>(</sup>١) وبعبارة أُحرى: أن يكون الانحراف أقل من ٩٠ درجة في كل طرف من طرفي القبلة؛ أي ما بين اليمين والسار.

٤- لا يجب على المرأة حال الصلاة أنْ تستر أو ترفع ما على الوجه من الزينة كالكحل والحمرة وسائر مساحيق وأدهان الزينة، ولا الحلي، وإنْ قلنا بوجوب ستر هذه الأمور من الناظر، والأحوط أنْ تستر الشعر الموصول بشعرها.

 ٥ - الصبية التي لم تبلغ البلوغ الشرعي بعد، لا يجب عليها ستر الشعر والرأس والرقبة أثناء الصلاة ولو قلنا بصحة صلاتها وشرعيتها.

7 - إذا تعمد المصلي -الرجل أو المرأة - ترك الستر منذ الدخول في الصلاة أو في أثنائها بطلت الصلاة، أمّا إذا نسي الستر منذ البداية أو في الأثناء، وكذلك إذا ترك الستر غفلة، فالأقوى صحة صلاته وإنْ كان الاحتياط يقتضي الإعادة بعد إتمام الصلاة، وأما من ترك الستر جهلاً بهذا الحكم الشرعي فهو كالعامد احتياطاً.

٧- إذا ظهر أثناء الصلاة شيء من الأعضاء الواجب سترها بسبب هبوب ريح أو بسبب غفلة المصلي لم تبطل الصلاة، ولكن إذا علم المصلي بذلك أثناء الصلاة وجب عليه المبادرة إلى ستره وكانت صلاته صحيحة، إلا أن الاحتياط يقتضي إعادة الصلاة مرة أخرى بعد الإتمام خاصة إذا استغرق الستر زمناً طويلاً.

٨- إذا كان اللباس مخرَّقاً أو قصيراً بحيث يستر المقدار الواجب في حالة دون أخرى،
 كما لو كان يستر أثناء القيام ولا يستر حال الركوع أو السجود، فشروع الصلاة مع هذا اللباس
 جائز شرط أن يستر المصلي عورته في الحالات الأخرى قبل أن تظهر وبأية طريقة ممكنة.

9 - يجوز استخدام أوراق الشجر أو العلف والحشيش والقطن والصوف ساتراً، ولكن الاحتياط الستر بهذه الأمور في حالات الاضطرار فقط، ولا يجوز الستر بالطلي بالطين والوحل إلا في الحالات الاستثنائية، والأفضل في الحالات العادية الستر بالملابس المتعارفة.

• ١- من لم يكن له ساتر شرعي بالشروط الآتية وجب عليه السعي للحصول عليه ولو بشراء أو أجارة ولو بأكثر من القيمة السوقية، ما لم يكن مجحفاً بحاله أو مضراً بهاله، كها يجب قبول الهبة أو العارية إذا لم يكن فيهما حرج، بل يجب الاستيهاب والاستعارة إن لم يكن فيهما حرج أيضاً.

١١ - من لم يكن عنده ساتر شرعي واحتمل الحصول عليه قبل انتهاء وقت الفريضة،
 وجب -احتياطاً بل على الأقوى - تأخير الصلاة عن أول الوقت ريثها يحصل الساتر، أو يصلي
 في آخر الوقت حسب وظيفته الشرعية إن لم يحصل.

أحكام الصِلاة....

#### ٢- شروط الساتر:

بالإضافة إلى كيفية الستر الواجب في الصلاة، والتي ذكرت في التفصيل السابق يشترط في لباس المصلي ستة شروط:

- ١ الطهارة.
- ٢- الإباحة.
- ٣- ألَّا يكون من أجزاء الميتة.
- ٤- ألَّا يكون من أجزاء الحيوان حرام اللحم.
- ٥ و ٦- ألَّا يكون من الذهب والحرير للرجال.

## وإليك تفاصيل الشروط:

#### الأول: الطهارة:

١ – الشرط الأول لملابس المصلي هو أن تكون جميعها، وكذلك بدن المصلي طاهراً حال الصلاة، ولو تعمد الصلاة مع نجاسة الثوب أو البدن، بطلت صلاته.

٢- يستثنى من هذا الشرط القطع الصغيرة من الثياب التي لا تستر لوحدها المقدار
 الواجب من بدن الرجل كالجورب والقبعة، وسيأتي الحديث عنها.

٣- حكم الجاهل بنجاسة شيء من الأعيان النجسة، أو الجاهل باشتراط الطهارة في الصلاة كحكم العامد.

٤ - ويلحق بحكم الثوب كل ما يلتحف به من يصلي مستلقياً، سواء كان الغطاء ساتراً أم كان الساتر غيره، وإن كان الأقوى عدم اشتراط الطهارة فيها إذا لم يكن الغطاء ساتراً ولم يُعَدَّ ملبوساً.

٥ - إنّم تبطل الصلاة إذا كان المصلي عالماً بوجود النجاسة في ثيابه أو بدنه، ولهذه القاعدة فروع:

ألف: إذا اكتشف المصلي بعد الفراغ من الصلاة أن ثوبه أو بدنه كان نجساً صحت صلاته، ولكن الأحوط استحباباً إعادة الصلاة إذا كان الوقت باقياً.

باء: أمّا إذا كان الشخص يعلم بنجاسة ثوبه أو بدنه، ولكنه نسي ذلك وصلى مع نجاسة الشوب أو البدن، فإن عليه إعادة الصلاة في الوقت وقضاءها خارج الوقت احتياطاً واجباً. ولا فرق في ذلك بين العلم بالنجاسة بعد الصلاة أو في اثنائها.

جيم: إذا اكتشف أثناء الصلاة وجود نجاسة سابقة في ثوبه أو بدنه، بطلت صلاته مع سعة الوقت. أمّا إذا كان الوقت ضيقاً، فإن أمكن التطهير أو التبديل فوراً ودون أن يستدعي قطع الصلاة فعل ذلك وأتم صلاته وكانت صحيحة، وإن لم يمكن أتم الصلاة وكانت صحيحة.

دال: إذا اكتشف أثناء الصلاة حدوث نجاسة في ثوبه وبدنه وهو في حالة الصلاة، أو علم بوجود النجاسة واحتمل أن تكون حادثة، فمع سعة الوقت وإمكانية التطهير أو التبديل دون وقوع ما ينافي الصلاة، أو إمكانية إلقاء الثوب النجس عن بدنه لوجود ثوب آخر عليه، فعل ذلك وأتم صلاته وكانت صحيحة، ومع عدم إمكانية ذلك أعاد صلاته، أمّا مع ضيق الوقت فإنه يتم الصلاة مع النجاسة ولا شيء عليه.

٦- بناءً على القاعدة السالفة فالجهل بوجود النجاسة لا يوجب بطلان الصلاة وإن
 وقعت الصلاة مع وجود النجاسة واقعاً، وأمثلة ذلك كثيرة نشير إلى بعضها:

ألف: إذا طهر ثوبه النجس وأيقن بطهارته، ولكن بعد الصلاة فيه اكتشف بقاء النجاسة.

باء: إذا كان ثوبه طاهراً ثم شك في نجاسته وبعد الصلاة فيه اكتشف أنه كان نجساً فعلاً، فصلاته صحيحة لأن اليقين لا ينقض بالشك أبداً - كما في الحديث عن الإمام علي المسلام علي المسلام عن الإمام على المسلام على المسلام على المسلام على المسلام على المسلام على المسلم الحديث عن الإمام على المسلم ا

جيم: إذا علم بنجاسة الثوب ولكن المسؤول عن تطهيره أخبر بطهارته، أو شهد عادلان بذلك، فصلى فيه ثم اكتشف الخلاف.

دال: إذا وقعت قطرة من الدم أو غيره من النجاسات وشكَّ في أنّها وقعت على ثوبه أو على الأرض، واكتشف بعد الصلاة أنّها كانت قد وقعت على ثوبه.

هاء: إذا رأى في ثوبه أو بدنه دماً وأيقن بأنّه ممّا لا يضرُّ بصحة الصلاة كدم البقّ، أو دم الجروح المستثنى في الصلاة، أو زعم أنه أقل من حجم الدرهم، ثم اكتشف بعد الصلاة أنّه كان ممّا لا تجوز فيه الصلاة أو كان أكثر من القدر المجاز.

واو: إذا علم بنجاسة شيء ثم نسي ذلك فمسَّه بثوبه أو بدنه برطوبة ثم بعد الصلاة تذكر نجاسة ذلك الشيء.

ففي كل هذه الحالات تكون صلاته صحيحة ولا شيء عليه.

٧- من لم يكن لديه إلا ثوب نجس واحد، صلَّى فيه وصحَّت صلاته، خاصة مع عدم إمكانية نزعه بسبب برد أو مرض أو وجود ناظر محترم، وأمَّا مع إمكانية نزعه كما إذا كان في مكان مستور أو في فلاة فإنّه يصلي أيضاً في الثوب ولكن الأحوط استحباباً تكرار الصلاة عارياً.

٨- من كان له ثوبان يعلم بنجاسة أحدهما دون تحديد، فإنْ كان في سعة من الوقت كرّر الصلاة في الثوبين، أمّا إذا لم يمكن تكرار الصلاة بسبب ضيق الوقت صلّى في أحدهما في الوقت، وصلّى -احتياطاً في ثوب آخر قضاءً خارج الوقت، ويمكنه أن يصلّي في الثوب الآخر.

### المستثنيات من الطهارة:

ويستثنى من اشتراط طهارة الثوب والبدن في الصلاة أمور عدة وردت بها النصوص:

1 – تلوث ثوب أو بدن المصلي بدم الجروح والقروح الموجودة حالياً في بدنه حتى تبرأ تماماً، فتجوز الصلاة مع هذا الدم في حالة صعوبة تغيير الثوب أو إزالة الدم من البدن وتطهيره، وبشرط أن يكون الجرح كبيراً ومستقراً، أمّا الجروح الصغيرة الآنية التي تبرأ سريعاً فلا يعفى عن دمها.

بناءً عليه فإنّ الصلاة تصحُّ مع الدماء التي تلوث ثياب وبدن المصاب بسبب حوادث الاصطدام مثلاً، أو بسبب العمليات الجراحية ويصعب إزالتها.

أمّا دم الرعاف<sup>(۱)</sup> أو الدم الخارج من الفم واللثة فلا يُعتبر من المستثنيات لأنّه ليس من دماء الجروح.

٢- تلوث البدن أو الثوب بالدم -سواء كان دم نفسه أو غيره أو من حيوان حلال اللحم- بها يقل عن حجم الدرهم وهو -كها في المشهور - ما يساوي حجم عقد إبهام اليد، ولا يشمل هذا الحكم دم الحيض والنفاس، أمّا دم الاستحاضة ودماء الحيوانات النجسة، ودم الميتة ودم ما لا يؤكل لحمه، فعلى الاحتياط الواجب عدم صحة الصلاة فيها.

ويشترط في هذه المسألة ألَّا تصل إلى الدم رطوبة أُخرى، فلو كان كذلك لم تصح الصلاة معه احتياطاً.

<sup>(</sup>١) الرعاف: دم يسيل من الأنف.

- ٣- تجوز الصلاة مع نجاسة الثوب أو البدن في كل حالات الاضطرار، ومن أمثلة ذلك:
- عدم إمكانية التطهير أو التبديل بسبب فقدان الماء، وعدم وجود الثوب البديل، ووجود المانع من التعري كالبرد أو المرض أو الناظر المحترم.
  - عدم إمكانية التطهير أو التبديل بسبب ضيق الوقت.
    - عدم إمكانية ذلك بسبب الخوف.
- ٤ المرأة المربية للصبي تستطيع أن تصلي في ثوبها المتنجس ببول الصبي وتصح صلاتها بشرطين:
   ألف: عدم إمكانية تبديل الثوب بسبب عدم وجود ثوب آخر لها مثلاً.
   باء: أن تغسل الثوب في كل يوم مرة واحدة.

وقيل: إن بدن المربية للصبي يلحقه نفس حكم الثوب، ولكنه مشكل.

٥ - القطع الصغيرة من الملبوسات التي لا يمكن ستر العورة بها لوحدها كالجورب والقبعة والقلنسوة والنعل والمنديل الصغير وربطة العنق والحزام وما شاكل، شرط ألَّا تكون من أجزاء الميتة ولا نجس العين.

## الثاني: الإباحة:

ويشترط في صحة الصلاة، حسب فتوى المشهور، إباحة ثياب المصلي، أي ألّا تكون مغصوبة، ولهذا الحكم الموافق للاحتياط فروع:

- ١- لا فرق بين أن يكون المصلى نفسه غاصباً للثوب أم غيره.
- ٢ ولا فرق أيضاً بين أن يكون الثوب المغصوب هو نفسه الساتر الواجب في الصلاة أو
   يكون من الثياب الإضافية، وحتى القطع الصغيرة كالجورب والقلنسوة وما شاكل على الأظهر.
  - ٣- تبطل الصلاة في الثوب المغصوب في الحالات التالية:
  - ألف: أن يكون المصلي عامداً في ارتدائه المغصوب غير مضطر إليه.
    - باء: أن يكون عالماً بالغصب.
- ٤ أمّا إذا لبس المغصوب مضطراً كمن يرتديه حفاظاً على نفسه من البرد أو المرض حيث لا يجد ثوباً غيره، أو حفاظاً على مال الغير لأنّه قد يتعرض للسرقة والتلف إن لم يلبسه، صحت صلاته.
- ٥ إذا صلى بالمغصوب ناسياً أو جاهلاً بأنه مغصوب، تم تذكر أو علم بالغصب أثناء الصلاة، فإن استطاع نزعه دون الإضرار بهيئة الصلاة مع وجود ساتر آخر فعل ذلك فوراً واستمر

في صلاته، وإن لم يستطع ذلك ففي اتساع الوقت يقطع الصلاة ويستأنفها في ثوب مباح، ومع ضيق الوقت يخلع الثوب أثناء الصلاة ويكمل صلاته حسب وظيفة العراة إن لم يكن مانع من ذلك.

٦- قال كثير من الفقهاء أنْ من موارد الغصب هو أنّ يلبس المصلي ثوباً اشتراه بأموال
 تعلقت بها الحقوق الشرعية كالخمس والزكاة وهذا موافق للاحتياط.

# الثالث: اجتناب الميتة:

ويشترط في صحة الصلاة ألَّا يكون ثوب المصلي حتى القطع الصغيرة التي لا تستر المقدار الواجب في الصلاة من أجزاء ميتة الحيوان(١) كالجلد والفرو، وإليك التفاصيل:

١- لا فرق في هذا الحكم بين الحيوان حلال اللحم أو حرام اللحم.

٢ - كما لا فرق بين الحيوان الذي له دم دافق عند الذبح وتكون ميتته نجسة كالغنم،
 والحيوان الذي لا يتدفق دمه عند الذبح ولا تكون ميتته نجسة كالسمك على احتياط.

٣- وأيضاً لا يختلف الحكم بين أن يكون الجلد مدبوغاً أو غير مدبوغ.

3 - إذا أخذ الثوب المصنوع من أجزاء الحيوان من يد مسلم، أو كان عليه أثر الاستعمال بواسطة المسلم أُعْتُبِرَ طاهراً، شريطة أن يكون ذلك أمارة تورث الاطمئنان العرفي بالتذكية، أمّا سوق المسلمين التي تستورد أكثر بضاعتها من الخارج دون الاهتمام بالضوابط الشرعية، أو في بلاد لا يأبه أهلها أبداً بالدين وضوابطه فلا يجوز لنا الاعتماد عليها.

٥ - استصحاب جزء من أجزاء الميتة أو شيء مصنوع من أجزاء الميتة في الصلاة يوجب بطلان الصلاة وإنْ لم يلبسه بالفعل على احتياط.

٦- إذا صلى في ثـوب متخذ من الميتة جهلاً، صحّت صلاتـه إنْ كان جاهلاً بالموضوع (أي بكـون الثـوب مصنوعاً من الميتة) أو كان جاهلاً بالحكم غـير مقصّر (أي كان معذوراً في جهله)، أمّا الجاهل بالحكم غير المعذور فالاحتياط بالنسبة إليه يقتضي إعادة الصلاة.

٧- إذا صلى في الثوب المأخوذ من الميتة ناسياً، فإنْ كان ممّا له دم دافق حين الذبح كان
 عليه إعادة الصلاة في الوقت وخارجه، أمّا إنْ كان ممّا ليس له دم دافق صحّت صلاته.

٨- في حالة الشك في أنَّ الثوب مصنوع من جلد ميتة الحيوان أو مصنوعٌ من غير الجلد
 لا إشكال في الصلاة فيه.

<sup>(</sup>١) المقصود بالميتة: الحيوان الميت أو المذبوح على غير الطريقة الشرعية. ويقابله: الحيوان المذكّى.

## الرابع: اجتناب حرام اللحم في الصلاة

ولا يجوز أنْ يكون ثوب المصلي من أجزاء الحيوان حرام اللحم، وإنْ كان مذكّى، أو أخذت منه حياً، وإليك فروع المسألة:

١ - لا تجوز الصلاة في الثوب المتخذ من جلد أو فرو الحيوان غير مأكول اللحم، أو من شعره أو صوفه أو وبره أو ريشه.

٢- تبطل الصلاة إذا كان ثوب المصلي ملوثاً بفضلات حيوان حرام اللحم، وكذا يحتاط استحباباً في ترك الصلاة في الثياب التي عليها شيء من شعر غير مأكول اللحم مثل السمور.

٣- قال بعض الفقهاء: لا فرق في الحيوان حرام اللحم بين أن يكون ممّا له دم دافق عند
 الذبح أو لم يكن كذلك كالسمك المحرم، على إشكال في القسم الأخير.

٤ - لا فرق في عدم الجوازبين أن يكون الثوب كله من أجزاء حرام اللحم أو بعضه، أو جزء منه، كالأزرار أو الخيوط أو ما شاكل، ولا تستثنى هنا القطع الصغيرة، أمّا ما يحمله المصلى معه أثناء الصلاة من أجزاء حرام اللحم فلا إشكال فيه.

٥- يستثنى من هذا الحكم جلد وفرو الخز (١) ووبره الخالص غير الممزوج بوبر الأرانب والثعالب، وكذلك جلد وفرو السنجاب(٢).

٦- من صلى في غير المأكول جاهلاً به صحّت صلاته على الأقوى.

٧- أمّا الناسي فعليه إعادة الصلاة احتياطاً.

٨- لا بأس بالصلاة في الثوب المشكوك بأنه من أجزاء ما لا يؤكل لحمه أو من غيره.

# الخامس: اجتناب الذهب:

لا يجوز للرجل أنْ يصلي بالذهب، كما لا يجوز له بشكل مطلق أن يلبس ويتزين بالذهب، سواء كان الذهب ثوباً منسوجاً أو مخيطاً بخيوط الذهب، أو كانت أزراره من الذهب، أو كان قلادة أو سلسلة ذهبية يعلقها في عنقه، أو خاتماً يتختم به، أو ساعة ذهبية يلبسها أو إطاراً ذهبياً لنظارته.

<sup>(</sup>١) الخَزُّ: الظاهر هو القُنُدس وهو حيوان مائي لبون من رتبة القواضم له ذنب مفلطح قوي، ولون أحمر قاتم، تتخذ منه الفراء، وقد تطلق الكلمة على نفس الفرو أو الجلد. (جواهر الكلام باب لباس المصلي).

<sup>(</sup>٢) السِّنجاب: حيوان أكبر من الجرذ من فصيلة السنجابيات، له ذنب طويل كثيف الشعر، يتسلَّق الأشجار بسرعة، تتخذ منه الفراء، لونه أزرق رمادي. (المنجد في اللغة).

أحكام الصِلة.....

## وهنا فروع:

١ - لا فرق بين أن يكون الذهب خالصاً أو ممزوجاً بغيره ما دام يصدق عليه لبس الذهب عرفاً.

٢- لا بأس بالذهب المحمول في جيب الإنسان كالمسكوكات الذهبية أو حتى المصاغات الذهبية أو غير ذلك، كما لا بأس بالأسنان الذهبية.

٣- لا بأس بالصلاة مع الأسلحة التي يستعمل في صنعها الذهب كالسيف والخنجر،
 ولكن إذا أُطلق عليها لفظ اللبس، فالاحتياط يقتضي اجتنابه.

٤ - لا فرق في حرمة الذهب للرجل في الصلاة وغيرها، بين أن يكون ظاهراً للرؤية أو مستتراً لا يُرى.

٥- الظاهر صحة الصلاة بالذهب إذا كان المصلى جاهلاً به أو ناسياً.

٦- كما لا بأس بلبس المشكوك كونه ذهباً في الصلاة وفي غيرها.

#### السادس: اجتناب الحرير:

لا يجوز للرجل لبس الحرير الخالص مطلقاً لا في حال الصلاة ولا في غير حال الصلاة، ويُطلق عليه أيضاً: الإبريسم والقزّ والديباج وهو مبطل للصلاة.

### وإليك التفاصيل:

١ - لا فرق في عدم الجواز بين أن يكون الحرير هو نفس الساتر الشرعي، أو أن يكون ثوباً إضافياً غيره.

٢ - كما لا يجوز -على احتياط واجب - ارتداء قطع الحرير الصغيرة التي لا تستر
 العورتين لوحدها، كالجورب والقبعة والقلنسوة والقفازات والحزام وربطة العنق و...

٣- يجوز لبس الحرير في حال الحرب، وحينئذ فالأقوى جواز الصلاة فيه أيضاً وإنْ
 كان الأحوط ترك الصلاة فيه عند عدم الضرورة إلى ذلك.

٤ - لا بأس بالصلاة في الثوب المنسوج من خليط الحرير مع القطن أو الصوف أو غير ذلك ممّا تجوز الصلاة فيه، ومما يخرجه عن صدق الحرير الخالص عند العرف.

٥ - إذا كان الثوب خليطاً من قطع الحرير الخالص إلى جانب قطع أخرى من غير الحرير، فإذا

صدق عند العرف أنّه يلبس الحرير حرم اللبس وبطلت الصلاة، وإلاَّ فلا. وعند الشك في الصدق العرفي فالأصل البراءة وصحة الصلاة فيه، فالمدار في كل التفريعات المشابهة هو الصدق العرفي.

٦- لا بأس بالصلاة مع الحرير إذا استخدم للأغراض الطبية كشد الجروح أو الجبيرة أو ما شاكل.

٧- إذا صلى في الثياب الحريرية جهلاً أو نسياناً فالأقوى عدم وجوب الإعادة وإن كان الاحتياط يقتضي ذلك.

٨- إن لم يكن للإنسان ثوب غير الحرير، وكان مضطراً للبسه بسبب البرد أو المرض أو غير ذلك، فلا بأس بالصلاة فيه، أمّا إذا لم يكن مضطراً إليه ولكنه كان يفقد الساتر غيره فالأقوى صحة الصلاة في الثوب الحرير والأحوط إعادتها عارياً.

#### ٣- حالات الاضطرار والعري:

١ - إذا انحصر ثوب الإنسان في الحرير أو في فرو أو جلد الحيوان غير المأكول، أو في المنسوج من صوفه أو شعره أو وبره أو ريشه، أو انحصر في الثوب النجس، فالأقوى جواز الصلاة فيه، ويستحب احتياطاً إعادتها عارياً.

٢- أمّا إذا انحصر ثوبه في جلد أو فرو الميتة أو المنسوج من صوفه أو شعره أو وبره أو ريشه، أو انحصر في الذهب، أو المغصوب، فإنْ كان مضطراً إلى ارتدائه بسبب برد أو مرض
 مثلاً - فلا بأس بالصلاة فيه، وإن لم يكن مضطراً وجب نزعه، فإنْ لم يكن هناك ساتر آخر حتى مثل أوراق الشجر والحشيش والطين، صلى عارياً بالكيفية التي سنشير اليها.

٣- ومن لم يجد أي شيء يستر به عورته للصلاة حتى مثل أوراق الشجر والحشيش
 والطين وحفرة أو ماء كدر يقف فيها، إذا كان كذلك وجب عليه الصلاة عارياً أيضاً.

3 – من كانت وظيفته الصلاة عارياً فإنْ أمنَ من النظر المحرّم بأي شكل من الأشكال فالأقوى كفاية الصلاة قياماً والإيهاء برأسه للركوع والسجود، ويجعل إيهاءه للسجود أخفض من إيهائه للركوع، والاحتياط المستحب يقتضي أن يصلي -إضافة إلى ذلك- صلاة عادية بركوع وسحود مع ستر عورته بيده، ويصلي جالساً بإيهاء، أي يصلي لكل فرض ثلاث صلوات، الأولى واجبة والأخريان مستحبتان احتياطاً.

وإنْ لم يأمن الناظر المحترم صلّى جالساً وينحني للركوع والسجود بمقدار لا تبدو عورته، وإنْ لم يمكن فيومئ برأسه.

أحكام الصِلة....

#### ٤- سنن لباس المصلى:

بيَّنت الأحاديث المروية عن المعصومين مكروهات ومستحبات لباس المصلي، وهي كثيرة ونحن إنّا نشير إلى جملة منها بذكر أحاديثها من دون إضافة.

## ١- أجود الثياب:

كَانَ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيٍّ اللَّهُ إِذَا قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ لَبِسَ أَجْوَدَ ثِيَابِهِ، فَقِيلَ لَهُ: يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ لِمَ تَلْبَسُ أَجْوَدَ ثِيَابِكَ؟.

فَقَالَ عَلِيَكَا ﴿: أَإِنَّ الله بَحِيلٌ يُحِبُّ الجُمَالَ، فَأَتَجَمَّلُ لِرَبِّي، وَهُوَ يَقُولُ: ﴿خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ فَأُحِبُّ أَنْ أَلْبَسَ أَجْمَلَ ثِيَابِي (۱).

#### ٢- الصلاة بالعطر:

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَهِ قَالَ: «كَانَتْ لِرَسُولِ الله عَلَيْ أَفِي عَبْدِ الله عَلَيْ فَالَ: «كَانَتْ لِرَسُولُ الله عَلَيْ بِرَائِحَتِهِ» (٢). هُوَ تَوَضَّأَ أَخَذَهَا بِيَدِهِ وَهِيَ رَطْبَةٌ فَكَانَ إِذَا خَرَجَ عَرَفُوا أَنَّهُ رَسُولُ الله عَلَيْ بِرَائِحَتِهِ» (٢).

عَنْ عَلِيَّ بْنِ إِبْرَاهِيمَ رَفَعَهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ عَلَيْكَ ﴿ -فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «صَلَاةُ مُتَطَيِّبٍ أَفْضَلُ مِنْ سَبْعِينَ صَلَاةً بِغَيْرِ طِيبٍ»(٣).

رَوَى عَبْدِ الله بْنِ الْحَارِثِ قَالَ: «كَانَتْ لِعَلِيِّ بْنِ الْخُسَيْنِ ﷺ قَارُورَةُ مِسْكٍ فِي مَسْجِدِهِ فَإِذَا دَخَلَ إِلَى الصَّلَاةِ أَخَذَ مِنْهُ فَتَمَسَّحَ بِهِ»(١٠).

# ٣- التختُّم بالفضة:

عَنْ أَبِي بَصِيرِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ فَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَ لَا تَخَتَّمُوا بِغَيْرِ الْفِضَّةِ فَإِنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: مَا طَهُرَتْ كَفُّ فِيهَا خَاتَمُ حَدِيدٍ»(٥).

### ٤- كراهة السواد:

قَالَ الْكُلَيْنِيُّ وَرُوِيَ: «لَا تُصَلِّ فِي ثَوْبٍ أَسْوَدَ، فَأَمَّا الْخُفُّ أَوِ الْكِسَاءُ أَوِ الْعِهَامَةُ فَلَا بَأْسَ»(١٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٤، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٣، ص٠٠٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٣٤.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤١٨.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٤، ص٣٨٣.

۲۰۸ ......أحكامُ العِبَ اداتِ

# ٥- اللثام والنقاب:

رَوَى سَمَاعَةَ قَالَ: «سَأَلْتُهُ عَنِ الرَّجُلِ يُصَلِّي فَيَتْلُو الْقُرْآنَ وَهُوَ مُتَلَثَّمٌ.

فَقَالَ عَلَيْتُ إِذْ لَا بَأْسَ بِهِ، وَإِنْ كَشَفَ عَنْ فِيهِ فَهُوَ أَفْضَل.

قَالَ: وَسَأَلْتُهُ عَنِ الْمُرْأَةِ تُصَلِّي مُتَنَقِّبَةً.

قَالَ عَلَيْتُ إِنْ كَشَفَتْ عَنْ مَوْضِعِ السُّجُودِ فَلَا بَأْسَ بِهِ وَإِنْ أَسْفَرَتْ فَهُوَ أَفْضَلُ »(١).

## ٦- ثوب عليه تماثيل:

رَوَى عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِا ۚ أَنَّهُ: "كَرِهَ أَنْ يُصَلِّي وَعَلَيْهِ ثَوْبٌ فِيهِ تَمَاثِيلُ "(٢).

# ٧- الصلاة مع التماثيل:

رَوَى لَيْثٍ الْمُرَادِيِّ قَالَ: (قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُلاَ الْوَسَائِدُ تَكُونُ فِي الْبَيْتِ فِيهَا التَّمَاثِيلُ عَنْ يَمِينٍ أَوْ شِمَالٍ. فَقَالَ عَلِيَكُلاَ: لَا بَأْسَ مَا لَمْ تَكُنْ ثُجُّاهَ الْقِبْلَةِ فَإِنْ كَانَ شَيْءٌ مِنْهَا بَيْنَ يَدَيْكَ عَنْ يَمِينٍ أَوْ شِمَالٍ. فَقَالَ عَلِيَكُلاِ: لَا بَأْسَ مَا لَمْ تَكُنْ ثُجُّاهَ الْقِبْلَةِ فَإِنْ كَانَ شَيْءٌ مِنْهَا بَيْنَ يَدَيْكَ عَنْ يَكِيلُ الْقِبْلَةَ فَعَطِّهِ وَصَلِّ وَإِذَا كَانَتْ مَعَكَ دَرَاهِمُ شُودٌ فِيهَا ثَمَاثِيلُ فَلَا تَجْعَلْهَا مِنْ بَيْنِ يَدَيْكَ وَرَاهِمُ شُودٌ فِيهَا ثَمَاثِيلُ فَلَا تَجْعَلْهَا مِنْ بَيْنِ يَدَيْكَ وَرَاهِمُ شُودٌ فِيهَا ثَمَاثِيلُ فَلَا تَجْعَلْهَا مِنْ بَيْنِ يَدَيْكَ وَرَاهِمُ شُودٌ فِيهَا ثَمَاثِيلُ فَلَا تَجْعَلْهَا مِنْ بَيْنِ يَدَيْكَ وَرَاهِمُ شُودٌ فِيهَا ثَمَاثِيلُ فَلَا تَجْعَلْهَا مِنْ بَيْنِ يَدَيْكَ

رَوَى عَلِيِّ بْنِ جَعْفَر عَنْ أَخِيهِ الإِمَام مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عِيَنَا قَالَ: «وَسَأَلْتُهُ عَنِ الدَّارِ وَالْخُهْرَةِ فِيهَا التَّمَاثِيلُ أَيْصَلَّى فِيهَا؟.

قَالَ عَلَيْتُ اللهِ : لَا تُصَلِّي فِيهَا وَشَيْءٌ مِنْهَا مُسْتَقْبَلُكَ إِلَّا أَنْ لَا تَجِدَ بُدَّاً فَتَقْطَعَ رُءُوسَهَا وَإِلَّا فَلَا تُصَلِي (٤٠).

### ٨- الخاتم والتماثيل:

عَنْ عَمَّارِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ عَلَيْتُلِرِ - فِي حَدِيثٍ - عَنِ الرَّجُلِ يَلْبَسُ الْخَاتَمَ فِيهِ نَقْشُ مِثَالِ الطَّيْرِ أَوْ غَيْرِ ذَلِكَ؟. قَالَ عَلَيْتُلِرِ : لَا تَجُورُ الصَّلَاةُ فِيهِ»(٥).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٢٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٣٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٤٤.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٤، ص٠٤٤.

أحكام[لصِّلاة....

# ٩- حَلَّ الأزرار:

عَنْ إِبْرَاهِيمَ الْأَحْرِيِّ قَالَ: سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْتَ ﴿ عَنْ رَجُلٍ يُصَلِّي وَأَزْرَارُهُ مُحَلَّلَةٌ ؟. قَالَ عَلِيتَ ﴿ عَنْ رَجُلٍ يُصَلِّي وَأَزْرَارُهُ مُحَلَّلَةٌ ؟.

### ١٠- منديل غيرك:

عَـنْ مُحَمَّدِ بْـنِ يَخْيَى رَفَعَهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَنْدُكُ بِهِ وَلَا تُصَلِّ فِي مِنْدِيلٍ يَتَمَنْدُلُ بِهِ غَيْرُكَ اللهُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَيْرُكَ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ لَا تُصَلِّ فِي مِنْدِيلٍ يَتَمَنْدُلُ بِهِ عَيْرُكَ اللهِ عَنْدُ اللهُ عَنْدُ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ عَنْدُلُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عُنْدُولُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ عَنْدُولُولُ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْدُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْدُولُولُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهُو

# خامساً: مكان المصلي

### أين نصلى؟

١ - تجوز الصلاة في كل مكان لقول رسول الله هيئة: «جُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ مَسْجِداً وَتُرَابُهَا طَهُوراً، أَيْنَهَا أَذْرَكَتْنِي الصَّلَاةُ صَلَّيْتُ»(٣).

٢- ويجب أن يكون مكان المصلي طاهراً من أية نجاسة سارية تلوِّث بدن أو ثياب المصلي، أمّا النجاسة الجافة فلا بأس بها إلا في مسجد الجبهة حيث يجب أن يكون طاهراً حتى من النجاسة الجافة.

٣- ذكر الفقهاء عدم صحة الصلاة في بعض الأماكن إمّا لأن ذلك يؤدي إلى ارتكاب
 محرم آخر، وإما لأنّه يتنافى مع أداء الصلاة وإتمامها على وجهها الصحيح،
 ونشير إليها فيما يلي:

ألف: الصلاة في مكان مغصوب أو غير مأذون فيه (سنذكر التفاصيل فيها بعد). ولا شك في أن قولهم فيه موافق للاحتياط.

باء: الصلاة في مكان يحرم الوقوف عليه كما لو كانت أسماء الجلالة أو آيات القرآن الكريم منقوشة على الفرش أو البلاط، كما لا تجوز الصلاة على قبر الرسول الكريم والأئمة المعصومين عليه حيث يعد ذلك هتكاً لحرمتهم.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٩٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٤٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٥، ص١١٨.

جيم: الصلاة مقدماً أو مساوياً لقبر المعصوم إلاّ مع الحائل شريطة أن يعتبر العرف ذلك رافعاً لسوء الأدب وعدم الاحترام.

دال: الصلاة في الأماكن التي تعرض حياة الإنسان للخطر؛ كالمواقع المعرضة للقصف في كل لحظة في جبهات الحرب، أو الأماكن المعرضة لهجوم الحيوانات المفترسة، أو في المباني المعرضة للانهيار والسقوط، وعدم الصحة فيها موافق للاحتياط المستحب.

هاء: الصلاة في مكان غير مستقر كوسائط النقل المتحركة في غير حالة الاضطرار، أو في موقع متأرجح بحيث يسلب المصلى الطمأنينة الواجبة عليه حال الصلاة.

واو: الصلاة في مكان لا يستطيع المصلي إتمام صلاته على الوجه الصحيح؛ كالصلاة وسط الزحام الشديد الذي يعرّض الصلاة للبطلان، أو الصلاة في معرض هبوب الرياح العاتية، أو سقوط الأمطار الغزيرة جداً التي تمنع المصلي من إكمال صلاته. فالاحتياط الاستحبابي عدم الشروع في الصلاة في الأماكن المذكورة، وفي كل مكان لا يطمئن المصلي إلى إمكانية إتمام صلاته فيه.

زاي: الصلاة في مكان يتنافى مع أداء الصلاة بهيأتها الصحيحة، كما لو كان سقف المكان هابطاً جداً بحيث يمنع وقوف المصلي منتصباً بشكل كامل، أو كان المكان ضيقاً إلى درجة يمنع من أداء الركوع والسجود على الوجه الصحيح.

٤ - قالوا بوجوب تأخر المرأة في الصلاة عن الرجل وعدم الصلاة متساويين في المكان أو تقدم المرأة على الرجل، إلا أن الأقوى كراهة ذلك، إلا عند انعدام أيّ فصل بينهما فالأحوط وجوباً إعادة الصلاة.

وترتفع الكراهة، أو الحرمة على القول بها، بوجود حائل بينهما، أو وجود مسافة تفصل بينهما لا تقل عن عشرة أذرع (حوالي ٤٥٠ - ٠٠٠ سانتيمتر).

كما ترتفع الكراهة في حالات الاضطرار وضيق الوقت، ومع ذلك لا يقف الرجل والمرأة متلاصقين جنباً إلى جنب في الصلاة، بل يجب الاحتياط بـترك فاصلة ما، ولو بمقدار ذراع أو شبر، إلا في مكة المكرمة.

٥ - الأقوى جواز الصلاة - فريضةً ومندوبةً - على سطح الكعبة وفي جوفها، ويتجه نحو أي جهة من الجهات الأربع.

#### شرط الإباحة:

١ - الغصب حرام، والتصرف في أي شيء مغصوب سواء من قبل الغاصب نفسه أو غيره حرام أيضاً، كما لا يجوز - في الحالات الطبيعية - التصرف في مال الغير دون إذنه.

أمّا الصلاة في المكان المغصوب أو في مكان غير مسموح به، هل هي باطلة أم لا؟ المشهور بين الفقهاء هو البطلان، إلا أنّ هناك قولاً بعدم البطلان والعمل بها عليه المشهور موافق للاحتياط. والتفريعات القادمة مبنية على الرأي المشهور بين الفقهاء.

٢- الغصب قد يقع على عين المكان، كما لو كانت نفس الأرض مغصوبة من مالكها، وقد يقع على المنفعة كالتصرف هنا حرام أيضاً حتى ولو أذن المالك، لأنّ المستأجِر هو الذي يملك حق الانتفاع في فترة عقد الإيجار، وبناءً على المشهور والاحتياط فإنّ الصلاة في هذا المكان باطلة أيضاً.

٣- ولا تبطل الصلاة إلا إذا كان المصلي عالماً بالغصب وعامداً، أمّا في حالات الغفلة أو الجهل أو النسيان فإنّ الصلاة صحيحة إنّ شاء الله، وأمّا الجاهل بالحكم الشرعي وهو الحرمة فالأقوى صحة صلاته وإن كان الاحتياط الواجب هو البطلان، خاصة في الجاهل المقصّر، حسب الرأي المشهور في بطلان الصلاة في الغصب.

٤ - كل استفادة اعتبرها عُرْف المجتمع استعمالاً للمغصوب، وتصرفاً فيه فإنه مبطل
 للصلاة احتباطاً:

- كالصلاة في سفينة أو طائرة أو سيارة مغصوبة.
- أو الصلاة تحت خيمة مغصوبة أو تحت سقف مغصوب، إذا اعتبر العُرف ذلك تصرفاً في الخيمة أو السقف.
  - أو الصلاة على سقف مباح بينها الأرض التي تحته مغصوبة مع الصدق العرفي.
- ٥- إذا اشترى الشخص مكاناً بهال لم يدفع زكاته أو خمسه فالظاهر صحة البيع، وعلى المالك تسديد الزكاة أو الخمس أو أي حق شرعي آخر عليه من أي مال يشاء، وبناءً على ذلك فالصلاة في هذا المكان صحيحة إن شاء الله.

٦- إذا مات شخص وعليه شيء من حقوق الناس فلا يجوز لورثته التصرف في الإرث
 حتى بمثل الصلاة في داره قبل تسديد ما عليه من الحقوق أو ضهانه بإذن الحاكم، ويحتمل أن

٢١٢ ......أحكامُ العِبَ اداتِ

يكون التصرف جائزاً فيما إذا كانت الحقوق يسيرة، وكان قرار الورّاث تسديدها، والله العالم.

٧- وكذلك يجوز للورثة التصرف في إرث المديون والصلاة فيه حتى ولو كانت ديونه تستغرق تركته كلها إذا ضمنوا تسديد الديون.

٨- لا تجوز الصلاة في ملك الآخرين دون الإذن الصريح من المالك أو ما يدل على موافقته من الأمارات المعتبرة عند العقلاء.

٩ - أمّا الأراضي الشاسعة جداً كالواقعة في الصحاري والطرقات البرية والتي يصعب
 اجتنابها فتجوز الصلاة فيها ولو من دون الحصول على موافقة المالك.

# سُنن مأثورة في مكان المصلي:

ذكر الفقهاء عدداً من السنن المرتبطة بمكان المصلي (من المكروهات والمستحبات) نشير هنا إلى بعضها من خلال ذكر الأحاديث الشريفة المأثورة عن المعصومين على بشأنها، والظاهر أنّ الأمر والنهي في هذه الروايات يدلان على الاستحباب والكراهة وليس الوجوب والحرمة:

# ١- صلّ في المساجد:

عَنِ الْأَصْبَعِ عَنْ الإِمَامِ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبِ عَلَيْتُ قَالَ: «كَانَ يَقُولُ عَلَيْكِ : مَن اخْتَلَفَ إِلَى اللَّسَجِدِ أَصَابَ إِحْدَى الثَّهَانِ: أَخَا مُسْتَفَاداً فِي الله، أَوْ عِلْماً مُسْتَطْرَفاً، أَوْ آيَـةً مُخْكَمَةً، أَوْ يَسْمَعَ كَلِمَةً تَدُدُّلُهُ عَلَى هُدًى، أَوْ يَتُرُكَ ذَنْباً خَشْيةً أَوْ يَسْمَعَ كَلِمَةً تَدُدُّلُهُ عَلَى هُدًى، أَوْ رَحْمَةً مُنْتَظَرَةً، أَوْ كَلِمَةً تَرُدُّهُ عَنْ رَدًى، أَوْ يَتُرُكَ ذَنْباً خَشْيةً أَوْ حَيَاءً»(١).

#### ٢- جار المسجد:

عَنْ أَبِي الْبَخْتَرِيِّ عَنْ جَعْفَرِ عَنْ أَبِيهِ ﴿ اَنَّ عَلِيّاً عَلِيّاً عَلِيّاً عَلَيْكَ كَانَ يَقُولُ لَيْسَ لِجَارِ المَسْجِدِ صَلَاةٌ إِذَا لَمْ يَشْهَدِ المَكْتُوبَةَ فِي المَسْجِدِ إِذَا كَانَ فَارِغاً صَحِيحاً» (٢).

### ٣- تفريق الصلاة:

سَـأَلَ أَبُو كَهْمَسٍ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيتَ لِإِ فَقَالَ: «يُصَلِّي الرَّجُلُ نَوَافِلَهُ فِي مَوْضِعٍ أَوْ يُفَرِّقُهَا؟

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٩٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٩٥.

أحكام الصِلاة....

قَالَ عَلَيْتَكِرِ: لَا بَلْ هَاهُنَا وَهَاهُنَا فَإِنَّهَا تَشْهَدُ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(١).

رَوَى مُرَازِم بْنِ حَكِيم عَنِ الإمَامِ الصَّادِقِ عَلَيْكُلا ﴿ -فِي حَدِيثٍ - أَنَّهُ قَالَ: «صَلُّوا مِنَ المُسَاجِدِ فِي بِقَاعٍ مُخْتَلِفَةٍ، فَإِنَّ كُلَّ بُقْعَةٍ تَشْهَدُ لِلْمُصَلِّي عَلَيْهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(٢).

# ٤- الصلاة في الكنائس:

عَـنْ أَبِي الْبَخْـتَرِيِّ عَـنْ جَعْفَرٍ عَنْ أَبِيهِ عَـنْ عَلِيٍّ عَلَيْ عَلَيْ الْبِيعَةِ وَالْبَيعَةِ وَالنَّطَقُعِ، وَالمَسْجِدُ أَفْضَلُ»(٣).

# ٥- ضع حاجزًا أمامك عن المارة:

عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ عَلَيْكِ قَالَ: «كَانَ طُولُ رَحْلِ رَسُولِ الله ﷺ ذِرَاعاً فَإِذَا كَانَ صَلَّى وَضَعَهُ بَيْنَ يَكَيْهِ يَسْتَرِرُ بِهِ مِحَّنْ يَمُرُّ بَيْنَ يَكَيْهِ»(١٤).

# ٦- لا تصلِّ في هذه الأمكنة:

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ الْفَضْلِ عَمَّنْ حَدَّثَهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَّ إِذَ قَالَ: «عَشَرَةُ مَوَاضِعَ لَا يُصَلَّى فِيهَا الطِّينُ، وَالْمُاءُ، وَالْقُبُورُ، وَمَسَانُ الطُّرُقِ (أي وسط الطريق)، وَقُرَى النَّمْلِ، وَمَعَاطِنُ الْإِبِلِ، وَبَحْرَى الْمَاء، وَالسَّبَخُ، وَالثَّلْجُ»(٥).

# ٧- بيت فيه مجوسي:

عَـنْ أَبِي أُسَـامَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكَ إِلاَ قَالَ: «لَا تُصَلِّ فِي بَيْتٍ فِيهِ بَجُوسِيٌّ، وَلَا بَأْسَ بِأَنْ تُصَلِّي وَفِيهِ يَهُودِيٌّ أَوْ نَصْرَانِيُّ (٢٠).

# ۸- بیت فیه خمر:

عَنْ عَمَّارٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَ إِذْ قَالَ: ﴿ لَا يُصَلَّى فِي بَيْتٍ فِيهِ خَمْرٌ أَوْ مُسْكِرٌ ﴾ (٧).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٨٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٨٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٣٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٤٢.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٤٤.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٥٣.

# ٩- بين القبور:

عَنِ الْخُسَيْنِ بْنِ زَيْدٍ عَنِ الإِمَامِ الصَّادِقِ عَنْ آبَائِهِ عَنَّ آبَائِهِ عَنْ آبَائِهِ وَعَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ أَنْ يُصَلِّي الرَّجُلُ فِي المُقَابِرِ وَالطُّرُقِ وَالْأَرْ حِيَةِ وَالْأَوْدِيَةِ وَمَرَابِطِ الْإِبِلِ وَعَلَى ظَهْرِ الْكَعْبَةِ (١).

## ١٠- كراهة استقبال التماثيل:

عَـنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْـلِمٍ قَالَ: «قُلْـتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتَكِلاِ أُصَـلِّي وَالتَّمَاثِيلُ قُدَّامِـي وَأَنَا أَنْظُرُ إِلَيْهَا؟.

قَالَ عَلَيْكَادِّ: لَا اطْرَحْ عَلَيْهَا ثَوْباً وَلَا بَأْسَ بِهَا إِذَا كَانَتْ عَنْ يَمِينِكَ أَوْ شِمَالِكَ أَوْ خَلْفِكَ أَوْ خَلْفِكَ أَوْ فَوْقِ رَأْسِكَ وَإِنْ كَانَتْ فِي الْقِبْلَةِ فَأَلْقِ عَلَيْهَا ثَوْباً وَصَلِّ»(٢).

## ۱۱- بیت فیه کلب:

رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «قَالَ الإَمَامُ الصَّادِقُ عَلِيَ إِذَ لَا يُصَلَّى فِي دَارٍ فِيهَا كُلْبُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ كُلْبَ الصَّيْدِ وَأَغْلَقْتَ دُونَهُ بَاباً فَلَا بَأْسَ، فَإِنَّ الْلَائِكَةَ لَا تَدْخُلُ بَيْتاً فِيهِ كَلْبُ وَلَا بَيْتاً فِيهِ بَوْلٌ مَجْمُوعٌ فِي آنِيَةٍ»(").

# ١٢- الصلاة في الحمام:

عَنْ عَمَّارٍ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلْيَتُلاِ عَنِ الصَّلَاةِ فِي بَيْتِ الْحَمَّامِ، قَالَ عَلِيَتُلاِ: إِذَا كَانَ مَوْضِعاً نَظِيفاً فَلَا بَأْسَ»(٤).

# ١٣- وعلى الطريق:

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ قَالَ: قَالَ الرِّضَا عَلِيَكِلاِّ: كُلُّ طَرِيقٍ يُوطَأُ وَيُتَطَرَّقُ كَانَتْ فِيهِ جَادَّةٌ أَمْ لَمْ تَكُنْ لَا يَنْبَغِي الصَّلَاةُ فِيهِ. قُلْتُ: فَأَيْنَ أُصَلِّي؟. قَالَ عَلِيَكَلاِّ: يَمْنَةً وَيَسْرَةً»(٥).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج ٥ ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٣٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٧٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٧٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٤٧.

أحكام[لصِّلاة....

### ١٤- وأمامه النار:

عَنْ عَهَارِ السَّابَاطِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتِ اللهُ عَلَيْتِ فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «لَا يُصَلِّي الرَّجُلُ وَفِي قِبْلَتِهِ نَارٌ أَوْ حَدِيدٌ. قُلْتُ: أَلَهُ أَنْ يُصَلِّي وَبَيْنَ يَدَيْهِ مِجْمَرَةُ شَبَهٍ؟.

قَالَ عَلَيْتُ إِذْ نَعَمْ، فَإِنْ كَانَ فِيهَا نَارٌ فَلَا يُصَلِّي حَتَّى يُنَحِّيهَا عَنْ قِبْلَتِهِ.

وَعَنِ الرَّجُلِ يُصَلِّي وَبَيْنَ يَدَيْهِ قِنْدِيلُ مُعَلَّقُ وَفِيهِ نَارٌ إِلَّا أَنَّهُ بِحِيَالِهِ. قَالَ عَلَيَّلَاذَ: إِذَا ارْتَفَعَ كَانَ أَشَرَّ لَا يُصَلِّي بِحِيَالِهِ»(١).

رُوِيَ أَيْضاً أَنَّهُ «لَا بَأْسَ بِهِ لِأَنَّ الَّذِي يُصَلِّي لَهُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ ذَلِكَ»(٢).

#### ١٥ - لا بأس..

عَنْ عَلِيٌّ بْنِ جَعْفَرٍ أَنَّهُ سَأَلَ أَخَاهُ مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ غَلِيَّكَالِا :

- عَنِ الرَّجُلِ يُصَلِّي فِي الْكَرْم (٣) وَفِيهِ حْمَلُهُ؟. قَالَ عَلَيْتَ لِازْ: لاَ بَأْسَ.
- وَعَنِ الرَّجُلِ يُصَلِّي وَأَمَامَهُ النَّخْلَةُ وَفِيهَا حَمْلُهَا؟. قَالَ عَلَيْتَ لِإِذَ لَا بَأْسَ.
  - وَعَنِ الرَّجُلِ يُصَلِّي وَأَمَامَهُ شَيْءٌ مِنَ الطِّين؟ (١٤). قَالَ عَلَيْتُ (﴿ لَا بَأْسَ.
- وَعَنِ الرَّجُلِ هَلْ يَصْلُحُ لَهُ أَنْ يُصَلِّي وَأَمَامَهُ مِشْجَبٌ وَعَلَيْهِ ثِيَابٌ؟. فَقَالَ عَلَيْكَ إِذَ: لَا نَ.
  - وَعَنِ الرَّجُلِ هَلْ يَصْلُحُ لَهُ أَنْ يُصَلِّي وَأَمَامَهُ ثُومٌ أَوْ بَصَلٌ ؟. قَالَ عَلَيْتَ لِإِذِّ: لَا بَأْسَ.
- وَعَنِ الرَّجُلِ هَلْ يَصْلُحُ لَهُ أَنْ يُصَلِّيَ عَلَى الرَّطْبَةِ النَّابِتَةِ؟. قَالَ عَلَيَّ لِذِّ: إِذَا أَلْصَقَ جَبْهَتَهُ بِالْأَرْضِ فَلَا بَأْسَ.

وَعَنِ الصَّلَاةِ عَلَى الْحَشِيشِ النَّابِتِ وَالثَّيِّلِ وَهُوَ يُصِيبُ أَرْضاً جَدَداً؟ (٥). قَالَ عَلَيْتَلا ۗ لاَ بَأْسَ » (٢٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٦٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٦٧.

<sup>(</sup>٣) شجر العنب.

<sup>(</sup>٤) وفي نسخة الطير.

<sup>(</sup>٥) أي أرضاً مستوية غير مزروعة.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٧٩.

٢١٦ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

## سادساً: أحكام وسنن المساجد

يستحب بناء المساجد وعمارتها، فإنها بيوت العبادة والتقرب إلى الله تعالى، وينبغي تجنب المبالغة في التزيين والزخرفة المنافية لروحانيتها، والأحوط عدم زخرفتها بصور وتماثيل ذوي الأرواح.

كما يستحب مؤكدًا إحياؤها بالعبادة والدعاء، خاصة إقامة الصلوات اليومية فيها، وتؤكد الروايات أنّ لا صلاة لجار المسجد إلاّ فيه.

وقد وردت في السنة الشريفة مجموعة من الأحكام والسنن والآداب حول المسجد نشير إلى بعضها فيها يلي:

#### المستحبات:

- ١ يستحب أنْ يكون الداخل إلى المسجد متطهراً، وأنْ يصلي تحية المسجد وهي
   ركعتان، ويكفي عنها أداء إحدى الفرائض أو الصلوات المندوبة الأُخرى.
  - ٢- يستحب التطيب وارتداء الملابس النظيفة عند الذهاب إلى المسجد.
- ٣- كما يستحب السبق في دخول المسجد، والتأخر في الخروج منه، وأنْ يقدم رجله اليمنى عند الدخول، واليسرى عند الخروج.
  - ٤ ويستحب إنارة المسجد، والمحافظة على نظافته، والاهتمام بطهارته.
- ٥ يستحب الإكثار من التردد على المساجد، كما يستحب الصلاة في المسجد الذي لا يصلى فيه أهله منعاً عن تعطيله.
- ٦- يستحب إعادة بناء المسجد المشرف على الخراب، بل يجوز هدمه وبناؤه من جديد
   حتى إذا كان بناؤه مستحكماً إذا كانت الحاجة تستدعي ذلك لتوسيعه.
- ٧- يفضل جعل المرافق الصحية والميضاة عند مدخل المسجد أو في مكان منفصل عن
   مصلى المسجد.

#### المكروهات:

١ - يكره اتخاذ المسجد طريقاً للمرور إلا أنْ يصلي المار ركعتين ثم يواصل طريقه.

- ٢- ويكره تلويث المسجد بقذف البصاق والنخامة ورمي الأوساخ.
- ٣- كما يكره رفع الصوت بشكل يزاحم المصلين إلا في الأذان ونحوه.
- ٤ وأيضاً يكره الإعلان عن المفقودات في المسجد، وقراءة الأشعار (باستثناء المواعظ)
   وتداول الأحاديث الدنيوية، وعقد صفقات البيع والشراء.
- ٥- ويكره الدخول إلى المسجد لمن أكل الثوم أو البصل أو ما شاكل ذلك ممّا تؤذي رائحته الآخرين، وينبغي لمن تفوح من قدميه رائحة العرق الكريهة أنْ يغسلها قبل دخول المسجد.

٦ - ويكره إدخال الأطفال إلى المساجد، إلا إذا كان بمدف تدريبهم على الصلاة،
 وتربيتهم على الأجواء الدينية.

#### الأحكام:

1 - المساجد بيوت الله فلا يجوز بيعها، ولا التصرّف فيها تصر فاً شخصياً، ولا إلحاقها بالأملاك الخاصة، كما لا يجوز إخراج شيء منها سواء الأثاث والفرش والوسائل والأجهزة التابعة لها، أو المواد الإنشائية كالحديد والطابوق والحصى والأبواب والنوافذ، وما إلى ذلك... إلا لمصلحة المسجد نفسه.

٢- وتجب المحافظة على طهارة المساجد، فلا يجوز تنجيسها بأي شكل من الأشكال،
 وإذا ما تنجست وجبت المبادرة إلى إزالة النجاسة، وتطهير مكانها فوراً سواء كان المتنجس أجزاء من البناء أو الأثاث التابع للمسجد.

٣- لا يجوز دفن الأموات في المساجد إذا كان ذلك يؤدي إلى تلويثها، والأحوط عدم الدفن في كل الحالات.

٢١٨ ......أحكامُ العِيَاداتِ

# الفصل الثاني: أحكام أفعال الصلاة

# أولاً: الأذان والإقامة

١ - اختلفت الروايات المعتبرة حول عدد فصول الأذان والإقامة، والمشهور بين الفقهاء فتوى وبين المؤمنين عملاً هو: إنّ الأذان يتألف من ثمانية عشر فصلاً هي:

١ - ٤ : «اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ».

٥-٦: «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ».

٧-٨: «أَشْهَدُ أَنَّ نُحُمَّداً رَسُولُ الله، أَشْهَدُ أَنَّ نُحَمَّداً رَسُولُ الله».

٩- ٠ ١: «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ».

١١-١١: «حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ».

١٢-١٣: «حَيَّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ، حَيَّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ».

٥ ١ - ٦ : «اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُهِ، اللهُ أَكْبَرُهِ».

١٨-١٧: ﴿لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ».

وتتألف الإقامة من سبعة عشر فصلاً هي:

١-٢: «اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ».

-8: «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ».

٥-٦: «أَشْهَدُ أَنَّ كُمَّداً رَسُولُ الله، أَشْهَدُ أَنَّ كُمَّداً رَسُولُ الله».

٧-٨: «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ، حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ».

أحكام الصِلة....

٩-١: «حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ، حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ».

١١ - ١١: «حَيَّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ، حَيَّ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ».

١٣ - ١٤ : «قَدْ قَامَتِ الصَّلَاةُ، قَدْ قَامَتِ الصَّلَاةُ».

٥١ - ١٦ «اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ».

١٧ - ﴿ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ﴾.

٢ - وأمّا الشهادة لعلي عَلَيتُ بالولاية وإمرة المؤمنين أي: «أَشْهَدُ أَنَّ عَلِيّاً وَلِيُّ الله» فقد ذكر الفقهاء أنّا ليست جزءاً من الأذان والإقامة ولكنها مكملة للشهادة بالرسالة، وقد أصبحت اليوم شعاراً للطائفة فالأولى الإتيان بها بقصد رجاء المطلوبية.

٣- و لا بـأس أنْ يكـرر مؤذن الإعـلام «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ» و «حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ» أكثر من مرتين بهدف حشد المؤمنين وترغيبهم للاجتهاع للصلاة، إلاّ أنَّ الزائد لا يكون جزءاً من الأذان.

٤ - و يجوز للمسافر أن يذكر كل فصل من فصول الأذان والإقامة مرة واحدة فقط، و يجوز ذلك للمستعجل في الأذان فقط، أمّا في الإقامة فمشكل إلا ّأنّه يأتي به بقصد الرجاء(١).

### أحكام الأذان والأقامة:

١ - يستحب الأذان لإعلام المؤمنين بدخول أوقات الفرائض اليومية، وترغيبهم في المبادرة إلى أداء الصلاة في أول وقتها، ويسمّى بأذان الإعلام، ويختص بأول الوقت فقط.

٢ - كما يستحب مؤكّداً للمصلي الأذان والإقامة لصلاته بل الأحوط عدم ترك الإقامة للرجال في غير السفر والاستعجال وذلك كله إن كان يصلي منفرداً، أمّا إذا كان ملتحقاً بالجماعة فيكتفي بأذان وإقامة الجماعة، ولا يختص أذان وإقامة الصلاة بأول الوقت، بل يؤديها المصلى قبل الصلاة مباشرة وإن تأخرت.

ولا فرق في تأكد الاستحباب بين الرجل والمرأة، وبين السفر والحضر.

٣- ويختص الأذان والإقامة بالصلوات اليومية فقط، أداء وقضاءً، أمّا سائر الصلوات الواجبة فيستحب أنْ يقال في صلاة العيدين على نحو الاستحباب وفي غيرها رجاء، يقال قبلها: «الصَّلاة. الصَّلاة. الصَّلاة. الصَّلاة.

<sup>(</sup>١) يتكرر هذا الاصطلاح كثيراً في الفقه ويعني: ألاَّ يأتي المكلف بهذا العمل بقصد أنه مطلوب للشارع قطعاً، بل يأتي به برجاء أن يكون مطلوباً وأنْ يثاب عليه.

٤ - وفي غير الصلوات اليومية، يستحب الأذان والإقامة في أُذني المولوديوم ولادته، وذلك بأن يؤذن في أُذنه اليمني، ويقام في أُذنه اليسرى.

٥ - من أراد قضاء مجموعة صلوات متتابعة دفعة واحدة، أذَّن وأقام للأولى ثم كررًّ الإقامة لكل صلاة صلاة من الباقيات دون تكرار الأذان.

٦- يسقط استحباب الأذان في الموارد التالية:

الأول: أذان عصر الجمعة إذا صُليت جمعاً مع صلاة الجمعة أو الظهر.

الثاني: أذان عصر يوم عرفة كذلك.

الثالث: أذان العشاء ليلة المزدلفة في حالة الجمع مع المغرب.

الرابع: في حالة الجمع بين الظهرين أو العشاءين بوضوء واحد ومن دون فصل معتدًّ به عرفاً فيسقط الأذان من العصر والعشاء، ولا يضر بالجمع تلاوة الأدعية القصيرة وتسبيحات الزهراء، ويشمل هذا الحكم المستحاضة التي يجب عليها الجمع بين الظهرين والعشاءين.

٧- ويسقط الأذان والإقامة معاً في الموارد التالية:

ألف: الملتحق بصلاة الجماعة يكتفي بأذانها وإقامتها، سواء سمعها أم لا، كان حاضراً حينها أم لم يكن.

باء: المصلّي في المسجد منفرداً يكتفي بأذان وإقامة الجماعة إذا شرع في الصلاة قبل أن تتفرق صفوف الجماعة.

جيم: إذا سمع الشخص أذان وإقامة غيره كاملاً، وكذلك إذا حكى أذان وإقامة الغير بقصد الأذان والإقامة ومن دون تغيير عباراتها.

٨- يشترط في صحة الأذان والإقامة وترتب الثواب عليهما أُمور:

الأول: النية، أي أن يكون هدفه من الأذان والإقامة هو التقرب إلى الله تعالى وامتثال أوامره، هذا في أذان الصلاة، أمّا أذان الإعلام فلا يشترط فيه قصد القربة.

الثاني: العقل والإيهان، فلا يصح الأذان والإقامة من المجنون وغير المؤمن، فلا يُكتفى بأذانها وإقامتهما في الجهاعة أو لدى سهاعهما. أمّا البلوغ فلا يشترط، فيمكن الاكتفاء بأذان المميز.

الثالث: مراعاة الترتيب بينها، وذلك بتقديم الأذان أولاً ثم الإقامة، وكذلك مراعاة الترتيب بين فصولها حسب ما ذكر.

الرابع: الموالاة بينهما، وبين فصولهما، وبينهما وبين الصلاة أي عدم وقوع فصل كبير بين ما ذكر، والمرجع في تحقق الفصل أو عدمه هو العرف.

الخامس: الإتيان بهم باللغة العربية وعلى الوجه الصحيح، فلا تكفي ترجمتهما أو تلفظهم خطأ.

السادس: أن يكونا بعد دخول وقت الصلاة.

السابع: أن يكون على طهارة شرعية (الوضوء أو الغسل) بالنسبة للإقامة، أمّا الأذان فلا يشترط ذلك، ولكن إذا أتى بالإقامة من دون الطهارة بقصد الرجاء جاز.

الثامن: الأحوط ألا تترك في الإقامة الطهارة والقيام أمّا الاستقبال والاستقرار فالثامن: الأولى عدم تركها ومن هنا فلو أراد أن يقيم على غير طهارة أو قاعداً فإنّه يأتي مها بقصد الرجاء.

#### سنن الأذان والإقامة:

١ - يستحب مراعاة الأمور التالية في الأذان والإقامة ليكتمل الامتثال والثواب إن شاء الله:

ألف: التوجه إلى القبلة حين الأذان والإقامة.

باء: أن يكون في حالة القيام.

جيم: الطهارة في الأذان، أمّا في الإقامة فالطهارة معتبرة في صحتها إلاَّ إذا أتى بها بقصد الرجاء.

دال: عدم التحدث في أثنائها، وخاصة بين الإقامة والصلاة.

هاء: الاستقرار أثناء الإقامة.

واو: الإفصاح بالألف والهاء من لفظ الجلالة (الله) في كل فصل يحتوي عليها في الأذان، أمّا الإقامة فهي حدر أي يأتي بها بسرعة وتتابع.

زاي: وضع الإصبعين في الأذنين حال الأذان.

حاء: مدّ الصوت ورفعه في الأذان، وبدرجة أقل في الإقامة.

طاء: الفصل بين الأذان والإقامة، وذكرت الروايات أن الفصل يمكن أن يقع بصلاة ركعتين أو السجود، أو التسبيح أو القعود أو الكلام، وفي صلاة المغرب يكفي التنفس، ويكره الكلام بينها -حسب الروايات- في صلاة الغداة (الفجر)، وقال بعض الفقهاء يكفى الفصل بالخطوة ولا بأس به تسامحاً.

ياء: يستحب لمن يسمع الأذان -سواء أذان الإعلام أو أذان الصلاة - وكذلك الإقامة أن يحاكي الفصول التي يسمعها، ولكن عندما يسمع «قَدْ قَامَتِ الصَّلاةُ» في الإقامة يقول: «لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِالله».

٢- يستحب أن يكون المنصوب لأذان الإعلام: عادلاً، رفيع الصوت، مبصراً بصيراً بمعرفة الأوقات، وأنْ يؤذن على مرتفع كمنارة أو يستخدم مكبرات الصوت الحديثة ليسمعه أكبر عدد ممكن من الناس.

# ثانياً: النية

## النية والإخلاص في الكتاب والسنة:

## القرآن الكريم:

١ - ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ - فَرَبُّكُمْ أَعْلَمُ بِمَنْ هُوَأَهْدَىٰ سَبِيلًا ﴾(١).

قد تكون أعمال الناس متشابهة من حيث الظاهر، إلا أنَّ اختلاف النية يجعلها متناقضة. فالصلاة، قد يقوم بها المخلص فتكون معراجاً له إلى الله، وقد يقوم بها المرائي فتكون وبالاً عليه. فكل عامل يعمل على شاكلته؛ أي على نيته -كما في الروايات المفسِّرة لهذه الآية- ولأن الله هو الأعلم بالنوايا والمقاصد، فهو الأعلم بمن هو أهدى سبيلاً.

٢ - ﴿ صِبْغَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً وَنَحَنُ لَهُ، عَبِدُونَ ﴾ (٢).

وعبادات المؤمن يجب أن تصطبغ بصبغة الله.. وليست صبغة الله هي ظاهر العمل والجزء المكشوف والمرئي من العبادة، إذ إنّ الظواهر قد تتشابه فيها بين العاملين، ولكن الضمير والنية والهدف من وراء العمل والعبادة، هي التي تصبغ العمل بصبغة الله.. فيكون إلهياً بالإخلاص والتجرد لله تعالى ومحاولة التقرُّب إليه بالانقطاع عن كل ما سواه، وقد تضفي النية على العمل لوناً شيطانياً.. فيكون غير إلهي بسبب الرياء وبسبب العمل للسمعة والتظاهر للناس.

٣- ﴿ وَلَا نُفُسِدُوا فِ ٱلْأَرْضِ بَعَدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ اللَّهُ عَسِينِينَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، آية: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، آية: ٥٦.

أحكام الصِلة....

٤- ﴿ لَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾(١).

وهنا يأمرنا الله تعالى أنْ نخلص نياتنا ومقاصدنا في دعائه، فندعوه خوفاً وطمعاً.. خوفاً من سخطه وسلب نعمه، وطمعاً في رضاه وقربه.. خوفاً من السقوط في المعصية، وطمعاً في النجاة بالطاعة والتقوى.. لا خوفاً من الناس ولا طمعاً في السمعة والشهرة..

فالأعمال، وخاصة العبادات إنّما يتم تقييمها بالأهداف والنيات، والمقاصد التي ينطلق منها الفرد العامل.

٥- ﴿ قُلْ أَمَرَ رَبِّى بِٱلْقِسْطِ ۗ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَٱدْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَّ كَمَا بَدَاَكُمْ تَعُودُونَ ﴾ (٢).

٦ ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَآءَ وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَيُؤَوُّوا ٱلزَّكُوةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيْمَةِ ﴾ (٣).

ويأمرنا الكتاب العزيز بإخلاص الدين لله.. ويبدو أنّ معنى الدين هو ما يخضع له الإنسان من تلقاء نفسه من شريعة أو نظام، وخلوصه هو رفض ازدواجية الولاء بين الله والرسل والأولياء، وبين سائر السلطات المادية. فعبادة الله عز وجل، ومن أبرزها إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة لا تأتي حنيفية طاهرة نقية إلاّ إذا أخلص المؤمن دينه لله.. أي خضع بكل جوانحه وجوارحه للخالق عز وجل، ورفض المراءاة للناس، أو الخوف من أي قوة سوى الله.

٧- ﴿ ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ أَبْنَى ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانَا فَنْقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ أَلَاخَرِ قَالَ لَأَقَنْكَ فَنُكَنِّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ أَللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾(١).

إن قبول الله لأعمال العباد لا يرتبط بحسن ظواهر الأعمال، ولا بها يتظاهر به العامل.. إنّ قبول الله من المتقين.. الذين يطهِّرون نواياهم ومقاصدهم وأهدافهم، فتقوى الله لا تتحقق بظاهر العامل، وإنّما بنيته وهدفه.. ونيات العباد وأهدافهم التي تدفعهم للأعمال هي التي تحدد مدى تقبل الله للعمل.

<sup>(</sup>١) سورة السجدة، آية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، آية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البينة، آية: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة، آية: ٧٧.

٢٢٤ ......أحكامُ العِبَ اداتِ

#### السنة الشريفة:

تحفل السنة الشريفة بأحاديث كثيرة وردت عن المعصومين المؤمن في الدنيا، والإخلاص في العمل والرياء، وآثارها التربوية والنفسية على المجتمع المؤمن في الدنيا، وعلى مصير الإنسان وعمله في الآخرة، ننقل هنا شذرات منها قد تفيدنا في إصلاح النيات، وإخلاص الأعمال، وصبغها بصبغة إلهية نقية من الدنس، خالصة لوجه الله عز وجل:

### ١- النية والخلود:

عَنْ أَبِي هَاشِمِ قَالَ: "قَالَ أَبُو عَبْدِالله عَيْكَالِا: إِنَّمَا خُلِّدَ أَهْلُ النَّارِ فِي النَّارِ لِأَنَّ نِيَّاتِمِمْ كَانَتْ فِي الدُّنْيَا أَنْ لَوْ خُلِّدُوا فِيهَا أَنْ يَعْصُوا الله أَبَداً وَإِنَّمَا خُلِّدَ أَهْلُ الجَنَّةِ فِي الجَنَّةِ لِأَنَّ نِيَّاتِهِمْ كَانَتْ فِي الدُّنْيَا أَنْ لَوْ بَقُوا فِيهَا أَنْ يُطِيعُوا الله أَبَداً فَبِالنَّيَّاتِ خُلِّدَ هَوُّ لَاءِ وَهَوُّ لَاءِ.

ثُمَّ تَلَا قَوْلَهُ تَعَالَى ﴿ قُلْكُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ٥٠٠ . قَالَ عَلَيْتُ ﴿ قُلْ خَلَّ نِيَّتِهِ ١٠٠ .

## ٢- ينوي الخير فينام:

قَالَ أَبُو عَبْدِالله عَلَيْتِ ﴿ إِنَّ الْعَبْدَ لَيَنْوِي مِنْ نَهَارِهِ أَنْ يُصَلِّيَ بِاللَّيْلِ فَتَغْلِبُهُ عَيْنُهُ فَيَنَامُ فَيُنَامُ فَيُنَامُ اللهُ لَهُ صَلَاتَهُ وَيَكْتُبُ نَفَسَهُ تَسْبِيحاً وَيَجْعَلُ نَوْمَهُ عَلَيْهِ صَدَقَةً » (١٠).

## ٣- نية المؤمن:

عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ يَسَارٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْكِلِا أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «نِيَّةُ الْفُومِنِ أَبْلَغُ مِنْ عَمَلِهِ وَكَذَلِكَ (نِيَّةُ) الْفَاجِرِ»(٣).

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّا إِنَّ قَالَ: «مَنْ صَدَقَ لِسَانُهُ زَكَا عَمَلُهُ، وَمَنْ حَسُنَتْ نِيَّتُهُ زَادَ اللهُ فِي عُمُرِهِ» (٤٠).

عَنْ عَبْدِ الْعَظِيمِ بْنِ عَبْدِ الله الْحَسَنِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَنْ آبَائِهِ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَيْفَا ﴿ - فِي حَدِيثٍ - قَالَ: ﴿ إِنَّ اللهُ بِكَرَمِهِ وَفَضْلِهِ يُدْخِلُ الْعَبْدَ بِصِدْقِ النَّيِّةِ وَالسَّرِيرَةِ الصَّالِحَةِ، الجُنَّةَ » (٥٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١، ص٠٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج ١، ص٥٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١، ص٥٦.

أحكام[لصِّلاة....

#### ٤- الخلاص:

عَنْ فَضَالَةَ بْنِ أَيُّوبَ عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَّلِا ِ قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَّلِا ِ - فِي حَدِيثٍ - وَبِالْإِخْلَاصِ يَكُونُ الْخُلَاصُ»(١).

## ٥- العمل الخالص:

عَنْ سُفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ فِي قَوْلِ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿لِمَبْلُوَكُمْ أَيُكُمُ اللهُ عَلَى الْعَمَلِ حَتَّى يَخْلُصَ أَشَدُّ مِنَ الْعَمَلِ وَالْعَمَلُ الْخَالِصُ الَّذِي الْحَمَلُ عَمَلًا أَنْ يَحْمَدُكَ عَلَيْهِ أَحَدُ إِلَّا الله عَزَّ وَجَلَّ وَالنَّيَّةُ أَفْضَلُ مِنَ الْعَمَلِ أَلَا وَإِنَّ النَّيَّةَ هِيَ الْعَمَلُ. لَا تُرِيدُ أَنْ يَحْمَدُكَ عَلَيْهِ أَحَدُ إِلَّا الله عَزَّ وَجَلَّ وَالنَّيَّةُ أَفْضَلُ مِنَ الْعَمَلِ أَلَا وَإِنَّ النَّيَّةَ هِيَ الْعَمَلُ. ثُمَّ تَلَا قَوْلَهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ ﴿ يَعْنِي: عَلَى نِيَّتِهِ ﴾ (٢).

## ٦- الإخلاص أو النفاق:

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ قَالَ: «كُنَّا جُلُوساً عِنْدَ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْظَ إِذْ قَالَ لَهُ رَجُلُ: أَتَخَافُ أَنْ أَكُونَ مُنَافِقاً؟!.

فَقَالَ لَهُ عَلَيْتُ إِذَا خَلَوْتَ فِي بَيْتِكَ نَهَاراً أَوْ لَيْلًا أَلَيْسَ تُصَلِّي؟.

فَقَالَ: بَلَى!.

فَقَالَ عَلَيْتَكُلِدِ: فَلِمَنْ تُصَلِي؟. قَالَ: لله عَزَّ وَجَلَّ.

قَالَ عَلَيْتَ لِلهِ: فَكَيْفَ تَكُونُ مُنَافِقاً وَأَنْتَ تُصَلِّي لله عَزَّ وَجَلَّ لَا لِغَيْرِهِ»(٣).

## ٧- الرياء قلة العقل:

عَنْ الإِمَامِ أَبِي جَعْفَرٍ عَلِيَكُلِا قَالَ: مَا بَيْنَ الْحُقِّ وَالْبَاطِلِ إِلَّا قِلَّةُ الْعَقْلِ.

قِيلَ: وَكَيْفَ ذَلِكَ يَا ابْنَ رَسُولِ الله!.

قَالَ عَلِيَكِهِ: إِنَّ الْعَبْدَ لَيَعْمَلُ الْعَمَلَ الَّذِي هُوَ لله رِضًا فَيُرِيدُ بِهِ غَيْرَ الله فَلَوْ أَنَّهُ أَخْلَصَ لله لَجَاءَهُ الَّذِي يُرِيدُ فِي أَسْرَعَ مِنْ ذَلِكَ »(٤).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأصول من الكاني، ج٢، ص١٦. وقد ذكر الحديث مقطعاً في هامش وسائل الشيعة (الإسلامية)، ج١، ص٤٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١، ص٠٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١، ص٦١.

٢٢٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

## ٨- أفضل العبادة:

عَنْ هَارُونَ بْنِ خَارِجَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَلِيرٌ قَالَ: «**الْعِبَادَةُ ثَلَاثَةُ**:ُ:

- قَوْمٌ عَبَدُوا الله عَزَّ وَجَلَّ خَوْفاً فَتِلْكَ عِبَادَةُ الْعَبِيدِ.
- وَقَوْمٌ عَبَدُوا الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى طَلَبَ الثَّوَابِ فَتِلْكَ عِبَادَةُ الْأُجَرَاءِ.
- وَقَوْمٌ عَبَدُوا الله عَزَّ وَجَلَّ حُبّاً لَهُ فَتِلْكَ عِبَادَةُ الْأَحْرَارِ وَهِيَ أَفْضَلُ الْعِبَادَةِ الْأَحْرَارِ وَهِيَ أَفْضَلُ الْعِبَادَةِ الْأَحْرَارِ وَهِيَ

#### ٩- ما هو النفاق؟

عَنْ مِسْمَعِ عَنْ أَبِي عَبْدِالله عَلَيْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهُ عَلَيْ مَا زَادَ خُشُوعُ الجُسَدِ عَلَى مَا فِي الْقَلْبِ فَهُوَ عِنْدَنَا نِفَاقٌ» (٢٠).

# ١٠- من عمل لغير الله:

عَـنْ مُحَمَّدِ بْـنِ عَرَفَةَ قَالَ: «قَالَ لِيَ الإمَامُ الرِّضَا عَسِيَّلِاِّ: وَيْحَكَ يَـا ابْنَ عَرَفَةَ اعْمَلُوا لِغَيْرِ رِيَاءٍ وَلَا شُمْعَةٍ فَإِنَّهُ مَنْ عَمِلَ لِغَيْرِ الله وَكَلَهُ اللهُ إِلَى مَا عَمِلَ، وَيْحَكَ مَا عَمِلَ أَحَدٌ عَمَلًا إِلَّا رَدَّاهُ اللهُ بِهِ إِنْ خَيْراً فَخَيْراً وَإِنْ شَرّاً فَشَرّاً»(٣).

## ١١- السر والعلن:

عَنِ الْخُسَيْنِ بْنِ عُلْوَانَ عَنْ جَعْفَرِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَلِيٍّ عَلَيٍّ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَنْ عَلِيٍّ عَنْ عَلِيٍّ عَنْ عَلِيٍّ عَنْ عَلِيًّ عَنْ عَلَيْهِ غَنْ عَلَيْهِ عَنْ عَلَيْهِ عَنْ عَلَيْهِ عَنْ عَلَيْهِ غَضْبَانُ لَهُ مَاقِتُ »(٤).

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ أَبِي يَعْفُورِ قَالَ: «سَمِعْتُ الإمَامُ الصَّادِقَ عَلَيْتُلاَ يَقُولُ: قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيْ اللهَ عَنْ كَانَ ظَاهِرُهُ أَرْجَحَ مِنْ بَاطِنِهِ خَفَّ مِيزَانُهُ»(٥).

## ١٢- من هو المرائي؟

عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيئِلا قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيئِلا : ثَلَاثُ عَلَامَاتٍ لِلْمُرَائِي:

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١، ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١، ص٦٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١، ص٦٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١، ص٦٨.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١، ص٦٨.

أحكام الصِلة.....

- يَنْشَطُ إِذَا رَأَى النَّاسَ،
- وَيَكْسَلُ إِذَا كَانَ وَحْدَهُ،
- وَيُحِبُّ أَنْ يُحْمَدَ فِي جَمِيعِ أُمُورِهِ (١١).

## ١٣- لا تذكر عبادتك:

عَنْ جَمِيلِ بْنِ دَرَّاجٍ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَنْ قَوْلِ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿فَلَا تُزَكُّوا أَنفُسَكُمْ ۗ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اَتَّقَىَ ﴾ (٢) قَالَ عَلِيَّالِاَ: قَوْلُ الإِنْسَانِ؛ صَلَّيْتُ الْبَارِحَة، وَصُمْتُ أَمْسِ وَنَحْوَ هَذَا.

ثُمَّ قَالَ عَلَيْتِ إِنَّ قَوْماً كَانُوا يُصْبِحُونَ فَيَقُولُونَ صَلَّيْنَا الْبَارِحَةَ وَصُمْنَا أَمْسِ، فَقَالَ عَلِيٌّ عَلِيٌّ عَلِيًّ الْبَارِحَةَ وَصُمْنَا أَمْسِ، فَقَالَ عَلِيٌّ عَلِيًّ عَلَيْ الْبَارِحَةَ وَصُمْنَا أَمْسِ، فَقَالَ عَلِيٌّ عَلِيًّ عَلَيْ الْبَارِحَةَ وَصُمْنَا أَمْسِ، فَقَالَ عَلِيٌّ عَلَيْ الْبَارِحَةَ وَصُمْنَا أَمْسِ، فَقَالَ عَلِيٌّ عَلَيْ الْبَارِحَةَ وَصُمْنَا أَمْسِ، فَقَالَ عَلِيًّ عَلَيْ الْبَارِحَةَ وَصُمْنَا أَمْسِ، فَقَالَ عَلِيًّ عَلَيْ الْبَارِحَةَ وَصُمْنَا أَمْسِ، فَقَالَ عَلِيًّ عَلَيْ عَلَيْ الْبَارِحَةَ وَصُمْنَا أَمْسِ، فَقَالَ عَلِيًّ عَلَيْ مَا اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ وَلَوْ أَجِدُ بَيْنَهُمَ اللَّيْلُ الْبَارِحَةَ وَصُمْنَا أَمْسِ،

# ١٤- المهم إبقاء العمل:

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَسْبَاطٍ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتُ لِلَّهِ قَالَ: «الْإِبْقَاءُ عَلَى الْعَمَلِ أَشَدُّ مِنَ الْعَمَلِ. قَالَ: وَمَا الْإِبْقَاءُ عَلَى الْعَمَلِ؟.

قَالَ عَلَيْكُلِدٌ: يَصِلُ الرَّجُلُ بِصِلَةٍ وَيُنْفِقُ نَفَقَةً لله وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ فَكُتِبَتْ لَهُ سِرًا ثُمَّ يَذْكُرُهَا فَتُمْحَى وَتُكْتَبُ لَهُ رِيَاءً»(١٠).

## أحكام النيَّة:

١ – تجب النية في كل عمل عبادي ومنه الصلاة، ومن دونها يبطل العمل، وهي ركن من أركان الصلاة (٥).

٢ - والنية هي: قصدك من الفعل، فإنْ قصدت امتثال أمر الله عز وجل متقرباً إليه، كان قصدك خالصاً، وكان عملك مقبو لا إن شاء الله، أمّا إذا كان القصد غير الامتثال كالسمعة ومراءاة الناس وما شاكل، كان العمل باطلاً.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١، ص٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم، آية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١، ص٧٤.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١، ص٧٥.

<sup>(</sup>٥) الركن هو الجزء الواجب في الصلاة، الذي يؤدي تركه أو زيادته عمداً أو سهواً إلى بطلان الصلاة. وأركان الصلاة هي: النية، تكبيرة الإحرام، القيام حال تكبير الإحرام والقيام المتصل بالركوع، الركوع، السجدتان.

٣- وتتحقق النية بحصول الداعي القلبي؛ بأنْ يكون الباعث إلى العبادة، كالصلاة مثلاً هو: امتثال أمر الله سبحانه، ولا يلزم التلفظ بالنية ولا تمريرها في الذهن والقلب، والاحتياط المستحب يقتضي عدم التلفظ بها في الصلاة بعد الإقامة، خصوصاً في صلاة الاحتياط.

٤ - لا يجب في تحقق النية قصد تفاصيل العبادة كالأداء والقضاء، في الصلاة مثلاً، أو القصر والتهام، أو الوجوب والندب وما شاكل، إلا إذا توقف امتثال أمر الله تعالى على قصد هذه التفاصيل.

٥ - وكذلك لا يجب في النية تعيين العمل العبادي إذا كان متعدداً، كمن يريد أن يصلي إحدى صلاتين واجبتين عليه في وقت واحد، كالظهرين مثلاً، لأنّ الواجب من النية هو أن يكون سعي المكلف نحو العمل منبعثاً من الأمر الإلهي، ومعيناً في الواقع وهذا لا يتوقف على التعيين.

7 - والدافع القلبي الذي يبعث المرء على قصد امتثال أمر الله تعالى يمكن أن يكون: معرفة أن الله تعالى أهل للطاعة والعبادة، أو أن يكون شكر نعم الله التي لا تعد ولا تحصى، أو كسب رضا الله واجتناب سخطه، أو لاكتساب الثواب وتجنب العقاب. وبكل هذه الأمور يتحقق قصد الامتثال والتقرب، والنية الخالصة.

٧- يجب استمرار النية طوال فترة العبادة، واستدامة قصد الامتثال والتقرب، بحيث لو فوجئ بالسؤال عما يعمل؟ لم يتحير في الإجابة، ولو فقدت استمرارية النية بطلت الصلاة؛ إذا أتى ببقية الأجزاء الواجبة بقصد عدم الصلاة، ولم يمكن تداركها بسبب الزيادة الركنية أو محو صورة الصلاة بالفعل الكثير.

٨- تصح الصلاة على النية التي افتتحت بها، فلو افتتح صلاته بنية الفريضة، إلا أنّه غفل أثناءها فتصورها نافلة، أو أتمها بزعم أنّها نافلة، صحت الصلاة حسب النية التي افتتحت بها، وكذلك العكس.

### الرياء في العبادة:

١ - يجب أن تكون نية العبادات، ومنها الصلاة، خالصة لله عز وجل لا يشوبها الرياء،
 إذ الرياء معصية كبيرة، ومبطل للعبادة.

٢ - ويعني الرياء: أن يأتي بالعمل بقصد إراءة الناس فقط، ومن دون قصد امتثال أمر
 الله تعالى، وهذا هو القدر المتيقن من بطلان العبادات بالرياء، لأنّه في هذه الصورة، يكون
 العمل فاقداً لقصد الامتثال والقربة.

٣- وهناك صور أُخرى للرياء لا يفقد المرء معها قصد الامتثال والقربة؛ كما لوكان الباعث على العمل القربة والامتثال إلى جانب الرياء أوكان القصد ببعض الأجزاء الواجبة الرياء، وقد أفتى الفقهاء ببطلان العبادة بالرياء في هذه الصور أيضاً، وهو موافق غالباً للاحتياط، وبناءً عليه فالواجب الاحتياطي هو: إعادة العبادة.

٤ - أمّا إذا قصد الرياء ببعض الأجزاء المستحبة للعبادة، كالقنوت في الصلاة، فيستحب احتياطاً إعادة الصلاة بعد إتمامها، ولكن لا يجب ذلك.

٥ - وأما إذا كانت عبادته خالصة لله، إلا ً أنّه قصد الرياء بالمكان (كالصلاة في المسجد) أو الزمان (كالصلاة جماعة) فإنّ أثّر هذا الزمان (كالصلاة جماعة) فإنّ أثّر هذا الرياء في أصل العمل، بحيث اعتبرت صلاته -مثلاً- رياءً فإنّه مبطل على الأقوى، وإلاّ فلا.

٦ - إذا أخلص نفس العمل لله، ولكن كان يعجبه أنْ يراه الناس، فالظاهر عدم بطلان العبادة، كما
 أنّ خطور الرياء في القلب لا يضر بصحة العبادة، خاصة إذا كان ينزعج من هذه الحالة ويحاول تجنبها.

٧- إذا أدّى العبادة خالصة لوجه الله، ثم قصد الرياء، بعد العمل أو دخله العجب،
 فإنها لا يبطلان العبادة.

# ثالثاً: تكبيرة الإحرام

١ - «اللهُ أكبرُ» هي العبارة التي تُفْتَتُحُ بها الصلاة، وتسمى (تكبيرة الإحرام) أو (تكبيرة الافتتاح).

٢ - ويجب التلفظ بها باللغة العربية الصحيحة، ولا يكفي تلفظها بعربية ملحونة (أي خاطئة) أو مترجمة إلى لغة أخرى. كما لا يكفي النطق بمرادفها أو إدخال أية تغييرات أو إضافات عليها، كالقول: «الله تعالى أكبر» أو «الأكبر هو الله» أو «الله أحسن» وما شاكل.

٣- الأحوط وجوباً أن تُلفظ التكبيرة مستقلة، وألا يلصقها بها قبلها من الإقامة أو الدعاء، والأحوط استحباباً ألا يلصقها أيضاً بها بعدها من الدعاء والبسملة، وإذا ألصقها بها بعدها وجب تلفظ الراء في (أكبر) مضمومة، أمّا إذا لم يلصقها فتلفظ الراء ساكنة.

٤ - وهي من أركان الصلاة، فتركها عمداً أو سهواً مبطل للصلاة، أمّا زيادتها فهي كذلك حسب رأي مشهور الفقهاء والأحوط - في صورة الزيادة السهوية - إتمام الصلاة وإعادتها وإن كان الأقوى عدم وجوب الإعادة.

٥ - كما يجب الإتيان بها في حالة القيام والاستقرار، فلو كبر قاعداً أو في أثناء قيامه بطلت صلاته سواءٌ فعل ذلك عمداً أو سهواً، أمّا لو كبر بغير استقرار سهواً فالأحوط الإتمام والإعادة.

٦- ولا يكفي تمرير العبارة في القلب، بل يجب التلفظ بها بصورة يعتبرها العرف (قراءة).

٧- الأخرس يلفظ التكبيرة كيفها أمكنه، وإذا كان عاجزاً عن النطق تماماً فيكفيه تمرير التكبير في قلبه مع الإشارة وتحريك اللسان حسب الإمكان.

٨- لو شك المصلي: هل أتى بتكبيرة الإحرام أم لا؟ فإن كان الشك قبل البدء بقراءة شيء بنى على العدم وكبَّر وصلّى، وإن كان الشك بعد البدء بقراءة شيء من الدعاء أو الاستعاذة أو الحمد، لم يهتم بشكه، وواصل صلاته صحيحة إن شاء الله.

9 - ولو شكَّ المصلي بعد تلاوة التكبيرة هل تلاها صحيحة أم لا؟ فإن كان بعد الشروع بقراءة شيء، لم يهتم بشكه، وإنْ كان قبل ذلك بني على العدم احتياطاً، وحينئذ فالاحتياط يقتضى إتمام الصلاة وإعادتها.

#### سنن الافتتاح:

۱ - إضافة إلى تكبيرة الإحرام الواجبة، يستحب تلاوة ست تكبيرات أخرى، قبلها أو بعدها أو موزعة على طرفيها، فيكون المجموع سبع تكبيرات، ويمكن الاقتصار على الخمس أو الثلاث.

٢- ومتى ما قصد المصلي افتتاح صلاته بتكبيرة معينة دخل بها في الصلاة، سواء كانت أول التكبيرات السبع أو أوسطها أو آخرها. وإنْ قصد افتتاح الصلاة منذ البدء كانت الأولى تكبيرة الإحرام، والباقيات مندوبات، والأفضل تلاوة التكبيرات الست المندوبة أولاً، ثم قصد افتتاح الصلاة بالسابعة، فتكون الأخيرة (تكبيرة الإحرام).

٣- الظاهر عدم اختصاص التكبيرات المندوبة بالفرائض اليومية، بل تستحب في كل صلاة، واجبة كانت أو مندوبة.

3 - يستحب أن يتلو هذا الدعاء قبل تكبيرة الإحرام كما جاء في النصوص: «يَا مُحْسِنُ وَأَنَا الْمَسِيءُ، وَقَدْ أَمَرْتَ الْمُحْسِنُ وَأَنَا الْمُسِيءُ، وَأَنْتَ الْمُحْسِنُ وَأَنَا الْمُسِيءُ، فَبِحَقِّ عُن اللّهِ عَنْ اللّهِ عَمْ اللّهُ عَنْ قَبِيحِ مَا تَعْلَمُ مِنّي» وقال بعض الفقهاء يتلوه بعد تكبيرة الإحرام.

٥ - يستحب عند تلاوة التكبيرة رفع اليدين مبسوطتين مضمومتي الأصابع إلى الأُذنين،

أحكام الصِلاة.....

واستقبال القبلة بباطنها، كعلامة للابتهال والتضرع -كها جاء في الأحاديث- وهو مستحب عند كل تكبيرات الصلاة.

# رابعاً: القيام

## وجوب القيام:

١ - يجب أنْ تؤدى الصلاة في حالة القيام دون الاستناد إلى شيء، هذا في الظروف الطبيعية حسب التفصيل الآتي، أمّا المريض والعاجز عن القيام فيصلي كيفها أمكنه، مستنداً إلى شيء أو متكئاً، أو جالساً أو مضطجعاً وسيأتي تفصيل ذلك.

٢ - القيام عند تلاوة تكبيرة الإحرام ركن، كما أن القيام قبل الذهاب إلى الركوع (وهو ما يسمّى بالقيام المتصل بالركوع) ركن أيضاً، أي تبطل الصلاة بترك أي واحد منهما عمداً وسهواً.

٣- أمّا القيام حال قراءة الفاتحة والسورة، أو التسبيحات الأربع، والقيام بعد الركوع،
 فهما واجبان ليسا بركن، فتبطل الصلاة بتركهما عمداً لا سهواً.

## وإليك بعض التفاصيل:

ألف: يكبر المصلي تكبيرة الإحرام بعد تحقق القيام تماماً، فلا يصح أنْ يكبر وهو في حالة النهوض قبل أنْ ينتصب تماماً.

باء: كما يجب أن ينتهي التلفظ بالتكبيرة، وهو في حالة قيام كامل، فلو التحق المصلي بالجماعة والإمام راكع، فكبر تكبيرة الإحرام عليه أنْ يستمر قائماً فترة التلفظ بالتكبيرة، ثم يهوي للركوع. أمّا إذا تزامن التلفظ بالحروف الأخيرة من التكبيرة مع الانحناء للركوع، بطلت الصلاة.

جيم: إذا جلس بعد القراءة ناسياً أنْ يركع، ثم تذكر يجب أنْ يقوم منتصباً تماماً ثم يركع من قيام، ليتحقق ركن (القيام المتصل بالركوع)، ولا يصح أنْ ينهض متقوساً إلى حالة الركوع.

دال: لو قرأ الفاتحة والسورة أو التسبيحات الأربع في حالة الجلوس نسياناً، ثم تذكر لا يجب عليه إعادة القراءة، بل يجب عليه القيام للركوع، وإنْ كان الاحتياط الاستحبابي يقتضي استئناف القراءة في حال القيام.

هاء: لو ترك القيام بعد الركوع سهواً، كما لو هبط إلى السجود من حالة الركوع مباشرة، صحت صلاته. ٢٣٢ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

#### كيفية القيام:

٤ - يتحقق القيام - في الحالات الطبيعية - بالانتصاب وقوفاً بها يسمّى قياماً عند العرف، والاستقرار بألَّا يحرك بدنه وأعضاءه، وهو مشهور بين الفقهاء وموافق للاحتياط والواجب، والاستقلال بألَّا يعتمد ولا يستند إلى شيء، وهو مشهور أيضاً وموافق للاحتياط المستحب.

# وهنا فروع:

ألف: لو انحنى المصلي أثناء القيام، أو مال إلى أحد الجانبين بحيث فقد عند العرف صفة القيام، كانت صلاته باطلة.

باء: وكذا تبطل الصلاة إذا لم يكن مستقراً، وكان يحرك بدنه وأعضاءه بحركات تنافي الاستقرار، أمّا حركة اليد والأصابع حركة بسيطة فلا إشكال فيه.

جيم: أمّا إذا استند في قيامه إلى شيء كإنسان أو جدار أو عكاز من دون ضرورة تستدعي ذلك، فيتم الصلاة ويعيدها بناءً على الاحتياط المستحب.

دال: وينبغي ألَّا يفتح المصلي رجليه كثيراً أثناء القيام بحيث لا يسمّيه العرف قياماً.

هاء: إذا ترك الانتصاب أو الاستقلال أو الاستقرار نسياناً وسهواً صحّت صلاته، إلاّ إذا كان ذلك في القيام الركني (أيْ القيام عند تكبيرة الإحرام، والقيام المتصل بالركوع)، بحيث شك في صدق القيام عليه عرفاً، فإنّ الاحتياط الواجب يقتضي حينئذٍ إعادة الصلاة.

واو: الأصل في القيام أنْ تكون الرجلان على الأرض، إلاّ أنّه لا يجب توزيع ثقل البدن على الرجلين في الوقت نفسه، بل يجوز الاعتاد على واحدة دون الأُخرى.

## في الظروف الاستثنائية:

٥ - أمّا في الحالات الاستثنائية كالمرض والضعف وما شاكل، فعلى المصلي أنْ يتحرى القيام قدر الإمكان، ويتدرج من القيام المستقل إلى الاعتهاد على شيء أو الاستناد إلى جدار أو إنسان، وإذا لم يتمكن من القيام بأي شكل من الأشكال يتحول إلى الصلاة جالساً، وإذا تعذر الجلوس صلى مضطجعاً على جانبه الأيمن، وإلا فالأوْلى أنْ يصلي على الجانب الأيسر (مستقبلاً القبلة بمقاديم بدنه فيهها) وإلا فيصلي مستلقياً على ظهره (كحالة الاحتضار) مستقبلاً القبلة بباطن قدميه.

أحكام[لصِلاة....

## فـــروع:

ألف: في الحالات الاضطرارية يجب الانحناء قليلاً للركوع، والسجود على الأرض إن أمكن، وإلا فالانحناء للسجود أكثر من الركوع، ومع العجز عن ذلك أيضاً يومئ برأسه بدل الركوع والسجود، وإذا تعذر ذلك أيضاً فيومئ بالعينين، والأحوط وضع ما يصح السجود عليه على الجبهة في كل الحالات.

باء: المصلي جالساً، إذا أمكنه الركوع من قيام بعد القراءة جالساً، فعل ذلك، على احتياط واجب.

جيم: المصلّي جالساً، إذا تمكن أثناء الصلاة من القيام، أكمل صلاته قائماً، وكذلك المصلي مستلقياً إذا تمكن أثناء الصلاة من إكمال صلاته جالساً أو قائماً، فعل ذلك، إلاّ أنّه لا يقرأ شيئاً أثناء الانتقال من حال إلى حال.

دال: إذا كان قادراً على الصلاة قائماً، إلاّ أنّه عجز عن الركوع من قيام ركع جالساً، وإذا لم يتمكن من الركوع والسجود إطلاقاً، صلى قائماً وأوماً برأسه أو بعينيه للركوع والسجود، ووضع على جبهته أثناء الإيماء للسجود ما يصح السجود عليه على الأحوط.

هاء: إذا كان في أول الوقت عاجزاً عن القيام، إلاّ أنّه ظن أو احتمل تجدد القدرة على القيام آخر الوقت، وجب تأخير الصلاة إلى آخر وقتها.

زاي: من كان قادراً على القيام، إلا أنّه خشي حدوث مضاعفات مرضية لو صلى قائماً، جاز له أن يصلّي جالساً، وكذلك من خشي مضاعفات الصلاة جالساً، صلّى مضطجعاً.

## سنن القيام:

يستحب أثناء القيام في الصلاة مراعاة الأمور التالية:

- ١ إسدال المنكبين.
  - ٢- إرسال اليدين.
- ٣- وضع الكفين على الفخذين مضمومتي الأصابع.
  - ٤ النظر إلى موضع السجود.
  - ٥- أن ينصب فقرات ظهره ورقبته.
  - ٦- أن يصف قدميه مستقبلاً مها القبلة.

- ٢٣٤ ..... أحكامُ العِبَاداتِ
- ٧- أنْ يفصل بين القدمين بمقدار ثلاثة أصابع مفرجة إلى شبر (أي حوالي ٥١- ١٥).
  - ٨- أن يرمي بثقله على الرجلين معًا.
- ٩- أن يكون قيامًا بخشوع وخضوع بحيث يناسب وقوف العبد الذليل بين يدي
   الرب الجليل.

# خامساً: القراءة

## ما هي القراءة؟

١ - القراءة من واجبات الصلاة، وهي تعني - في الاصطلاح الفقهي - ما يقرؤهُ المصلّي من القرآن أو الأذكار في كل ركعة قبل الركوع.

٢- يجب قراءة سورة الفاتحة في ركعتي الصبح، وفي الركعتين الأوليين من سائر الصلوات اليومية، وكذلك في جميع الصلوات الثنائية سواء الواجبة منها -ما عدا صلاة الميت التي لها كيفية خاصة - أو المندوبة، إذ «لَا صَلَاةً إِلَّا بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ» كما جاء عن رسول الله عن (١٠).

٣- المشهور بين الفقهاء وجوب قراءة سورة كاملة في كل ركعة وعدم الاكتفاء ببعضها وهو رأي موافق للاحتياط.

## فــرعان:

أولاً: لا يجوز تقديم التلاوة على قراءة الفاتحة، ولو فعل ذلك عمداً بطلت صلاته. أمّا لو قدمها سهواً وتذكر بعد الركوع أعاد التلاوة بعد قراءة الفاتحة، ولو تذكر بعد الركوع مضى في صلاته ولا شيء عليه.

ثانياً: ينبغي عدم قراءة السور الطوال التي تؤدّي إلى فوات وقت الصلاة، وإذا قرأها عامداً فالأحوط -بناءً على لزوم قراءة سورة كاملة - إتمام الصلاة بها أو بغيرها، ثم إعادتها أو قضاؤها، أمّا بناءً على عدم وجوب قراءة سورة كاملة، يقرأ منها بقدرٍ لا يفوّت الوقت، ويكمل صلاته.

٤ - أمّا في الصلوات المندوبة فلا يجب قراءة شيء من القرآن بعد فاتحة الكتاب، بل يجوز الاكتفاء بالفاتحة وحدها إلا في الصلوات المندوبة التي ورد التأكيد في السنّة على قراءة سورة أو آيات

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل، ج٤، ص١٥٨.

أحكام الصِلة....

معينة فيها، فيلزم حينذاك تلاوتها، إذا أراد المصلى أنْ يأتي بتلك الصلاة حسب كيفيتها المطلوبة.

٥ - وكذلك يجوز الاقتصار على سورة الفاتحة في الصلوات الواجبة في الحالات والظروف الاستثنائية كالمرض، والاستعجال، وضيق الوقت، والخوف من المخاطر كمداهمة السارق، أو مهاجمة حيوان مفترس، أو التعرض لنيران العدو في الحرب، وما شاكل ذلك من حالات الاضطرار.

٦- يجوز للمصلي أنْ يقرأ أكثر من سورة واحدة في الصلوات المستحبة وحتى المفروضة ولكن الأحوط استحباباً الاكتفاء بواحدة.

#### أحكام القراءة:

١ - القراءة في الصلاة ليست ركناً فمن تركها سهواً لا تبطل صلاته. وهنا فروع:
 ألف: لو ترك القراءة سهواً وتذكر بعد الدخول في الركوع صحّت صلاته، وسجد سجدتي السهو احتياطاً.

باء: لو ترك الفاتحة سهواً وتذكر أثناء تلاوة السورة، عاد وقرأ الفاتحة ثم السورة وصحت صلاته، وكذلك لو نسي القراءة تماماً أو السورة وتذكر في القنوت، عاد للقراءة وصحت صلاته.

جيم: ولو شك المصلي، وهو في الركوع أو بعده، هل قرأ الفاتحة أو السورة أو التسبيحات أم لا؟ لم يعتن بشكه، ومضى في صلاته صحيحة إن شاء الله.

٢- يجب قراءة الفاتحة وتلاوة القرآن في الصلاة صحيحة من حيث الإعراب والتلفظ حسب المصحف المتداول بين أيدينا. أمّا ما قاله أهل التجويد والعربية كهمزة الوصل والقطع، وسكون أو حركة آخر الكلمة أو المد وما شاكل، فلا يجب مراعاته إلا إذا تغيّر المعنى بعدم مراعاته.

٣- الأقوى عدم وجوب التقيد بإحدى القراءات السبع المعروفة، بل تكفي القراءة حسب النهج العربي ممّا هو متواتر بين المسلمين منذ نزول القرآن حتى الآن(١).

٤ - يجب مراعاة التسلسل والترتيب بين آيات الفاتحة والسورة، وكذلك بين كلماتها وحروفها، كما يجب التوالي والتتابع في القراءة، فلو أخلّ بذلك عمداً بطلت صلاته.

٥- يجوز لمن لا يحفظ الفاتحة أو السورة أن يقرأها في المصحف.

<sup>(</sup>١) يبدو أن القراءات المختلفة للقرآن تتصل أكثر شيء بالأمور التحسينية أو اللهجات والألحان المختلفة التي لا صلة لها بأصل القرآن وجوهره، فلا بأس بتعددها، وإنها القرآن في أصل كلماته واحد نزل من عند رب واحد، ولا مدخلية للمحسِّنات والألحان في ذلك الأصل.

7 - يجب تعلّم القراءة على من لا يحسنها، وكذلك تعلّم سائر أجزاء الصلاة، فإذا ضاق الوقت مع القدرة على التعلّم فالأحوط أنّ يصلي جماعة إن أمكن، وإنّ لم يمكن ذلك قرأ بما يعلم من القرآن شيئاً، سبَّح وكبّر وذكر الله بقدر قراءة الفاتحة والسورة.

٧- من كان غير قادر على التلفظ بسبب طارئ مرضي في لسانه، قرأ في نفسه ولو بتمرير الكلات أو المعاني في ذهنه، والأحوط تحريك لسانه مع ذلك، وكذلك الأخرس فإنّه يحرك لسانه ويستخدم لغة الإشارة بقدر المستطاع بدلاً عن القراءة.

٨- يجب أن تتم القراءة في حالة استقرار البدن وتجنّب الحركة المنافية لصورة الصلاة. وإذا ما اضطر إلى التحرك قليلاً إلى الأمام أو الوراء، أو إلى أحد الجانبين، وجب السكوت حين الحركة، ثم مواصلة القراءة بعد الاستقرار ثانية، ولا تضر بالصلاة أو القراءة الحركة البسيطة لأصابع اليد أو الرجل، وإن كان الأفضل تجنبها أيضاً.

### قراءة العزائم:

١ - الأحوط وجوباً ترك قراءة سور العزائم (١) في الفرائض، فإنْ قرأها فلينتقل منها أو يتوقف عند آية السجدة ولا يقرؤها وصحّت صلاته، فإنْ قرأ آية السجدة فعليه أن يسجد أثناء الصلاة ثم يقوم فيقرأ سورة الفاتحة وما بعدها ويركع، والأحوط وجوباً حينئذ إعادة الصلاة.

٢ - ولو لم يقرأ سورة العزيمة، وإنّما قرأ آية السجدة الواجبة فقط أثناء الصلاة، فإنْ كان عمداً بطلت صلاته على الأحوط، فعليه إتمام الصلاة بعد السجود أو الإيماء بالسجدة للآية، ثم إعادتها احتياطاً.

٣- وتجوز قراءة سور العزائم في النوافل فيسجد بعد تلاوة آية السجدة وهو في الصلاة ثم يكملها دون إشكال.

## فروع القراءة

١ - البسملة جزء من كل سورة، فيجب قراءتها في بداية جميع السور إلاّ سورة التوبة.

٢ - لـو قصـد منذ بداية الصلاة أو بداية الركعة قراءة سـورة أو آيات معينة، فنسي وقرأ غيرها، صحّت صلاته.

٣- يصح الانتقال من سورة إلى أُخرى ما لم يصل إلى النصف منها، فإذا بلغ منتصف السورة
 (١) أشر نا إليها في أحكام الجنابة.

وجب إكمالها. أمّا في سورتي (التوحيد) و (الكافرون) فلا يصح الانتقال منهما بمجرد الشروع فيهما، إلاّ في صلاة الجمعة أو صلاة الظهر من يوم الجمعة، فإنّه إذا بدأ بقراءة إحدى هاتين السورتين عوضاً عن سورتي (الجمعة) و (المنافقون) سهواً ونسياناً جاز العدول منهما قبل بلوغ النصف احتياطاً، أمّا لو كان شروعه بقراءة (التوحيد) أو (الكافرون) عمداً فإنّه لا يجوز الانتقال منهما.

٤ - إذا سمع المصلي اسم النبي الله أثناء القراءة -أو أثناء الصلاة بشكل عام-استحب له أن يصلّي عليه.

٥- ويجب على المصلى أنْ يرد التحية إذا سلم عليه من يجب رد سلامه.

## في الركعتين الأخيرتين:

۱ - يتخير المصلي في الركعة الثالثة من فريضة المغرب، والركعتين الأخيرتين من الظهرين والعشاء، بين قراءة سورة الفاتحة وحدها أو التسبيحات الأربع وهي: «سُبْحَانَ الله، وَاللهُ أَكْبَرُ» هذا ما يوافق الاحتياط الاستحبابي أما الرأي الأقوى فهو كفاية عموم التسبيح والذكر والدعاء، وعدم لزوم التقيد بأذكار خاصة.

٢ - الأفضل أن يضيف المصلي إلى التسبيحات والذكر والدعاء، الاستغفار أيضاً،
 كعبارة «أَسْتَغْفِرُ الله رَبِّي وَأَتُوبُ إلَيْهِ» أو «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لي» أو ما أشبه.

٣- قراءة التسبيحات والذكر والدعاء في الركعتين الأخيرتين أفضل من قراءة الفاتحة، سواء كان المصلي منفرداً أو إماماً للجهاعة أو مأموماً، وهناك رواية بأفضلية قراءة الفاتحة لإمام الجهاعة، وبأيهها أخذ المكلف تسليهاً لله وتعبداً وسعه.

٤ - يكفي التسبيح مرّة واحدة -حسب الرأي الأقوى - إلاّ إنّ الاحتياط في تكراره ثلاث مرات، ولا بأس بزيادته على الثلاث إذا كان بنية الذكر بشكل عام، وليس باعتباره جزءاً مطلوباً من أجزاء الصلاة.

٥- إذا كان الوقت ضيقاً جداً، وجب الاقتصار على تسبيحة واحدة فقط.

7 - لو قرأ المصلي سورة الفاتحة ظاناً أنّه في الركعة الأولى أو الثانية، ثم اكتشف أنّه في الثالثة أو الرابعة، صحّت صلاته ولا يلزم إعادة القراءة أو الصلاة. أمّا إذا قرأ التسبيحات ظاناً أنّه في الأخيرتين، ثم اتضح أنه في إحدى الأوليين، فإن تذكر أثناء أو بعد الركوع فلا شيء عليه وصحّت صلاته، أمّا إذا تذكر قبل الركوع فعليه قراءة الفاتحة وما بعدها، ويسجد سجدتي السهو احتياطاً بعد الصلاة لزيادة التسبيحات.

#### الجهر والإخفات:

١ - يجب على الرجل الجهر في قراءة (الفاتحة والسورة) في ركعتبي الصبح والركعتين الأوليين من المغرب والعشاء.

٢- ويجب الإخفات بالقراءة في الركعتين الأوليين من الظهر والعصر، على الرجل والمرأة، وكذلك في قراءة الركعة الثالثة من المغرب، والأخيرتين من الظهرين والعشاء.

٣- الأحوط الجهر بالقراءة في صلاة الجمعة، ويستحب الجهر أيضاً في صلاة الظهر من
 يوم الجمعة على الأقوى.

٤- يستحب الجهر بالبسملة في صلاتي الظهر والعصر للفاتحة والسورة بعدها.

٥ - أمّا المرأة فلا يجب عليها الجهر في الصلوات الجهرية المذكورة، وإنها تتخير فيها بين الجهر والإخفات مع عدم سماع الأجنبي لصوتها، أمّا في هذه الحالة فالاحتياط الوجوبي يقتضي الإخفات، خاصة مع خوف التسبب بالمعصية، ويجب عليها الإخفات في الصلوات الإخفاتية كالرجل.

٦- إذا تعمد الرجل الإخفات حين يجب عليه الجهر، أو تعمد الرجل أو المرأة الجهر حيث يجب عليه الإخفات بطلت الصلاة. أمّا إذا حدث ذلك نسياناً أو جهلاً كانت الصلاة صحيحة.

٧- الجهر هو ظهور جوهر الصوت، والإخفات هو عدم ذلك وإنْ سمعه الآخرون.

### سنن القراءة:

#### المستحبات:

١ - الاستعاذة بالله من الشيطان الرجيم قبل القراءة في الركعة الأولى فقط، وينبغي أن يكون إخفاتاً.

٢ - قراءة الفاتحة وسور وآيات القرآن ترتيلاً (١)، وذلك بالتأني في تلاوتها وتلفظ الحروف بجودة ووضوح بحيث يستطيع السامع فهمها تماماً، مع تحسين الصوت.

٣- الوقف على فواصل الآيات.

<sup>(</sup>١) الترتيل هو حد وسط بين تقطيع الآيات كما يقطّع الشعر، وبين نثر الكلمات من دون نظم، فهو بيان الكلمات ونظمها دون الشعر.

٤ - محاولة التدبر فيها يقرأ وفهمه والاتعاظ به، وسؤال النعمة من الله عند تلاوة آية النعمة، والاستعاذة به من النقمة عند تلاوة آيتها.

٥ - ترك فاصلة بين سورة الفاتحة وما بعدها، وأيضاً بين القراءة بشكل عام وبين القنوت أو الركوع.

٦- أن يقول: «الحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالِينَ» بعد فراغ إمام الجماعة أو فراغه هو من قراءة سورة الفاتحة، وأنْ يقول: «كَذَلِكَ اللهُ رَبِي» ثلاث مرات بعد الانتهاء من قراءة سورة التوحيد.

٧- أنْ يقرأ بعد الفاتحة سورة (الجمعة) في الركعة الأولى و(المنافقون) في الركعة الثانية
 في الصلوات اليومية ابتداءً من صلاة المغرب في ليلة الجمعة وانتهاءً بعصر يوم الجمعة.

#### المكروهات:

١ - يكره ترك قراءة سورة التوحيد في كل الفرائض اليومية ليوم كامل.

٢- ويكره قراءة التوحيد بنفس واحد.

٣- كما يكره أنْ يكرر المصلى سورة واحدة في ركعتين متواليتين إلاَّ سورة التوحيد.

# سادساً: الركوع

١ - الركوع من الأركان الخمسة في الصلاة، وهو واجب مرة واحدة في كل ركعة من الصلوات الواجبة أو المندوبة (باستثناء صلاة الميت التي لا ركوع ولا سجود فيها، وصلاة الآيات، حيث تجب خمسة ركوعات في كل ركعة منها).

٢- لأنّ الركوع من الواجبات الركنية، فإنّ زيادتها أو نقصانها عمداً أو سهواً في جميع الفرائض مبطل للصلاة، إلا في بعض حالات صلاة الجماعة التي يأتي الحديث عنها.

٣- الأجزاء المكونة للركوع هي: الانحناء، والذكر، والطمأنينة أثناء الذكر وبعد القيام، ورفع الرأس والانتصاب قائماً بعد الركوع.

#### الانحناء:

٤ - والواجب في الركوع هو الانحناء المتعارف عليه بين المسلمين، وتحديداً يكفي في
 تحقق الركوع الانحناء إلى حد وصول أصابع اليدين، أو بعضها كالوسطى والسبابة معاً إلى

الركبتين، ولا يجب وصول الإبهام أيضاً، إلا أنّ الاحتياط هو الانحناء بحيث يستطيع وضع راحتي كفيه - بشكل كامل - على ركبتيه.

٥ - لا تكفي الصور الأُخرى غير المتعارفة من الانحناء في تحقق الركوع، كالانحناء قليلاً،
 أو الانحناء إلى أحد الجانبين وإنْ وصلت يداه إلى ركبتيه، أو ما شاكل ممّا لا يسمّى ركوعاً عرفاً.

7 - بالنسبة للأفراد غير مستوي الخلقة كمن كانت يداه طويلتين جداً بحيث تصلان إلى ركبتيه بأدنى انحناء، أو من كانت ساقاه قصيرتين جداً بحيث لا تصل يداه إلى ركبتيه إلا بانحناء كثير جداً، يجب أن يركعوا ركوع الأفراد الطبيعيين.

٧- وضع اليدين على الركبتين ليس من أجزاء الركوع، لذلك فلا إشكال في عدم وضع اليدين عليهم إذا كان مقدار انحنائه وركوعه طبيعياً.

#### الذكر:

٨- يجب ذكر الله في الركوع، والاحتياط هو أن يسبح الله ثلاثاً بالتسبيحة الصغرى، وهي «سُبْحَانَ الله» أو مرة واحدة بالتسبيحة الكبرى وهي: «سُبْحَانَ رَبِّي الْعَظِيم وَبِحَمْدِهِ» وإن كان الأقوى كفاية كل أنواع الذكر من التسبيح أو التحميد «الحُمْدُ لله» أو التهليل «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» أو التكبير «اللهُ أَكْبر»، أو غير ذلك من الأذكار شرط ألَّا يقل قدراً عن التسبيح ثلاثاً.

9 - الأفضل تكرار التسبيحة الكبرى ثلاث مرات، وكذلك سائر الأذكار الأخرى، وتستحب الزيادة على الثلاث، وأن يكون عدد التكرار فرداً كالخمس والسبع.

• ١ - أمّا في الحالات الاستثنائية كضيق الوقت أو الاضطرار فتكفي التسبيحة الصغرى «شُبْحَانَ الله» مرة واحدة.

١١ - ويجب تـ الاوة الذكر بعد الوصول إلى حد الركوع الكامل وحصول الاطمئنان
 والاستقرار، كما يجب إكماله قبـل النهوض من الركوع، فلا يجوز البـدء بالذكر أثناء الانحناء
 للركوع، كما لا يجوز النهوض من الركوع قبل إتمام الذكر الواجب.

١٢ - يجب التتابع في ذكر الركوع، وأنْ يكون باللغة العربية الصحيحة، وأداء الحروف من مخارجها الطبيعية قدر الإمكان، وتلفظ الكلمات صحيحة من حيث الإعراب.

١٣ - لا بـأس بالجمع بين التسبيحتين الصغرى والكبرى، وأيضاً بينهما وبين الأذكار الأخرى.

أحكام الصِلة....

#### الطمأنينة:

14 - ويجب في الركوع تحقق الطمأنينة والاستقرار، والاحتياط الواجب أنْ تستمر الطمأنينة بمقدار الذكر الواجب، بل الاحتياط ذلك حتى في الذكر المستحب إذا أتى به المصلي بقصد كونه ذكراً مندوباً في الركوع(١).

١٥ - إذا تعمد تلاوة ذكر الركوع وهو في حالة الانحناء للركوع وقبل الاستقرار الكامل، أو تعمّد رفع رأسه من الركوع قبل أن يكمل الذكر الواجب، بطلت صلاته. أمّا لو رفع رأسه سهواً قبل إتمام الذكر فلا شيء عليه، إلاّ أنّ الاحتياط الاستحبابي في إعادة الصلاة بعد إكمالها.

17 - إذا تحرك في الركوع وأثناء تلاوة الذكر الواجب حركة لا إرادية أخرجت البدن من استقراره، وجب بعد الاستقرار إعادة الذكر، بخلاف ما إذا كانت هذه الحركة اللا إرادية أثناء الذكر المندوب، فإنه يعد حينئذ من الذكر المطلق في الركوع ممّا لا يجب فيه الاستقرار.

أما الحركات البسيطة التي لا تضر باستقرار البدن كحركة الأصابع مثلاً، فلا بأس بها، ولا حاجة لإعادة الذكر.

١٧ - إذا لم يتمكن من البقاء في حالة الركوع بمقدار قراءة الذكر الواجب، فالأولى البدء بالذكر عند وصوله إلى حد الركوع ثم يتمه بعدئذ ولو أثناء النهوض.

١٨ - لو لم يتمكن من الاستقرار والطمأنينة في الركوع بسبب طارئ مرضي أو غيره فلا بأس به، لكن يجب عليه إكمال الذكر الواجب قبل الخروج من حالة الركوع.

#### النهوض من الركوع:

19- لا يجوز أنْ ينزل المصلي إلى السجود رأساً من حالة الركوع، بل يجب عليه أو لا رفع الرأس من الركوع تماماً والاستقرار قائماً، ثم الهبوط إلى السجود من حالة القيام، ولو ترك ذلك عامداً، فالاحتياط إعادة الصلاة عملاً بالرأي المشهور بين الفقهاء.

## الركوع الاضطراري:

• ٢ - إذا لم يتمكن المصلي من الركوع حسب المواصفات المذكورة بشكل كامل، أتى به

<sup>(</sup>١) قد يأتي المصلي بالذكر المستحب باعتباره ذكراً مندوباً بشكل مطلق ودون الارتباط بأفعال الصلاة، فلا يجب الاستقرار والطمأنينة أثناء هذا الذكر، أمّا إذا أتي بالذكر باعتباره من مستحبات الصلاة، فالاحتياط حينئذ تجرى الاستقرار والطمأنينة أثناء هذا الذكر أيضاً.

قدر المستطاع ولو بالاعتهاد على عصا أو الاستناد إلى جدار أو شخص، ولا ينتقل إلى الركوع الجلوسي إلا مع العجز الكامل عن الركوع القيامي.

1 1 - فإذا عجز عن الركوع القيامي بكل أشكاله، انتقل إلى الركوع الجلوسي، والاحتياط هنا أن يصلي صلاة أخرى من قيام مع الإيهاء برأسه للركوع. وان عجز عن الركوع الجلوسي أيضاً، أوما برأسه للركوع قائماً، فإن عجز عن الإيهاء بالرأس أوما إليه بالعينين، فيغمضها بدل الانحناء للركوع، ويقرأ الذكر الواجب، ثم يفتحها بمعنى النهوض من الركوع، وإنْ لم يتمكن حتى من هذه الحركة، نوى الركوع بقلبه وقرأ الذكر الواجب بلسانه.

77- إذا دار الأمر بين الركوع الجلوسي مع انحناء قليل، أو الصلاة قائماً مع الإيهاء للركوع، فإذا سمي الانحناء الميسور له جالساً في العرف ركوعاً لمثله كفى، وإلا فلا يبعد تقديم الصلاة قائماً بالإيهاء والاحتياط في تكرار الصلاة، مرة بالإيهاء قائماً، وأخرى بالركوع حالساً.

٣٣ - يشترط في تحقق الركوع الجلوسي، أنْ ينحني وهو جالس إلى أن يوازي وجهه ركبته، أو ما يسمّى عند العرف ركوعاً جلوسياً، وقد يتحقق بأقل من ذلك، والأفضل أن ينحني أكثر حتى يقترب وجهه من موضع سجوده.

# فـــروع:

١ - زيادة ونقيصة الركوع الجلوسي مبطل للصلاة، أمّا الركوع الإيمائي فهو كذلك احتياطاً.

٢- يعتبر في تحقق الركوع أن يتم الانحناء بهدف الركوع، أمّا إذا انحنى لغرض آخر،
 كوضع شيء على الأرض، أو دفع أذى حيوان ضار، أو ما شاكل فلا يُعدُّ هذا الانحناء ركوعاً،
 بل ينبغى القيام ثم الانحناء من جديد، ولا يُعدِّ ذلك ركوعاً إضافياً.

٣- لو نسي الركوع وهبط إلى السجود مباشرة، ثم تذكر قبل أن يسجد، أو أثناء السجدة الأولى، أو بعد الجلوس من السجدة الأولى وقبل الدخول في الثانية، عاد إلى القيام ثم ركع وأكمل صلاته، ولا يكفي أن ينهض من السجود متقوساً إلى حالة الركوع دون أن يتوسطها القيام، والاحتياط الواجب في الحالة الأخيرة إعادة الصلاة بعد إكمالها، وإتيان سجدتي السهو لزيادة سجدة واحدة.

٤ - يستحب للمرأة أنْ تكتفي بأقل الواجب في الانحناء للركوع وذلك عندما تصل

٥ - لولم يستقر المصلي في حالة الركوع أبداً سهواً، وذلك بأنْ انحنى ونهض فوراً دون أي تأنّ، فالاحتياط في إعادة الصلاة بعد إكمالها، وإنْ كان الأقوى صحتها.

٦- لا فرق في أحكام الركوع بالنسبة إلى الفريضة أو النافلة، وفي بطلان الصلاة بالنقصان، إلا أن الأقوى عدم بطلان النافلة بزيادتها سهواً.

#### سنن الركوع:

يستحب في الركوع أمور كثيرة وردت بها السنة الشريفة نشير هنا إلى أهمها:

١ - أَنْ يكبِّر قبل الركوع وهو في حال القيام.

٢- أنْ يرفع يديه مع التكبير كما مرَّ في تكبيرة الإحرام.

٣- أنْ يدفع بالركبتين إلى الخلف ويضع كفيه عليها.

٤ - أنْ يجعل ظهره مستوياً أثناء الركوع، ويمد عنقه موازياً للظهر.

٥ - أنْ ينظر إلى ما بين قدمه.

٦- أنْ يضع الكف اليمني على الركبة قبل اليسرى.

٧- أَنْ يقول قبل ذكر الركوع: «اللَّهُمَّ لَكَ رَكَعْتُ وَلَكَ أَسْلَمْتُ وَبِكَ آمَنْتُ وَعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ وَأَنْتَ رَبِّي خَشَعَ لَكَ قَلْبِي وَسَمْعِي وَبَصَرِي وَشَعْرِي وَبَشَرِي وَكُمِي وَخُعِي وَدَمِي وَخُعِي وَبَصَرِي وَشَعْرِي وَبَشَرِي وَكُمِي وَخُعِي وَدَمِي وَخُعِي وَكَالْمُ وَكَالُمُ مُثْتَكْبِرٍ وَلَا مُسْتَكْبِرٍ وَلَا مُسْتَكُبِرٍ وَلَا مُسْتَكُبِرٍ وَلَا مُسْتَكْبِرٍ وَلَا مُسْتَكُبِيرٍ اللَّهُ فَلَمَا أَقَلْتُهُ فَلَمَا أَقَلْتُ اللَّهُ فَلَمَا أَقَلْتُ فَا مُسْتَكُبِيرٍ وَلَا مُسْتَكُبِرٍ وَلَا مُسْتَكُبِيرٍ وَلَا مُسْتَكُبِيرٍ وَلَا مُسْتَكُونِ وَلَا مُسْتَكُبِيرًا فَا أَلْتُ فَا لَا مُسْتَكُبِيرٍ وَلَا مُسْتَكُبِيرٍ وَكَلَا مُسْتَكُبُلُمُ فَا أَقَلْتُ فَاللَّهُ فَلَا مُسْتِكُ فَيْعِيلُ وَلَا مُسْتَكُمْ وَلَا مُسْتَكُمْ مِنْ وَاللَّهُ فَيْ مُسْتَكُمْ مُسْتُونُ فَيْ وَلَا مُسْتَكُمْ مِنْ وَاللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَا مُسْتَكُمْ مُسْتَعْمِ وَلَا مُسْتَكُمْ مِنْ وَلَا مُسْتَكُمْ مِنْ اللَّهُ فَلَمَا أَنْ اللَّهُ فَلَا مُسْتَعُمُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

٨- أن يقول بعد النهوض من الركوع: «سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ»، وأن يضيف إليه: «الحُمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ» (٢).
 لله رَبِّ الْعَالَمِينَ، أَهْلِ الجُبَرُوتِ وَالْحِبْرِيَاءُ، وَالْعَظَمَةُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ» (٢).

٩- أن يصلي على النبي محمد عليه قبل أو بعد ذكر الركوع.

• ١ - أن يطيل ركوعه بالذكر والدعاء، فالركوع ثلث الصلاة كما جاء في الحديث الشريف.

١١ - والأفضل في الركوع ألَّا يقرأ القرآن، بل التسبيح والتحميد والذكر والدعاء.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٦، ص٢٩٥.

## سابعاً: السجود

#### السجود ركن:

١ - تجب في كل ركعة من ركعات الصلوات الواجبة والمندوبة سـجدتان بعد الركوع (باستثناء صلاة الميت فلا ركوع فيها ولا سجود كها مر).

٢ - ويتحقق السـجود، حسب المشـهور بين الفقهاء، بوضع الجبهة على الأرض بقصد التعظيم، ولعل حقيقته الهوي إلى الأرض بقصد التعظيم سواء وضع الجبهة أم لا.

٣- والسجدتان معاً ركن من أركان الصلاة:

ألف: فتبطل الصلاة -فريضة وندباً- بترك السجدتين معاً، عمداً وسهواً وجهلاً. باء: وتبطل الفريضة بزيادة سجدتين معاً، عمداً وسهواً وجهلاً أيضاً.

جيم: وتبطل أيضاً بترك إحداهما أو زيادتها عمداً.

دال: ولكن لا تبطل على الأقوى بنقصان أو زيادة سجدة واحدة سهواً.

#### واجبات السجود:

وتجب في السجود أمور:

الأول: وضع الأعضاء السبعة من البدن على الأرض، وهي: الجبهة، والكفان، والركبتان وإبهاما الرجلين، وتسمى بالمساجد السبعة.

الثاني: الذكر، وهو واجب كما في الركوع، ويكفي أي نوع من أنواعه كالتحميد «الحُمْدُ للله» والتهليل: «لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ» والتكبير: «اللهُ أَكْبر» والتسبيح، إلاّ أنّ الاحتياط اختيار التسبيح، وهو قول: «سُبْحَانَ رَبِّيَ الْأَعْلَى وَبِحَمْدِه» مرة واحدة.

والأفضل تكرار التسبيحة الأخيرة ثلاث مرات، وتكرار الأذكار الأخرى، إذا اختارها، بمقدار التسبيحة الصغرى ثلاثاً.

الثالث: الطمأنينة والاستقرار في السجود والأحوط أن يكون بمقدار الذكر الواجب، بل الذكر المستحب أيضاً إذا قرأه باعتباره جزءاً مندوباً من الصلاة.

ولو بدأ بتلاوة الذكر قبل وضع الجبهة على الأرض والاستقرار عمداً، بطل الذكر وعليه إعادته بعد الاستقرار والطمأنينة، وصحت صلاته إن شاء الله، وكذلك الأمر في حالة

السهو لو تذكر قبل رفع رأسه من السجود، أمّا إذا تذكر بعد رفع الرأس فلا شيء عليه.

ولو تلا الذكر أثناء رفع الرأس أو بعده، فقد قال بعض الفقهاء ببطلان الصلاة، ولكنه مشكل. والأحوط إعادة الصلاة بعد إتمامها عملاً بالرأى المشهور.

الرابع: رفع الرأس من السجود والجلوس مطمئناً قبل الانحناء للسجدة الثانية.

الخامس: الأحوط أن تكون المساجد السبعة مستقرة في أماكنها دون أن يرفعها حتى يتم الذكر، فلو رفع أحد الأعضاء عمداً أو سهواً أثناء الذكر، وجب إعادة الذكر احتياطاً، وصحت صلاته إن شاء الله.

وفي غير حال الذكر لا إشكال في رفع المساجد ووضعها، باستثناء الجبهة، عمداً وسهواً، أمّا الجبهة فالأحوط عدم رفعها طوال السجدة.

السادس: يلزم أن يكون محل السجود مستوياً فلا يكون مسجد الجبهة أرفع أو أخفض من موضع الركبتين أكثر من أربعة أصابع مضمومات (حوالي ٨ سانتيمترات) والأحوط مراعاة ذلك فيها بين المساجد الأخرى أيضاً، خاصة فيها بينها وبين الركبتين.

أما انحدار موضع السجود، فإذا لم يكن كثيراً بحيث يخرج المصلي عن هيئة السجود فلا بأس به، وإن كان الاحتياط مراعاة المقدار المذكور هنا أيضاً.

السابع: يلزم التتابع في الذكر، وأن يكون باللغة العربية الصحيحة، وأداء الحروف من مخارجها الطبيعية قدر الإمكان، وتلفظ الكلمات صحيحة من حيث إعراب أواخرها.

الثامن: أن يضع جبهته على ما يصح السجود عليه (ويأتي تفصيل القول فيه) وأن يكون مسجد الجبهة طاهراً.

## أحكام السجود:

١ - يجب احتياطاً أن يكون السجود على الصورة المعروفة بين المسلمين، فلا يصح،
 مشلاً الانبطاح على الأرض وإلصاق البطن بها ومد الرجلين، لأنّه لا يصدق عليه السجود
 لدى المتشرعة وإن كانت أعضاؤه السبعة على الأرض.

٢- لا يلزم وضع الجبهة كلها على المسجد، بل يكفي منها بمقدار يسمّى عند العرف سجوداً، ويتحقق بمقدار الدرهم، والأحوط عدم الاكتفاء بأقل من ذلك، وإن كان قدر الأنملة وما يقع من الجبهة على مسواك أو عود كافياً.

٣- يلزم وضع الجبهة على المسجد مباشرة ودون حاجز أو حائل على أحدهما، فلو كان على الجبهة شعر كثيف يمنع ملاصقتها للمسجد، أو كان على المسجد حائل ممّا لا يصح السجود عليه كقطعة قماش مثلاً فلا يصح السجود، أمّا سائر أعضاء السجود الستة فلا يلزم ملاصقتها للأرض مباشرة.

٤ - ينبغي أن يكون مسجد الجبهة ممّا تستقر وتثبت الجبهة عليه، فإذا كان الطين والوحل رخواً إلى حد عدم استقرار الجبهة عليه لم يصح السجود، أمّا إذا كان متهاسكاً تستقر الجبهة عليه، فلا بأس.

٥- إذا لصق بالجبهة شيء من التراب أو الطين وجب احتياطاً إزالته للسجدة الثانية.

7 - يجب وضع باطن الكفين على الأرض في الحالات العادية، أمّا مع الاضطرار فلا بأس بوضع ظاهر الكفين. ولو كان المصلي مقطوع الكف أو الكفين وضع على الأرض القسم الأقرب المتبقى من اليد.

٧- يجب احتياطاً بسط الكفين على الأرض، فلا يكفي في الحالات الطبيعية وضع رؤوس الأصابع فقط، أو وضع اليد مقبوضة الأصابع.

٨- أمّا الركبتان فيكفى وضع مسماهما على الأرض.

9 - وبالنسبة إلى الإبهامين، فالأقوى كفاية السجود عليهما طرفاً أو ظهراً أو باطناً، وإن كان الأحوط وضع رأس الإبهامين على الأرض. ومن كان إبهامه مقطوعاً أو قصيراً وضع سائر أصابعه، ومقطوع الأصابع يضع ما بقى من قدميه.

• ١ - لوحرّك إبهام رجله أثناء السجود، فإذا كانت الحركة بسيطة بحيث لا تنافي الطمأنينة فلا بأس بها، وكذلك لو كانت منافية للطمأنينة إلاّ أنه أعاد الذكر بعد أنْ سكن واطمأن، أمّا إذا لم يعد الذكر فالأحوط إعادة الصلاة.

۱۱- إذا وضع المصلي جبهته على ما لا يصح السجود عليه قال بعض الفقهاء: يجب أن يجر جبهته إلى ما يصح السجود عليه دون رفع الرأس، ولكن الأقوى جواز رفع الرأس إلى الموضع الصحيح، ولا يؤدي ذلك إلى زيادة السجدة وصلاته صحيحة إن شاء الله، لأنّ حقيقة السجدة هي الانحناء إلى الأرض بقصد التعظيم وليس مجرد وضع الجبهة ورفعها.

١٢ - إذا فقد أثناء الصلاة ما يصح السجود عليه، فالأحوط إتمام الصلاة بالسجود على ما أمكن، ثم الإعادة، هذا إذا كان في سعة من الوقت. امّا إذا كان الوقت ضيقاً سجد على ثوبه

17 - إذا اكتشف بعد الصلاة، أو حتى بعد رفع رأسه من السجود أنه سجد على ما لا يصح السجود عليه مضى وصحت صلاته، أمّا إذا اكتشف ذلك وهو ساجد فإن استطاع أن يضع جبهته على ما يصح السجود عليه فعل ذلك، وإلاّ أتم الصلاة وأعادها في سعة الوقت، أمّا في ضيق الوقت فإنّه يسجد على ما أمكن، وصحت صلاته.

15 - لو ارتفعت الجبهة بشكل لا إرادي من الأرض، فلا بأس بوضعها مرة أخرى وإكمال السجدة، ولا شيء عليه، واعتبر الجميع سجدة واحدة.

10 - لو عجز المصلي عن الانحناء الكامل للسجود، انحنى بالقدر المكن مع رفع المسجد إلى جبهته، ولو عجز عن ذلك أيضاً أوماً برأسه بدل السجود، فإنْ شق عليه ذلك أشار بعينه، وإلا نوى بقلبه.

17 - لا تصح الصلاة على ما لا تستقر عليه المساجد، كقطع الإسفنج الرخوة، أو أكياس الهواء، ومخدات الريش المتأرجحة، أو الـتراب الناعم الذي تغوص فيه الأيدي والأرجل، أو أكداس الحنطة والشعير، وما شاكل.

۱۷ - لو نسي السجدتين معاً أو سجدة واحدة، وتذكر قبل الدخول في ركوع الركعة اللاحقة، عاد وأتى بالمنسي، أمّا إذا تذكر أثناء أو بعد الركوع، فإنْ كان المنسي سجدة واحدة مضى في صلاته وقضى السجدة بعد التسليم مباشرة، وإنْ كان المنسي كلا السجدتين بطلت الصلاة.

وإذا كانت هذه الحالة في الركعة الأخيرة، فإنْ تذكر قبل التسليم أتى بالمنسي وأكمل صلاته، أمّا إذا تذكر بعد التسليم، فإنْ كان المنسي السجدتين وقد أتى بها يبطل الصلاة، بطلت صلاته، وإنْ لم يأت بالمبطل فالأقوى صحة صلاته بعد أن يأتي بها ويتشهد ويُسلم ثم يسجد سجدتي السهو والأحوط استحباباً إعادة الصلاة. أمّا إذا نسي سجدة واحدة قضاها بعد السلام.

#### مسجد الجبهة:

١ - يجب وضع الجبهة أثناء السجود على الأرض، أو نبات الأرض غير المأكول والملبوس.

٢ - ولتحديد الأرض والنبات وكونه مأكو لا أو ملبوساً أم لا، ينبغي ملاحظة صدق التسمية، وإطلاق العرف، فها يسمّى أرضاً أو نباتاً جاز السجود عليه، وما اعتبره العرف مأكو لا أو ملبوساً لم يجز، وإليك بعض الأمثلة التطبيقية:

ألف: المعادن المستخرجة من باطن الأرض، أو من الجبال يجوز السجود عليها إذا أُطلق عليها اسم الأرض عرفاً كأنواع الصخور والأحجار والرخام، أمّا إذا لم يُطلق عليها اسم الأرض فلا يجوز كالحديد والذهب والفضة والزجاج والعقيق والفيروزج، والفحم الحجري، وكذلك القير والزفت على احتياط فيهما.

باء: كذلك الأمر بالنسبة إلى النباتات. فما يصدق عليه أنه نبات الأرض جاز السجود عليه. أما مثل الصمغ والمطاط الطبيعي فالأحوط اجتناب السجود عليهما بسبب الشك في صدق (نبات الأرض) عليهما، والله العالم.

جيم: الأعشاب والعقاقير والأزهار الطبية المستخدمة في العلاج والتطبيب، إذا اعتبرها العرف مأكو لا وجب اجتنابها في السجود، أما إذا لم يعتبرها العرف مأكو لا وتستخدم كعلاج نادر كبعض أنواع السموم مثلاً، فلا إشكال في السجود عليها.

دال: إذا كان بعض النباتات يؤكل في بلاد ولا يؤكل في بلاد أخرى، فإذا كان في البلاد الثانية يُعد مأكولاً ولكن الناس لا يتذوقونه فلا يجوز السجود عليه، أمّا إذا لم يكن يُعدُّ عندهم مأكولاً أساساً، فلا إشكال في السجود عليه.

٣- إليك بعض المصاديق الجزئية لما يصح السجود عليه:

ألف: الأرض بالمعنى الشامل للتراب والرمل والحصى والصخر والحجر والرخام وما شاكل.

باء: أعواد الشجر وأوراقه غير المأكولة.

جيم: التبن وكل أنواع الأعشاب والحشيش والثيِّل والنباتات والرياحين والأزهار غير المأكولة.

دال: سعف النخيل وأليافها ونوى التمر.

هاء: كل أنواع النوى ممّا لا يؤكل.

واو: نخالة الحنطة والشعير وقشر الأرز.

زاي: التنباك وسائر الثمار غير المأكولة أصلاً كالحنظل.

حاء: الثار المأكولة قبل نضجها وأوان أكلها.

طاء: القشور المنفصلة من الفواكه والتي لا تؤكل كقشر الرمان وقشر الليمون مثلاً، أمّا القشور المأكولة مع الفاكهة كقشر التفاح والخيار وغيرهما، فلا.

ياء: القرطاس وإنْ كان مصنوعاً من القطن أو الصوف أو الحرير والإبريسم.

كاف: الفراش المنسوج من سعف النخل أو القصب أو غير ذلك من النباتات والألياف النباتية التي يصح السجود عليها.

لام: الخزف والطابوق والجص والنورة (حجر الكلس) وكل المواد الترابية والأرضية الأخرى التي تعالج بالنار والطبخ إذا لم تنقلب بسبب الاحتراق بالنار إلى شيء آخر.

٤ - وهذه بعض المصاديق لما لا يصح السجود عليه:

ألف: الفراش المنسوج من القطن والصوف والشعر والوبر والمواد البلاستيكية والخيوط الصناعية.

باء: الملابس والأقمشة بشكل عام.

جيم: الأطعمة والفواكه والخضروات والرياحين المأكولة.

دال: ورق الشاي وورق القهوة وورق الكرم قبل جفافه.

هاء: الترياق احتياطاً.

واو: الطحالب والنباتات التي تنبت على سطح الماء احتياطاً.

زاي: المعادن التي لا تُسمى أرضاً كالحديد والذهب والفضة والنحاس وعشرات غيرها.

٥ - السجود على الأرض والتراب أفضل من السجود على النبات والقرطاس، والأفضل من الجميع السجود على التربة الحسينية للروايات المأثورة.

7 - لأن المساجد والبيوت تُفرش غالباً بها لا يصح السجود عليه، فيكفي أن يضع المصلي أمامه قطعة من طين مجفف أو حصاة أو حجر أو خشبة أو غيرها من المواد المذكورة آنفاً ويسجد عليها. أما إذا كان المكان مفروشاً بالحجر والرخام الطبيعي وقطع الصخر وكان طاهراً كها هو الحال في المسجد النبوي أو المسجد الحرام أو باحات المساجد الكبيرة أو مراقد الأئمة الأطهار عين فالسجود عليها كاف ولا حاجة لوضع شيء آخر، والتربة المتداولة إذا كانت تربة حسينية فهي أفضل من غيرها كها أشرنا، أمّا غير ذلك فلا أفضلية له.

٧- إذا لم يتهيأ له ما يصح السجود عليه من الأرض أو النبات أو القرطاس، أو لم
 يتمكن من ذلك لمانع، سجد على ثوبه، ثم المعدن، ثم ظهر كفه.

٢٥٠ أحكامُ العِبَ اداتِ

#### سنن السجود:

يستحب في السجود أمور نشير إلى بعضها هنا:

١ - التكبير بعد النهوض من الركوع وهو في وضع القيام، ويجوز أن يكبر وهو يهوي إلى السجود.

- ٢ رفع اليدين أثناء التكبير كما مرّ.
- ٣- وضع اليدين على الأرض قبل الركبتين أثناء النزول للسجود.
  - ٤ استيعاب أكبر قدر ممكن من الجبهة على المسجد.
- ٥- وضع الأنف على الأرض، أو حتى على ما لا يصح السجود عليه.
- ٦- وضع اليدين على الأرض مضمومتي الأصابع وبموازاة الأذنين، وباتجاه القبلة.

٧- الدعاء قبل الذكر الواجب بالمأثور عن الإمام الصادق عَلَيَكِلاً: «اللَّهُمَّ لَكَ سَجَدْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ، وَلَكَ أَسْلَمْتُ، وَعَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ، وَأَنْتَ رَبِّي. سَجَدَ وَجْهِي لِلَّذِي خَلَقَهُ وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ الْحُمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمِنَ، تَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ».

٨- تكرار ذكر السجود، والأفضل اختيار التسبيحة الكبرى «شُبْحَانَ رَبِّي الْأَعْلَى وَبِحَمْدِه» وأن يكررها ثلاثاً، والأفضل خساً وسبعاً، وأن يصلي على النبي وآله.

٩- وضع الجبهة على الأرض والتراب، دون الحجر والخشب.

١٠ - الدعاء في السجدة، والمتعارف هو الدعاء في السجدة الأخيرة والمستحب أن يكون الدعاء بها يرغب من حاجات الدنيا والآخرة، والمأثور في الرواية عن الإمام الباقر عَلَيْتَالِدٌ هو أن يقول الساجد:
 (يَا خَيْرَ المُسْتُولِينَ وَيَا خَيْرَ المُعْطِينَ ارْزُقْنِي وَارْزُقْ عِيَالِي مِنْ فَضْلِكَ فَإِنَّكَ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ»(١).

١١- التَّـوَرُك في الجلسة بعد السجدة، وذلك بأن يجلس على وركه أو فخذه الأيسر، ويجعل ظهر قدمه اليمني على باطن قدمه اليسري.

١٢ - الاستغفار في الجلسة بين السجدتين.

١٣ - التكبير بعد رفع الرأس من السجدة الأولى بعد الاطمئنان جالساً، وللسجدة الثانية قبل أن يسجد، وبعد رفع الرأس من الثانية، ويستحب رفع اليدين حال التكبيرات.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص٣٧٢.

أحكام[لصِلاة....

- ١٤ وضع اليدين على الفخذين أثناء الجلوس.
- ١٥ التجافي حال السجود، ويعني عدم إلصاق البطن بالأرض.
- ١٦ التجنّع باليدين حال السجود للرجال، وذلك برفع المرفقين من الأرض، والتباعد بينها وبين البدن كجناحين.
  - ١٧ أن يقدم الرجل رفع ركبتيه أو لا تم يديه حينها يريد القيام.
  - ١٨ أن يقول عندما ينهض للقيام: «بِحَوْلِ الله وَقُوتِهِ أَقُومُ وَأَقْعُدُ».
- ١٩ ألَّا يقبض أصابع يديه عندما يريد النهوض، بل يبسطهما على الأرض ويعتمد عليهما للنهوض.
- ٢- أمّا المرأة فيستحب لها أن تضع ركبتيها على الأرض قبل اليدين أثناء النزول للسجود، وأن تضم أعضاءها حال السجود، وتلصق بطنها بالأرض، وعندما تريد النهوض للقيام تنتصب قائمة من الجلوس رأساً دون تقوّس.

#### سجود التلاوة:

أولاً: يجب السجود على من يقرأ آيات السجدة الواجبة في القرآن الكريم، وهي تقع في أربع سور تُسمى (سور العزائم) كما يستحب السجود في أحد عشر موضعاً آخر من القرآن الكريم.

# وآيات السجدة الواجبة هي:

- ١ الآية (١٥) من سورة السجدة ﴿ الَّمْ ﴾.
- ٢- الآية (٣٧) من سورة فصلت ﴿حَمَّ ﴾.
- ٣- الآية (٦٢) من سورة النجم ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾.
- ٤ الآية (١٩) من سورة العلق ﴿ أَقُرأُ بِٱسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾.
  - وأما مواضع السجدة المستحبة فهي الآيات التالية:
    - ١ الآية (٢٠٦) من سورة الأعراف.
      - ٢- الآية (١٥) من سورة الرعد.
      - ٣- الآية (٥٠) من سورة النحل.

٢٥٢ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

- ٤ الآية (٩٠١) من سورة الإسراء (بني إسرائيل).
  - ٥- الآية (٥٨) من سورة مريم.
  - ٦- الآية (١٨) من سورة الحج.
  - ٧- الآية (٧٧) من سورة الحج.
  - ٨- الآية (٦٠) من سورة الفرقان.
  - ٩ الآيتان (٢٥ و ٢٦) من سورة النمل.
    - ١٠ الآية (٢٤) من سورة ص.
    - ١١ الآية (٢١) من سورة الانشقاق.

والأفضل السجود عند كل آية فيها أمر بالسجود، وكما كان يفعل الإمام السجاد عَلَيْكَلِرُ حسب رواية الإمام الباقر (١)عَلَيْكَلِرُ.

ثانياً: يجب السجود، في آيات السجدة الواجبة، على القارئ والمستمع، أما السامع (٢) فيستحب له السجود احتياطاً.

ووجوب السجدة هنا فوري، فتجب المبادرة ولا يجوز التأخير، وإذا نسيها فعليه أن يأتي بها حين يتذكر.

ثالثاً: ولا يجب السجود في آيات الوجوب، ولا يستحب في مواضع الاستحباب، على من كتب آية السجدة، أو تصورها في ذهنه، أو شاهدها مكتوبة، أو أخطرها بباله دون أن يتلفظها.

رابعاً: يُعتبر في سجدة التلاوة؛ النية وهي الباعث على العمل، وتحقق صورة السجدة كما مرّ تفصيلها في سجود الصلاة.

#### والأحوط:

- وضع الجبهة على ما يصح السجود عليه.
  - وإباحة مكان السجود.
- وألَّا يعلو مسجد الجبهة أكثر من أربع أصابع من مكان السجود.
  - ووضع سائر المساجد على الأرض.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص٢٤٤. بَابُ (٤٤) اسْتِحْبَابِ شُجُودِ التِّلاَوَةِ لِلسَّامِع.

<sup>(</sup>٢) الاستماع هو الإصغاء مع القصد، بينها السماع هو وصُول الصوت إلى الأذن مَن دون قصد الإصغاء.

أحكاء الصِلاة....

### ولا يُشترط فيه:

- الطهارة (الوضوء والغسل).
  - ولا استقبال القبلة.
  - ولا طهارة مسجد الجبهة.
    - ولا شرائط الساتر.

إلاّ إنّ الأحوط ألَّا يكون لباسه مغصوباً إذا كان السجود معه يُعدّ تصرّ فا فيه.

وليس في هذا السجود: تكبيرة الإحرام، ولا تشهد ولا تسليم، وإنّما يستحب التكبير لرفع الرأس منه.

خامساً: والواجب هو أن يخر المرء ساجداً لله، فلا يجب فيه الذكر، وإن كان الأحوط عدم ترك مطلق الذكر. والأفضل أن يقرأ الأذكار المأثورة عن المعصومين عَلَيْهَا ومنها: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ حَقّاً حَقّاً، لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ إِيَاناً وَتَصْدِيقاً لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ عُبُودِيَّةً، وَرِقّاً سَجَدْتُ لَكَ يَا رَبِّ تَعَبُّداً وَرِقّاً، لَا مُسْتَخُدُ وَلَا مُسْتَخُبراً، بَلْ أَنَا عَبْدٌ ذَلِيلٌ خَائِفٌ مُسْتَجِيرٌ»(١).

#### فـــروع:

١ - إذا قرأ أو استمع بعض الآية الذي فيه الأمر بالسجود، فالأحوط أن يسجد.

٢- وإذا قرأ بعضاً من آية السجدة واستمع إلى البعض الآخر، وجب عليه السجود احتياطاً.

٣- الأقوى عدم وجوب أكثر من سجدة واحدة إذا تكررت القراءة أو تكرر الاستماع إلى
 آية السجدة. نعم، لو سجد ثم قرأ أو استمع إلى آية السجدة مرة أُخرى وجب تكرار السجدة.

٤ - إذا تلا آية السجدة خطأً، أو استمع إليها ممن تلاها خطأً وجبت السجدة احتياطاً
 إذا لم يُخرجها الخطأ عرفاً عن كونها آية السجدة.

٥ - الاستماع موجب للسجدة على الأحوط، بل على الأقوى كيفها كان الاستماع، سواء كان القارئ مكلفاً أو غيره كالصغير والمجنون إذا صدق على كلامهها القرآن، أو كان الاستماع إليها من جهاز التسجيل أو المذياع أو غيرهما، بل وحتى من الببغاء.

٦- لا يجب السجود لقراءة ترجمة الآية أو الاستماع إليها.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص٥٤٥.

٢٥٤ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

### ثامناً: التشهد

١ - يجب الجلوس للتشهد بعد إكمال السجدتين من الركعة الثانية في جميع الصلوات، ومن الركعة الثالثة أيضاً في المغرب، والرابعة كذلك من الظهر والعصر والعشاء.

٢- والتشهد واجب وليس بركن، فتركه عمداً يبطل الصلاة، لا سهواً.

٣- وصورة التشهد: أن يجلس بعد رفع الرأس من السجدة الثانية ويقول بعد الاستقرار والطمأنينة: «أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ». ولو تشهد الشهادتين (١١) وصلي على النبي وآله (٢) لكفي.

٤ - ويجب التتابع بين جمل وكلمات وحروف التشهد، وأداؤها بالعربية الصحيحة قدر الإمكان. كما يجب التقيّد بلفظتي «الشَّهَادَة» و «الصَّلَاة» على النبي وعدم تغيير هما بكلمات أُخرى وإن أدت نفس المعنى، مثل أن يقول: «أعْتَرَف» أو «أُقِرَق» أو «اعْتَقَدَ» بدلاً عن كلمة «أَشْهَدُ»، أو أن يقول: «اللَّهُمَّ ارْحَمْ...»، أو «اللَّهُمَّ سَلِّمْ...» بدلاً عن «اللَّهُمَّ صَلِّ...».

٥ - ولو نسي التشهد، فإن تذكر قبل ركوع الركعة الثالثة، يجب عليه الجلوس وأداء التشهد، ثم القيام ومتابعة الصلاة، والإتيان بسجدتي السهو بعد الصلاة. أمّا إذا تذكر أثناء أو بعد الركوع، قضى التشهد بعد إكمال الصلاة.

#### سنن التشهد:

٦ - ويستحب في التشهد:

- جلوس الرجل مُتورّكاً، كما مرَّ في الجلسة بين السجدتين، وأنْ تضم المرأة فخذيها حال الجلوس.

- وأن يضع المصلي يديه على فخذيه منضمتي الأصابع، وأن ينظر إلى حجره.

- وأن يقول قبل الشهادتين: «الْحَمْدُ لِلَّهِ» أو «بِسْمِ الِلَّهِ وَبِالِلَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَخَيْرُ الْأَسْمَاءِ للَّهِ».

(١) أي ولو كان بِصيغة أُخرى غير الصيغة المعروفة كأن يقول: «أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ تُحُمَّداً رَسُولُ الله».

<sup>ُ</sup> بِهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى مَحُمَّدٍ وَآلِهِ»، أو: «رَبِّ صَلَّ عَلَى مَحُمَّدٍ وَآلِ مُحُمَّدٍ»، أو: «صَلَّى اللهُ عَلَى مَحُمَّدٍ»، أو: «صَلَّى اللهُ عَلَى مَحُمَّدٍ»، أو: «صَلَّى اللهُ عَلَى رَسُولِ الله وَعَلَى أَهْلِ بَيْتِهِ»، وما شابه.

أحكام الصِلة....

- وان يقول بعد الشهادة بالرسالة: «أَرْسَلَهُ بِالحَقِّ بَشِيراً وَنَذِيراً بَيْنَ يَدَيِ السَّاعَةِ، وَأَشْهَدُ أَنَّ رَبِّي نِعْمَ الرَّبُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً نِعْمَ الرَّسُول» ثم يصلي على النبي وآله.

- وأن يقول بعد الصلاة على النبي: «وَتَقَبَّلْ شَفَاعَتُهُ فِي أُمَّتِهِ وَارْفَعْ دَرَجَتُهُ».
- وأن يقول بعد القيام من التشهد إلى الركعة الثالثة: «بِحَوْلِ الله وَقُوتِهِ أَقُومُ وَأَقْعُد».

## تاسعاً: التسليم

١ - التسليم هـ و آخـ ر أجزاء الصلاة، وهو واجـب ليس بركـن، فتركه عمـداً مبطل للصلاة، لا سهواً.

وبالتسليم يخرج المرء من الصلاة، ويحل له ما حرم عليه بتكبيرة الإحرام.

٢ - وموضع التسليم بعد التشهد في الركعة الأخيرة من كل صلاة، حال الجلوس والاطمئنان كم التشهد.

٣- وللتسليم عبارتان هما: «السَّلامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ الله الصَّالِحِينَ» و «السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُه». ولكن الواجب إحداهما، فإنْ قدَّم العبارة الأولى، كانت الثانية مستحبة، أما إذا قدم العبارة الثانية، اكتفى بها ولا حاجة للعبارة الأولى. ولكن الأحوط الإتيان بالعبارة الثانية على كل حال، لاحتهال أن تشكل مع الأولى واجباً واحداً.

٤ - وأمّا عبارة «السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ» فهي ليست من عبارات التسليم، بل هي من توابع التشهد، وهي مستحبة، وليست واجبة.

٥ - ويجب أداء عبارات التسليم بالعربية الصحيحة، ومراعاة التتابع بين الكلمات والحروف.

٦- لو نسى السلام، وصدر منه بعض ما يبطل الصلاة:

ألف: فإنْ تذكر وصورة الصلاة باقية، فالأحوط قضاء السلام، والإتيان بسجدي السهو إذا كان قد صدر منه ما يبطل الصلاة عمداً لا سهواً (كالكلام).

باء: أمّا إذا كان قد صدر منه ما يبطل الصلاة عمداً وسهواً (كالحدث) فالأحوط إعادة الصلاة.

جيم: وأما إذا انمحت صورة الصلاة، كما لو قام من مكانه بظن انتهاء الصلاة، فلا شيء عليه إلا سـجدتا السهو احتياطاً لترك السلام، والأحوط استحباباً مع ذلك إعادة الصلاة.

٢٥٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

#### سنن السلام:

١ - يستحب الجلوس متوركاً حين السلام، تماماً كما في التشهد وفي الجلسة بين السجدتين، ويستحب وضع اليدين على الفخذين.

٢ – الأقوى جواز أن يقصد المرء بالسلام التحية حقيقة، وذلك بأنْ يقصد السلام على إمام الجهاعة، أو المأمومين أو الملكين الكاتبين، كها يجوز أيضاً أن يمرر ذلك في الذهن، فالمصلي منفرداً يمرر في ذهنه الملكين الكاتبين حين يقول: «السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُه» وإمام الجهاعة يمررهما في ذهنه إضافة إلى المأمومين، والمأموم يخطرهما إضافة إلى إمام الجهاعة في الذهن.

أمّا حينها يقول المصلي: «السَّلامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ الله الصَّالِحِينَ» فيمرر في ذهنه -إن شاء- الأنبياء والأئمّة الهداة، والحفظة الموكلين به عَلَيْتَكِيد.

٣- يستحب للمصلي منفرداً وإمام الجماعة الإيماء بالسلام الأخير إلى يمينه. وأما المأموم فيومي بالسلام إلى يمينه، وإنْ كان إلى يساره مصلً فيومئ بسلام آخر إلى يساره أيضاً، كما يستحب للمأموم أن يأتي بسلام ثالث بقصد الرد على سلام إمام الجماعة -كما جاء في الحديث الشريف-.

#### عاشراً: الترتيب

٢- ولو أخلُّ المصلى بالترتيب المعين بين أفعال الصلاة، فهناك عدة حالات:

ألف: أن يكون الإخلال بالترتيب عمداً، فإنه مبطل للصلاة سواء كان ذلك في الأفعال أو الأقوال (ويأتي تفصيل ذلك في (أحكام الخلل) إن شاء الله).

باء: أن يكون الإخلال سهواً بترتيب الأركان، كتقديم السجدتين على الركوع، فالصلاة باطلة أيضاً.

جيم: أن يكون الإخلال سهواً بتقديم الركن على غيره، كتقديم الركوع على القراءة، فلا شيء عليه ويمضي في صلاته. دال: أن يكون الإخلال سهواً بتقديم غير الركن على الركن، كتقديم التشهد على السجدتين، أو تقديم السجدة الواحدة على الركوع، فيعود للإتيان بالركن، ثم يأتى بها بعده ويكمل صلاته صحيحة إن شاء الله.

هاء: أن يكون الإخلال سهواً بين فعلين ليسا بركن، كتقديم قراءة السورة على الفاتحة، فيعود ويأتي بالفعلين حسب ترتيبها إن لم يكن دخل في ركن، أما إذا كان قد دخل في ركن، فيمضي في صلاته، ولا شيء عليه.

وفي الحالات الثلاث الأخيرة (جيم، دال، هاء) يأتي بسجدتي السهو بعد الصلاة، على القول بوجوبها لكل زيادة ونقيصة.

٣- لو أخل بترتيب الركعات سهواً، كم لو كان في الركعة الثانية فظنها ثالثة، فقرأ التسبيحات الأربع بدل الفاتحة والسورة، أو كان في الثالثة فتصورها ثانية وقرأ الفاتحة والسورة والقنوت، فلا إشكال في صلاته.

## حادي عشر: الموالاة

١ - يجب على المصلي المحافظة على صورة الصلاة كم هي معروفة لدى المتشرعة، ومن ذلك مراعاة التتابع بين أفعال الصلاة، وعدم الفصل بينها بشكل يؤدي إلى محو صورة الصلاة.

٢ - كما بين الأفعال، كذلك يجب مراعاة التتابع في القراءة والأذكار، وعدم الفصل بين الأيات والأذكار، وبين عباراتها وكلماتها وحروفها إلى حد إخراجها من كونها قراءات وأذكار واحدة ومترابطة.

٣- وإذا أخل المصلي بالتتابع والموالاة في القراءة والأذكار عمداً حتى تلاشت صورة القراءة أو الذكر، بطلت صلاته.

وأمّا الإخلال سهواً، فإنْ أدّى إلى محو صورة القراءة والذكر، وجب عليه إعادة العبارات أو الكلمات التي أخلّ بها وصحّت صلاته. أمّا إذا أدى هذا الإخلال السهوي إلى محو صورة الصلاة وشكلها، فإنّه مبطل.

٤ - والإخلال بالتتابع والموالاة بين أفعال الصلاة، إنْ كان يسيراً بحيث لم يؤثر على شكل
 وصورة الصلاة، فلا إشكال فيه. أما إذا كان بدرجة أدّت إلى محو صورة الصلاة، فإنّه مبطل.

٥- لا إشكال في تطويل الركوع والسجود والإكثار من الأدعية والأذكار وقراءة السور الطوال، فإنّ كل ذلك لا يضر بأصل التتابع والموالاة، ولا يؤثر سلباً على صورة الصلاة وشكلها.

٢٥٨ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

## ثاني عشر: القنوت

#### تعریف:

القنوت في اللغة يعني الخضوع بشكل عام، ويُطلق على الدعاء والصلاة والعبادة و... كمصاديق للخضوع لله عز وجل.

أمَّا في الاصطلاح الفقهي فهو الدعاء بنحو خاص وفي موقع مخصوص من الصلاة.

#### أحكامه:

١ - القنوت هـو الدعاء، مع رفع اليدين مقابل الوجه، بحيث يكون باطنهما نحو السماء
 وظاهر هما إلى الأرض، وذلك بعد القراءة وقبل الركوع في الركعة الثانية من أغلب الصلوات.

ولو دعا المصلي دون رفع اليدين فله ثواب الدعاء إن شاء الله.

٢- والقنوت مستحب في جميع الصلوات الواجبة والمستحبة، ويتأكد الاستحباب في الفرائض الجهرية، خاصة في الصبح، والمغرب، والجمعة، وكذلك في صلاة الوتر.

٣- واستحبابه - كما أشرنا- مرة واحدة، قبل الركوع في الركعة الثانية من كل صلاة،
 إلا في موارد وهي:

ألف: صلاة العيدين، فيستحب القنوت خمس مرات في الركعة الأولى منها، وأربع مرات في الركعة الثانية.

باء: صلاة الآيات، ففيها قنوتان، أو خمسة قنوتات (وتأتي الإشارة إليها في محلها إن شاء الله).

جيم: صلاة الجمعة، ففيها قنوتان؛ أحدهما قبل ركوع الركعة الأولى، والثاني بعد ركوع الركعة الثانية.

دال: وفي صلاة الوتر يستحب الدعاء بعد الركوع أيضًا، تأسيًّا بالإمام الكاظم عَلَيْتُلاِّد.

٤ - لا يشترط في القنوت قراءة ذكر مخصوص، بل يجوز أن يقرأ المصلي كل ما شاء من الدعاء والذكر والمناجاة والصلاة على النبي وطلب المغفرة للوالدين وللمؤمنين والمؤمنات ولنفسه، كما يجوز قراءة القرآن؛ خاصة الآيات المشتملة على الدعاء، والأفضل اختيار الأدعية والأذكار المأثورة عن رسول الله عليه وأئمة الهدى المنافقة المدى المنافقة عن رسول الله المنافقة المدى المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المنافقة المدى المنافقة المناف

أحكام الصِلة....

«لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ الحُلِيمُ الْكَرِيمُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ رَبُّ السَّهَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَظِيمِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ السَّبْعِ وَمَا فِيهِنَّ وَمَا بَيْنَهُنَّ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ وَالْحَمْدُ للهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ».

٥- ويجوز الدعاء فيه بغير العربية، وإن كان الأحوط تركه.

٦- الأفضل أن يبدأ ذكر القنوت وأن يختمه بالصلاة على النبي وآله صلوات الله عليهم أجمعين بل ويصلى عليه في الوسط أيضاً.

٧- يستحب إطالة القنوت في الصلاة، خاصة في صلاة الوتر.

٨- يستحب الإجهار بالقنوت في كل الصلوات الجهرية والإخفاتية، حتى المأموم إذا
 لم يسمعه إمام الجماعة.

## ثالث عشر: التعقيب

أكدت مجموعة كبيرة من الأحاديث الشريفة على أهمية الاشتغال بعد الصلاة بقراءة بعض الأدعية والأذكار والآيات القرآنية، وعدم الانصراف مباشرة بعد إتمام الصلاة، فها أحوج العبد في خضم المواجهة مع ضغوط الهوى والشيطان والحياة المادية، إلى مناجاة ربه للحظات آناء الليل وأطراف النهار، والتضرع إليه، والاستعانة به، وطلب المغفرة منه، والتوكل عليه.

وقد تضافرت الأحاديث المروية عن رسول الله وأهل بيته صلوات الله عليهم أجمعين، التي تؤكد على استحباب التعقيب بعد الصلاة، وهي تهدينا إلى أفضل صيغ الأدعية والأذكار المناسبة لهذه اللحظات، نقتطف منها بقدر ما يناسب هذا الوجيز:

#### ١- استحباب التعقيب:

عَنْ حَمَّادِ بْنِ عِيسَى عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكِادِ قَالَ: «إِنَّ اللهَ فَرَضَ عَلَيْكُمُ الصَّلَوَاتِ الخُمْسَ فِي أَفْضَلِ السَّاعَاتِ فَعَلَيْكُمْ بِالدُّعَاءِ فِي أَدْبَارِ الصَّلَوَاتِ»(١).

عَـنْ مَنْصُورِ بْنِ يُونُسَ عَمَّنْ ذَكَرَهُ عَـنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَئِلاِ قَالَ: «مَنْ صَلَّى صَلَاةً فَرِيضَةً وَعَقَّبَ إِلَى أُخْرَى فَهُوَ ضَيْفُ الله وَحَقٌّ عَلَى الله أَنْ يُكْرِمَ ضَيْفَهُ» (٢٠).

عَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ الْفَضْلِ الْبَقْبَاقِ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلِيَّكُ ﴿: يُسْتَجَابُ الدُّعَاءُ فِي أَرْبَعَةِ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص١٣٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٦، ص٠٤٣.

٢٦٠ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

مَوَاطِنَ فِي الْوَتْرِ وَبَعْدَ الْفَجْرِ وَبَعْدَ الظُّهْرِ وَبَعْدَ المُّغْرِبِ ١٠٠٠.

عَنْ جَابِرِ عَنْ الإمَامِ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْكُ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: يَا ابْنَ آدَمَ اذْكُرْنِي بَعْدَ الْفَجْرِ سَاعَةً وَاذْكُرْنِي بَعْدَ الْعَصْرِ سَاعَةً أَكْفِكَ مَا أَهَمَّكَ »(٢).

عَنِ الْمُنْصُورِيِّ عَنْ عَمِّ أَبِيهِ عَنْ الإَمَامِ عَلِيٍّ بْنِ مُحَمَّدٍ الْهَادِي عَنْ آبَائِهِ الْمَيَّلِا قَالَ: «قَالَ وَهُولًا وَهُولًا اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ أَدَّى للهُ مَكْتُوبَةً فَلَهُ فِي أَثَرِهَا دَعْوَةٌ مُسْتَجَابَةٌ (٣).

عَنِ الْحُسَنِ بْنِ المُغِيرَةِ أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا عَبْدِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلْقُ لُ: ﴿إِنَّ فَضْلَ الدُّعَاءِ بَعْدَ الْفَرِيضَةِ عَلَى الدُّعَاءِ بَعْدَ النَّافِلَةِ كَفَضْلِ الْفَرِيضَةِ عَلَى النَّافِلَةِ»(٤).

### ٢- الدعاء أم النافلة؟

رَوَى زُرَارَةَ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جَعْفَ مِ عَلَيْكُ إِنَّ يَقُولُ: «الدُّعَاءُ بَعْدَ الْفَرِيضَةِ أَفْضَلُ مِنَ الصَّلَاةِ تَنَقُّلًا فَبِذَلِكَ جَرَتِ السُّنَّةُ»(٥).

عَنْ عُبَيْدِ بْنِ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَلاِرِّ أَنَّهُ «سَأَلَهُ عَنْ رَجُلَيْنِ قَامَ أَحَدُهُمَا يُصَلِّي حَتَّى أَصْبَحَ وَالْآخَرُ جَالِسٌ يَدْعُو أَيُّهُمَا أَفْضَلُ؟ قَالَ عَلَيْتَلاِّ: الدُّعَاءُ أَفْضَلُ» (٦٠).

## ٣- تسبيح فاطمة غَيْسَكُوْ:

عَنْ عَبْدِ الله بنِ سِنَانٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْكِرٌ: مَنْ سَبَّحَ تَسْبِيحَ فَاطِمَةَ عَلَيْكُلا قَبْلَ أَنْ يَثْنِيَ رِجْلَهُ مِنْ صَلَاةِ الْفَرِيضَةِ غَفَرَ اللهُ لَهُ وَيَبْدَأُ بِالتَّكْبِيرِ»(٧).

رُوِيَ فِي خَبِرَ آخَرَ عَنِ الإِمَامِ الصَّادِقِ عَلِيَكُلاَ أَنَّهُ سُئِلَ عَنْ قَوْلِ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ أَذْكُرُواْ اللهَ وَلَا اللهُ عَنْ وَجَلَّ: ﴿ أَذْكُرُواْ اللّهَ وَكُرَ الْكَثِيرَ ﴾ (^) مَا هَذَا الذِّكْرُ الْكَثِيرَ ؟. فَقَالَ عَلَيْتُلاَّ: مَنْ سَبَّحَ تَسْبِيحَ فَاطِمَةَ عَلَيْهَا فَقَدْ ذَكَرَ اللهُ الذِّكْرَ الْكَثِيرَ » (٩).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص٠٤٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٢٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٣١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٣٦.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٣٩.

<sup>(</sup>٨) سورة الأحزاب، آية: ٤١.

<sup>(</sup>٩) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٤٣.

أحكام الصِلة.....

وحول كيفية تسبيح فاطمة عَلَيْقَكَلا قال الإمام الصادق عَلِيَكلا : «فِي تَسْبِيحِ فَاطِمَةَ عَلَيْقَكِلا تَبْدَأُ بِالتَّكْبِيرِ أَرْبَعاً وَثَلَاثِينَ»(١).

#### ٤- التكبي ثلاثاً:

رَوَى الْمُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ قَالَ: «قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِالله عَلِيَّ لِأَيِّ عِلَّةٍ يُكَبِّرُ الْمُصَلِّي بَعْدَ التَّسْلِيمِ ثَلَاثاً يَرْفَعُ بِهَا يَدَيْهِ؟.

فَقَالَ عَلَيْ الْخَبَرِ الْأَنَّ النَّبِيَ ﷺ لَمَّا فَتَحَ مَكَّةَ صَلَّى بِأَصْحَابِهِ الظُّهْرَ عِنْدَ الحُجَرِ الْأَسْوَدِ فَلَمَّا صَلَّمَ رَفَعَ يَدَيْهِ وَكَبَّرَ ثَلَاثاً وَقَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ وَحْدَهُ أَنْجَزَ وَعْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَأَعَزَّ جُنْدَهُ وَغَلَهُ وَكُبَّرَ ثَلَاثاً وَقَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ وَحْدَهُ وَحْدَهُ أَنْجَزَ وَعْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَأَعَزَّ جُنْدَهُ وَغَلَبَ الْأَحْزَابَ وَحْدَهُ فَلَهُ اللَّكُ وَلَهُ الْحُمْدُ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.

ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى أَصْحَابِهِ فَقَالَ: لَا تَدَعُوا هَذَا التَّكْبِيرَ، وَهَذَا الْقَوْلَ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ مَكْتُوبَةٍ فَإِنَّ مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ بَعْدَ التَّسْلِيمِ وَقَالَ هَذَا الْقَوْلَ كَانَ قَدْ أَدَّى مَا يَجِبُ عَلَيْهِ مِنْ شُكْرِ الله تَعَالَى عَلَى تَقْوِيَةِ الْإِسْلَامِ وَجُنْدِهِ (٢).

## ٥- يُعطى ما سَأل:

رَوَى الْحَارِثِ بْنِ المُغِيرَةِ النَّضْرِيِّ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهُ عَلَيْتُ ﴿ يَقُولُ: مَنْ قَالَ: سُبْحَانَ اللهُ وَالْحُمْدُللهُ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ. أَرْبَعِينَ مَرَّةً فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ فَرِيضَةٍ قَبْلَ أَنْ يَثْنِيَ رُجُلَيْهِ ثُمَّ سَأَلَ اللهُ أُعْطِيَ مَا سَأَلَ » (٣).

## ٦- بين الطلوعين:

قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «مَنْ جَلَسَ فِي مُصَلَّاهُ مِنْ صَلَاةِ الْفَجْرِ إِلَى طُلُوعِ الشَّـمْسِ سَتَرَهُ اللهُ مِنَ النَّارِ»(٤).

رَوَى فِي الْخِصَالِ عَنْ الإمَامِ عَلِيِّ عَلَيْ الْمَامِ عَلِيِّ عَلَيْ عَلَيْ الْمَامِ عَلِيِّ عَلَيْ عَلَيْ الْمَامِ عَلِيِّ عَلَيْ الْمَارِعُ فِي حَدِيثِ الْأَرْبَعِ الْقَرْبِ فِي الْأَرْضِ»(٥). بَعْدَ طُلُوعِ الْفَجْرِ إِلَى طُلُوعِ الشَّمْسِ أَسْرَعُ فِي طَلَبِ الرِّزْقِ مِنَ الضَّرْبِ فِي الْأَرْضِ»(٥).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٤٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٦، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٦، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٦، ص٥٥٩.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٦، ص٢٦١.

فِي (عُيُونِ الْأَخْبَارِ) رَوَى عَنْ أَحْمَدَ بْنِ عَلِيٍّ الْأَنْصَارِيِّ عَنْ رَجَاءِ بْنِ أَبِي الضَّحَّاكِ قَالَ: «كَانَ الرِّضَا عَلِيَّالِا ۚ إِذَا أَصْبَحَ صَلَّى الْغَدَاةَ، فَإِذَا سَلَّمَ جَلَسَ فِي مُصَلَّاهُ يُسَبِّحُ اللهُ وَيُحَمِّدُهُ وَيُكَبِّرُهُ وَيُكَبِّرُهُ وَيُكَبِّرُهُ وَيُكَلِّدُ وَيُكَلِّدُ وَيُكَبِّرُهُ وَيُكَبِّرُهُ وَيُكَلِّدُ وَيُصَلِّي عَلَى النَّبِيِّ فَيَ عَلَى النَّبِيِّ وَتَعَلَّمُ اللَّهُ مُنُ اللَّهُ وَيُصَلِّي عَلَى النَّبِيِّ فَيَ عَلَى النَّبِيِّ وَتَعَلَّمُ اللَّهُ مَلُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَيُصَلِّي عَلَى النَّبِيِّ فَي اللَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى النَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى النَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللّهُ

#### ٧- استكمال الإيمان:

رَوَى مُحَمَّدِ بْنِ سُلَيْهَانَ الدَّيْلَمِيِّ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَّلِا ِ فَقُلْتُ لَهُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ إِنَّ شِيعَتَكَ تَقُولُ: إِنَّ الْإِيهَانَ مُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْ دَعُ فَعَلِّمْنِي شَيْئاً إِذَا قُلْتُهُ اسْتَكْمَلْتُ الْإِيهَانَ.

قَالَ عَلَيَكِ فَا فَي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ فَرِيضَةٍ رَضِيتُ بِالله رَبَّا وَبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّا وَبِالْإِسْلَام دِيناً وَبِالْقُرْآنِ كِتَاباً وَبِالْكَعْبَةِ قِبْلَةً وَبِعَلِيٍّ وَلِيَّا وَإِمَاماً وَبِالْحُسَنِ وَالْحُسَيْنِ وَالْأَئِمَّةِ عَلَيْتَكِلا اللَّهُمَّ إِنِّي وَبِالْقُرَانِ وَالْحُسَنِ وَالْحُسَيْنِ وَالْأَئِمَّةِ عَلَيْتَكُلا اللَّهُمَّ إِنِّي وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَّا وَإِمَاماً وَبِالْحُسَنِ وَالْحُسَيْنِ وَالْأَئِمَّةِ عَلَيْكُ اللَّهُمَّ إِنِّي وَلِيَّا وَلِيَا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَا وَلِيَّا وَلِيَا وَلِيَّا وَلِيَا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَّا وَلِيَا لَمُ وَيَا لَمُعَلِّ وَلِيَّا وَلِيَّا فَيْمَا وَالْمَالَةُ وَلِيَّا وَلِيَا وَلِيَا مُعْمَالِ وَالْمَسْنِ وَالْمُسْتِي وَالْمُوالِيَّ وَلِيَا لَوْلَا لَهُمْ وَالْمَالِيَّ وَلِيَا لَمُعْمَلِيْنِ وَلِيَا لَمُعْمَلِي وَلِيَا لَمُعْمَلِي وَلَيْلِيْلِيْنِ فَيَالْمُ وَلِيَا لِيَعْمَلِي وَلِيَا لَمُعْلِيْلِي فَالْمُعُمْ وَلِيَا لِيَعْمَلِي وَلِيَا لِيَالِمُ وَلِيَا لِيَالِي فَا مِنْ فَارْضَانِي فَيْمُ وَلِي لَا مُعْلِي فَا مُعْلِي فَا مُنْ فَا مُولِي الللَّهُ مِنْ فَيْعِلْمُ لِيَالِي لِمِنْ مِنْ مِنْ فَا مِنْ فَالْمُعْمِلِي فَا مِنْ فَالْمُولِي فَا مُنْ فَالْمُولِي وَالْمُلْمِ وَالْمُعْمِي وَالْمُولِي وَالْمُولِيْلِي فَالْمُولِي وَالْمُعِلَّالِمُ لِمُعْلِي فَا مُعْلَى مِنْ فَا مُعْمِلِي لِلْمُعِلِي لَمْ مِنْ إِلْمُ لِمُنْ مُنْ مُنْ وَالْمُعُمِي وَالْمُوالِمُ لَالْمُعُمِي وَالْمُوالِمُ لَمُنْ وَالْمُعُلِي فَالْمُوالِمُ وَالْمُعُمِي وَالْمُوالْمُ وَالْمُوالْمُولِمُ لِلْمُوالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُوالِمُ وَالْمُعُولِي لَمُنْ مُنْ الْمُعْمِي وَالْمُ

# ٨- النبي ﷺ والجَنَّة والحور:

رَوَى أَحْمَدُ بْنُ فَهْدِ فِي (عُدَّةِ الدَّاعِي) عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَكَارِ قَالَ: «أُعْطِيَ السَّمْعَ أَرْبَعَةٌ النَّبِيُّ وَالْجُنَّةُ وَالنَّارُ وَالْحُورُ الْعِينُ.

فَإِذَا فَرَغَ الْعَبْدُ مِنْ صَلَاتِهِ فَلْيُصَلِّ عَلَى النَّبِيِّ فَلْيَسْأَلِ الله الجَنَّةَ وَلْيَسْتَجِرْ بِالله مِنَ النَّارِ وَيَسْأَلُ الله أَنْ يُزَوِّجَهُ الحُورَ الْعِينَ فَإِنَّهُ مَنْ صَلَّى عَلَى النَّبِيِّ فَيْفَ رُفِعَتْ دَعْوَتُهُ وَمَنْ سَأَلَ الله الجَنَّةَ قَالَتِ: الجُنَّةُ يَا رَبِّ أَعْطِ عَبْدَكَ مَا سَأَلَ وَمَنِ اسْتَجَارَ بِالله مِنَ النَّارِ قَالَتِ: النَّارُ يَا رَبِّ أَعْطِ عَبْدَكَ مَا سَأَلُ الحُورَ الْعِينَ قُلْنَ يَا رَبِّ أَعْطِ عَبْدَكَ مَا سَأَلَ »("). أَجِرْ عَبْدَكَ مِنْ الشَّرَ الْعَينَ قُلْنَ يَا رَبِّ أَعْطِ عَبْدَكَ مَا سَأَلَ »(").

#### ٩- أقل الدعاء:

عَنْ حَرِيزِ عَنْ ذُرَارَةَ عَنْ الإمَامِ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْ اللهُ قَالَ: «أَقَلُّ مَا يُجْزِيكَ مِنَ الدُّعَاءِ بَعْدَ الْفَرِيضَةِ أَنْ تَقُولًا: اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مِنْ كُلِّ خَيْرٍ أَحَاطَ بِهِ عِلْمُكَ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ كُلِّ شَرِّ أَحَاطَ بِهِ عِلْمُكَ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ خِزْيِ الدُّنْيَا وَعَذَابِ أَحَاطَ بِهِ عِلْمُكَ اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ عَافِيَتَكَ فِي أُمُورِي كُلِّهَا وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ خِزْيِ الدُّنْيَا وَعَذَابِ الْآخِرَةِ» (١٤).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٦، ص٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٦، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٦٩.

أحكام[لصِّلاة....

#### ١٠- آية الكرسى:

رَوَى الْخُسَيْنِ بْنِ عُلْوَانَ عَنْ الإمَامِ جَعْفَرِ عَنْ أَبِيهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ عَلَيْهَا إِللهُ اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللَّهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ عَلَيْهَا إِلَّا نَبِي اللهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهَا إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهَا إِلَّا لَا عَلَيْهُ اللهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ إِلّهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ إِلّهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ إِلّهُ إِلّهُ عَلَيْهُ إِلّهُ عَلَيْهُ إِلّهُ عَلَيْهُ إِلّهُ عَلَيْهُ إِلّهُ إِلّهُ عَلَيْهُ إِلّهُ إِلّهُ عَلَيْهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلَّا عَلَيْهُ إِلّهُ إِلّهُ إِلَّا عَلَيْهُ إِلَّا لَهُ عَلَيْهُ إِلّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

#### ١١- الصلاة على النبي المنافقية:

عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي نَصْرِ عَنْ الإِمَامِ أَبِي الْحُسَنِ الرِّضَا عَلِيَتُلا ِ قَالَ: «قُلْتُ لَهُ كَيْفَ الصَّلَاةُ عَلَى رَسُولِ الله ﷺ قَالَ: «قُلْتُ لَهُ كَيْفَ السَّلَامُ عَلَيْهِ؟.

فَقَالَ عَلِيَكِهِ: تَقُولُ السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ الله وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا حَفْوَةَ كُمَّدَ بْنَ عَبْدِ الله السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا حَبِيبَ الله السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا صَفْوَةَ لَحُمَّدَ بْنَ عَبْدِ الله السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا صَفْوةَ الله السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا صَفْوةَ الله السَّلَامُ عَلَيْكَ يَا أَمِينَ الله وَأَشْهَدُ أَنَّكَ رَسُولُ الله وَأَشْهَدُ أَنَّكَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الله وَأَشْهَدُ أَنَّكَ عَلَيْكَ يَا أَمِينَ الله وَأَشْهَدُ أَنَّكَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الله وَأَشْهَدُ أَنَّكَ مَصُولَ الله وَلَا اللهُ يَعْدَ اللهُ عَلَيْكَ يَا رَسُولَ الله وَأَشْهَدُ أَنَاكَ الْيَقِينُ فَجَزَاكَ اللهُ يَا رَسُولَ الله أَنْكَ مَصُحْتَ لِأُمَّتِكَ وَجَاهَدُتَ فِي سَبِيلِ رَبِّكَ وَعَبَدْتَهُ حَتَّى أَنَاكَ الْيَقِينُ فَجَزَاكَ اللهُ يَا رَسُولَ الله أَفْضَلَ مَا جَزَى نَبِيّاً عَنْ أُمَّتِهِ.

اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ أَفْضَلَ مَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَآلِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ نَجِيد»(١).

### ١٢- القرآن بعد الصبح:

رَوَى مُعَمَّرِ بْنِ خَلَّادٍ عَنِ الإِمَامِ الرِّضَا عَلَيَكُلاِرٌ قَالَ: «سَمِعْتُهُ يَقُولُ: يَنْبَغِي لِلرَّ جُلِ إِذَا أَصْبَحَ أَنْ يَقْرَأَ بَعْدَ التَّعْقِيبِ خَمْسِينَ آيَةً»(٣).

#### ١٣- وبعد صلاة الظهر:

عَنْ عِيسَى بْنِ عَبْدِ الله الْقُمِّيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِذَ قَالَ: «كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَ لِذَ يَقُولُ إِذَا فَرَغَ مِنَ الزَّوَالِ:

اللَّهُمَّ إِنِّي أَتَقَرَّبُ إِلَيْكَ بِجُودِكَ وَكَرَمِكَ وَأَتَقَرَّبُ إِلَيْكَ بِمُحَمَّدٍ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ وَأَتَقَرَّبُ إِلَيْكَ بِمُحَمَّدٍ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ وَأَتَقَرَّبُ إِلَيْكَ بِمَلائِكَتِكَ اللَّهُمَّ أَنْتَ الْغَنِيُّ عَنِّي وَبِيَ الْفَاقَةُ إِلَيْكَ أَنْتَ الْغَنِيُّ عَنِّي وَبِيَ الْفَاقَةُ إِلَيْكَ أَنْتَ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٧٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٧٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٦، ص١٩٨.

٢٦٤ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

الْغَنِيُّ وَأَنَا الْفَقِيرُ إِلَيْكَ أَقَلْتَنِي عَثْرَتِي وَسَتَرْتَ عَلَيَّ ذُنُوبِي فَاقْضِ الْيَوْمَ حَاجَتِي وَلَا تُعَذَّبْنِي بِقَبِيحِ مَا تَعْلَمُ مِنِّي بَلْ عَفْوُكَ وَجُودُكَ يَسَعُنِي.

قَالَ عَلَيْتَ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ مَا جِداً فَيَقُولُ: يَا أَهْلَ التَّقْوَى يَا أَهْلَ المُغْفِرَةِ يَا بَرُّ يَارَحِيمُ أَنْتَ أَبَرُّ بِي مَنْ أَبِي وَأُمِّي وَمِنْ جَمِيعِ الخُلَائِقِ اقْلِبْنِي بِقَضَاءِ حَاجَتِي مُجَاباً دُعَائِي مَرْ حُوماً صَوْتِي قَدْ كَشَفْتُ أَنْوَاعَ الْبَلَاءِ عَنِّي اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ ال

### ١٤- الاستغفار بعد العصر:

رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ فِي (الْمِصْبَاحِ) عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَثِلِرٌ أَنَّهُ قَالَ: «مَنِ اسْتَغْفَرَ الله بَعْدَ صَلَاةِ الْعَصْرِ سَبْعِينَ مَرَّةً غَفَرَ اللهُ لَهُ سَبْعَ إِنَّةٍ ذَنْبٍ»(٢).

## ١٥- وبعد العشاءين:

رُوِيَ استحباب قراءة هذا الدعاء بعد العشاءين أو بينها: «اللَّهُمَّ بِيَدِكَ مَقَادِيرُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَقَادِيرُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَقَادِيرُ النَّصْرِ وَالْخِذَلَانِ وَمَقَادِيرُ النَّصْرِ وَالْخِذَلَانِ وَمَقَادِيرُ النَّصْرِ وَالْخَذَلَانِ وَمَقَادِيرُ النَّصْرِ وَالْغَذَلِ النَّصْرِ وَالْخِذَلَانِ وَمَقَادِيرُ النَّهُمَّ بَارِكْ لِي فِي دِينِي وَدُنْيَايَ وَفِي جَسَدِي وَأَهْلِي وَوُلْدِي اللَّهُمَّ ادْرَأْ عَنِّي وَمُقَادِيرُ الْغِنَى وَالْغَنِي وَالْغَمَّ ادْرَأْ عَنِي وَمُقَادِيرُ الْغَرَبِ وَالْعَجَمِ وَالْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَاجْعَلْ مُنْقَلَبِي إِلَى خَيْرٍ دَائِمٍ وَنَعِيمٍ لَا يَزُولُ» (٣).

### ١٦- بين نافلة الفجر وصلاة الصبح:

مُحَمَّدُ بُنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ رُوِيَ: «أَنَّ مَنْ صَلَّى عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ مِائَـةَ مَرَّةٍ بَيْنَ رَكْعَتَيِ الْفَجْرِ (أي نافلة الفجر) وَرَكْعَتَيِ الْغَدَاةِ (أي صلاة الصبح) وَقَى اللهُ وَجْهَهُ حَرَّ النَّارِ.

وَمَنْ قَالَ مِائَةَ مَرَّةٍ: سُبْحَانَ الله رَبِّيَ الْعَظِيمِ وَبِحَمْدِهِ أَسْتَغْفِرُ الله وَأَتُوبُ إِلَيْهِ، بَنَى اللهُ لَهُ بَنْى اللهُ لَهُ بَنْى اللهُ لَهُ بَيْناً فِي الجُنَّةِ، فَإِنْ بَيْناً فِي الجُنَّةِ، فَإِنْ قَرَأَ إِحْدَى وَعِشْرِينَ مَرَّةً: ﴿قَلُ هُوَ ٱللّهُ أَحَدُ ﴾ بَنَى اللهُ لَهُ بَيْناً فِي الجُنَّةِ، فَإِنْ قَرَأَهَا أَرْبَعِينَ مَرَّةً غَفَرَ اللهُ لَهُ لَهُ اللهُ لَهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

### ١٧- سجدة الشكر بعد الفريضة:

فِي (الْعِلَلِ) وَ(عُيُونِ الْأَخْبَارِ) عَنْ عَلِيِّ بْنِ الْحَسَنِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ فَضَّالٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ الإِمَامِ أَبِي

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٨١.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٨٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٨٤.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٦، ص٤٩٤.

أحكام الصِلة....

الْحَسَنِ الرِّضَا عَلَيْكَ إِذَ قَالَ: «السَّجْدَةُ بَعْدَ الْفَرِيضَةِ شُكْراً لله عَزَّ وَجَلَّ عَلَى مَا وَفَّقَ لَهُ الْعَبْدَ مِنْ أَدَاءِ فَرْضِهِ وَأَدْنَى مَا يُجْزِي فِيهَا مِنَ الْقَوْلِ أَنْ يُقَالَ: شُكْراً الله شُكْراً لله شُكْراً الله شُكْراً الله شُكْراً الله شُكْراً الله (ثَلَاثَ مَرَّاتٍ).

قُلْتُ: فَهَا مَعْنَى قَوْلِهِ: شُكْراً لله؟.

قَالَ عَلَيْكِلاَّ: يَقُولُ؛ هَذِهِ السَّجْدَةُ مِنِّي شُكْراً لله عَلَى مَا وَفَّقَنِي لَهُ مِنْ خِدْمَتِهِ وَأَدَاءِ فَرْضِهِ وَالشُّكْرُ مُوجِبٌ لِلزِّيَادَةِ فَإِنْ كَانَ فِي الصَّلَاةِ تَقْصِيرٌ لَمْ يَتِمَّ بِالنَّوافِلِ تَمَّ بِهَذِهِ السَّجْدَةِ»(١).

## ١٨- وفي جوف الليل:

رَوَى الْفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ عَنِ الإمَامِ الصَّادِقِ عَلَيْ فَالَ: «إِذَا قَامَ الْعَبْدُ نِصْفَ اللَّيْلِ بَيْنَ يَدَيْ وَرَبِّهِ فَصَلَّى لَهُ أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ المُظْلِمِ ثُمَّ سَجَدَ سَجْدَةَ الشُّكْرِ بَعْدَ فَرَاغِهِ فَقَالَ:

مَا شَاءَ اللهُ مَا شَاءَ اللهُ مِائَةَ مَرَّةٍ نَادَاهُ اللهُ جَلَّ جَلَالُهُ مِنْ (فَوْقِ عَرْشِهِ) عَبْدِي إِلَى كَمْ تَقُولُ مَا شَاءَ اللهُ، أَنَا رَبُّكَ وَإِلِيَّ الْمُشِيَّةُ وَقَدْ شِئْتُ قَضَاءَ حَاجَتِكَ فَسَلْنِي مَا شِئْتَ»(٢).

### ١٩- الشكر على النعمة:

عَنْ يُونُسَ بْنِ عَّارٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ عَلَيْ قَالَ: «إِذَا ذَكَرَ أَحَدُكُمْ نِعْمَةَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فَلْيَضَعْ خَدَّهُ عَلَى التُّرَابِ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فَلْيَضَعْ خَدَّهُ عَلَى التُّرَابِ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ يَقْدِرُ عَلَى النُّرُولِ لِلشَّهْرَةِ فَلْيَضَعْ خَدَّهُ عَلَى كَفِّهِ ثُمَّ لْيَحْمَدِ يَقْدِرُ عَلَى النُّزُولِ لِلشَّهْرَةِ فَلْيَضَعْ خَدَّهُ عَلَى قَرَبُوسِهِ، فَإِنْ لَمْ يَقْدِرْ فَلْيَضَعْ خَدَّهُ عَلَى كَفِّهِ ثُمَّ لْيَحْمَدِ الله عَلَى مَا أَنْعَمَ عَلَيْهِ»(٣).

### ٢٠- شكر السجّاد:

رَوَى جَابِرٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ الْبَاقِرُ ﷺ إِنَّ أَبِي عَلِيَّ بْنَ الحُسَيْنِ ﷺ مَا ذَكَرَ للهُ عَزَّ وَجَلَّ فِيهَا سُجُودٌ إِلَّا مَا ذَكَرَ للهُ عَزَّ وَجَلَّ فِيهَا سُجُودٌ إِلَّا سَجَدَ وَلاَ قَرَأَ آيَةً مِنْ كِتَابِ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ فِيهَا سُجُودٌ إِلَّا سَجَدَ وَلاَ فَرَغَ مِنْ صَلَاةٍ مَفْرُوضَةٍ إِلَّا سَجَدَ وَلاَ فَرَغَ مِنْ صَلَاةٍ مَفْرُوضَةٍ إِلَّا سَجَدَ وَلاَ وُفَقَ لِإِصْلَاحٍ بَيْنَ اثْنَيْنِ إِلَّا سَجَدَ وَكَانَ أَثَرُ السُّجُودِ فِي جَمِيعِ مَوَاضِعِ سُجُودِهِ فَسُمِّي السَّجَادَ لِلذَلِكَ ().

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٧، ص٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٧، ص٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٧، ص١٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٧، ص٠٢.

٢٦٠ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

# الفصل الثالث: أحكام الخلل في الصلاة

# أولاً: مبطلات الصلاة

لأن الصلاة عبادة مفروضة، فلابد من الالتزام بكل تفاصيلها كما جاءت به الشريعة، وقد أشرنا إلى مقدمات الصلاة وواجباتها ومستحباتها، وهنا نذكر ما يجب تجنبه من قواطع الصلاة ومبطلاتها.

وإليك عناوين المبطلات بإيجاز:

١ - فقدان أحد شروط الصلاة أثناءها.

٢ - عروض نواقض الطهارة أثناء الصلاة.

٣- التكفير (أو التكتف).

٤ - الانحراف عن القبلة.

٥- الكلام.

٦- القهقهة.

٧- البكاء (لأسباب دنيوية).

٨- الفعل الماحي لصورة الصلاة.

٩ - الأكل والشرب.

١٠ - قول (آمين) بعد الفاتحة.

١١ - الزيادة والنقصان.

١٢ - عروض الشكوك المبطلة.

#### أحكام المبطلات

### الأول: فقدان الشروط:

١ - إذا اكتشف المصلي أثناء الصلاة بأنه يفقد بعض شروط الصلاة تبطل صلاته إن لم يكن بالإمكان تصحيح الوضع (وقد مرّت التفاصيل في الأبواب السابقة من مقدمات الصلاة).

٢ - وشروط الصلاة هي ما يتعلق بالوقت والقبلة والساتر والمكان وطهارتها وإباحتها
 وما شاكل ذلك.

### الثاني: عروض نواقض الطهارة:

١ - خروج البول أو الغائط أو الريح (الحدث الأصغر) أو المني أو الحيض (الحدث الأكبر) أثناء الصلاة مبطل لها، لأنه مبطل للطهارة.

٢- لا فرق في عروض الحدث الأصغر أو الأكبر بين كونه في بداية الصلاة أو وسطها أو آخرها.

٣- كم الا فرق بين أن يحدث ذلك عمداً أو سهواً أو اضطراراً باستثناء المسلوس والمبطون (وقد مرّ حكمهم) وكذلك المستحاضة.

3 - لو نسي السلام ثم أحدث ففيه تفصيل فإن أحدث قبل محو صورة الصلاة فالأحوط إعادة الصلاة، وأمّا بعد محو صورة الصلاة كها إذا قام من محله ثم أحدث أو استمر في التعقيب لفترة طويلة بظن انتهاء الصلاة ممّا أفقده الموالاة ثم أحدث فالأقوى صحة صلاته وعليه سجدتا السهو احتياطاً بلى الأحوط استحباباً مع ذلك إعادة الصلاة.

٥ - لو شك بعد السلام: هل أحدث في الصلاة أم لا؟ بني على العدم وصحَّت صلاته.

٦ - لو نام اختياراً ثم شك بعد ذلك؛ هل كان نومه أثناء الصلاة أم بعدها؟ بنى على أنه نام بعد إكمال الصلاة.

٧- أمّا إذا استولى عليه النوم قهراً، ثم شكّ في أن نومه كان بعد الصلاة أو أثناءها،
 وجب عليه إعادة الصلاة.

٨- وكذلك تجب الإعادة إذا وجد نفسه نائماً في حالة السجدة، ولم يدرِ هل نام في سجدة الصلاة أم في سجدة الشكر بعدها؟.

٢٦٨ ......أحكامُ العِبَ اداتِ

#### الثالث: التكفير (التكتف):

١ - التكفير (أو التكتف) هو وضع إحدى اليدين على الأخرى أثناء القيام في الصلاة بها هو المتعارف لدى بعض المذاهب الإسلامية، وهو مبطل للصلاة، والأحوط تركه في سائر أحوال الصلاة.

٢- إنها يكون التكفير مبطلاً إذا كان عمداً، ولغير ضرورة، وبهدف الخضوع والتأدب أمام الخالق<sup>(۱)</sup> أما إذا كان ذلك لمرض أو ألم أو غير ذلك من الضرورات فلا إشكال فيه.

#### الرابع: الانحراف عن القبلة:

١ - الانحراف عن القبلة بتمام البدن إلى الخلف (أي استدبار القبلة) أو إلى يمين القبلة تماماً أو يسارها مبطل للصلاة عمداً وسهواً.

٢- أما الانحراف بتمام البدن إلى ما بين يمين ويسار القبلة فهو مبطل للصلاة في حالة العمد وفيما إذا كان يُخرج المصلى عن استقبال القبلة عرفاً.

٣- الانحراف المذكور مبطل حتى ولو لم يكن أثناء القراءة أو الذكر.

٤ – أما الالتفات بالوجه فقط، فإن كان إلى الخلف (في حالة إمكانية ذلك) فإنّه مبطل أيضاً عمداً وسهواً، وإن كان يميناً أو يساراً مع الحفاظ على استقبال البدن، فإنْ كان قليلاً بحيث لا يضر بالاستقبال عرفاً فلا إشكال فيه، وإنْ كان كثيراً جداً بحيث يخرج عن الاستقبال بالوجه شطر القبلة (حسب ما ذكرناه في معنى الاستقبال) ففيه إشكال.

### الخامس: تعمّد الكلام:

ومما يقطع الصلاة تعمُّد الكلام بغير القرآن والأذكار ورد السلام الواجب، وإليك التفاصيل:

١ - التلفظ عمداً بكلمة تتألف من حرفين فصاعداً مبطل للصلاة.

٢ - التلفظ عمداً بحرف واحد ذي معنى (مثل «قِ» صيغة الأمر من الوقاية، أو «عِ»
 صيغة الأمر من الوعى) مبطل للصلاة أيضاً، بشرط العلم بالمعنى وقصده.

<sup>(</sup>١) جاء في الروايات أن المجوس كانوا يفعلون ذلك أمام ملوكهم تأدباً وخضوعاً، وقد يكون السبب في النهي عن ذلك في الصلاة هو أن الإسلام يريدنا أن نتعلم تقاليد الأدب والخضوع أمام الرب من مصادر الشريعة فقط، وليس تقليداً وتبعاً للغير.

٣- التلفظ عمداً بحرفين لا معنى لهما، إن كان بقصد إفهام شيء من خلاله، فالرأي
 الأقوى أنه مبطل للصلاة أيضاً، أما إذا لم يقصد شيئاً بهما فالأحوط الإعادة.

٤- أما التلفظ بحرف واحد غير ذي معنى ومن دون قصد شيء فلا إشكال فيه.

٥- ولو استخدم المصلي حرفاً واحداً يرمز إلى معنى اصطلاحي مثل «ع» لـ عَلَيْتُلام، أو «ت» للهاتف وما أشبه من الرموز، فالأحوط وجوباً إعادة الصلاة.

7- لا بأس بالسعال والتأوه والتجشؤ والتنحنح والنفخ والأنين، ولكن إذا تلفظ بأسهاء هذه الأصوات والحالات، كما لو قال: آخ. آه. أوه. أف، وما شاكل بطلت صلاته إن كان يقصد معاني هذه الألفاظ، أما إذا لم يقصد شيئاً بل كان مجرد تأوه أو تأفف أو.. فالأحوط الاعادة.

٧- إذا قال المصلي: «آه من ذنوبي» أو قال: «آه من نار جهنم» أو ما شاكل ذلك، وكان ضمن دعاء أو مناجاة فلا تبطل الصلاة، وكذلك إذا قال: «آه» فقط ودون ذكر شيء آخر، إلا أنه كان يقصد التأوه من الذنوب أو من نار جهنم.

٨- لا فرق في بطلان الصلاة بالتكلم بين أن يكون هناك سامع ومخاطب أم لا، وبين أن يكون المصلي مضطراً للكلام أم لا. أمّا التكلم سهواً فلا يبطل الصلاة حتى ولو كان التكلم بسبب تصور الفراغ من الصلاة.

9 - لا بأس بقراءة ما يشاء المصلي من الذكر والدعاء بغير المحرَّم (١١) في جميع حالات الصلاة، كما لا بأس بقراءة ما شاء من القرآن (٢) أمّا الدعاء المحرم فقد قال بعض الفقهاء بأنه مبطل للصلاة.

## وهنا فروع:

الأول: لا إشكال في أن يدعو المصلي ويذكر الله بغير اللغة العربية، وإن كان الأفضل اختيار العربية.

الثاني: يشترط في قراءة القرآن والدعاء أن تكون بقصد القرآن والدعاء، أما إذا قرأ جملة أو آية من القرآن، أو عبارة من الدعاء دون قصدهما فصلاته تبطل أيضاً.

<sup>(</sup>١) كالدعاء على المؤمن ظلمًا، أو الدعاء طلباً للحرام. (حيث ذهب المشهور إلى حرمة أمثال ذلك).

<sup>(</sup>٢) وهناك تفصيل فيما يرتبط بقراءة سور العزائم وآيات السجدة الواجبة ذُكر في باب السجود من فصل أحكام أفعال الصلاة.

الثالث: إذا تلفظ بالذكر كأن يقول: «سُبْحَانَ الله»، أو: «اللهُ أَكُبرُ» أو غيرهما من الأذكار أثناء الصلاة للتنبيه أو الدلالة على شيء، فإنْ كان التلفظ بقصد القربة ولكنه رفع صوته للتنبيه أو الدلالة فلا إشكال فيه، أما إذا قصد بالذكر أساساً التنبيه، فقد قال بعض الفقهاء بالبطلان.

الرابع: يجوز تكرار الذكر الواحد أو الآية الواحدة في الصلاة عمداً، سواءٌ كان التكرار للاحتياط (١) أو كان بسبب التفاعل الروحي مع الذكر أو الآية. أمّا التكرار بسبب الوسوسة الشيطانية فالأفضل تركه، وإن كان الأقوى عدم بطلان الصلاة به.

الخامس: الأفضل عدم مخاطبة الغير بالدعاء كأن يقول المصلي لغيره غفر الله لك، أو رحمك الله، أو ما شاكل ذلك إذ من المشكل تصور صدق الدعاء مع الخطاب.

#### السادس: القهقهة:

١ - تعمُّد القهقهة وهي الضحك الشديد المشتمل على الصوت والمد والترجيع مبطل
 للصلاة وإن كان اضطراراً.

٢- لا بأس بالتبسم، كما لا بأس بالقهقهة سهواً.

٣- أمّا القهقهة المكبوتة كما لو قاوم الضحك الشديد وامتلاً جوفه ضحكاً واحمّر وجهه من شدة الضغط لمنع إظهار الصوت، فان أدت هذه الحالة إلى محو صورة الصلاة فإنّما تبطل، وإلاّ فالأحوط استحباباً إعادتها.

### السابع: تعمّد البكاء:

١ - تعمّد البكاء في الصلاة لأسباب دنيوية مبطل لها، حتى لو كان بغير صوت على الأحوط.

٢- الظاهر إنْ البكاء الدنيوي مبطل حتى ولو كان اضطراراً. أما البكاء سهواً فليس بمبطل.

٣- لا إشكال في البكاء خوفاً من الله وخشوعاً وتذللاً وللأُمور الأُخروية عموماً، بل
 هو من أفضل الأعمال.

٤ - الأقوى أنّـه لا بأس بالبكاء لطلب أمر دنيوي من الله تعالى، وذلك بأن يبكي تذللاً لله سيحانه طالباً قضاء حاجته.

<sup>(</sup>١) كما لو ظن أنه تلفظ الآية خطأ فيعيدها.

أحكام الصِلة....

### الثامن: الفعل المنافى للصلاة:

١ - ويبطل الصلاة كل فعل يؤدي إلى محو صورتها عند عرف المتشرعة العارفين بأحكام الصلاة وحدودها، كالقفزة الكبيرة، والرقص، والتصفيق الكثير ممّا ينافي الصلاة، ولا فرق هنا بين العمد والسهو.

٢- السكوت الطويل المؤدّي لمحو هيئة الصلاة بحيث لا يقال إنه يصلي، مبطل أيضاً.

٣- لا بأس بالأفعال والحركات التي لا تنافي هيئة الصلاة عند المتشرعة كالإشارة باليد، وعد الأذكار بالسبحة، وعد الركعات بالحصى، والضرب على الحائط للتنبيه، وحمل الطفل وضمه وإرضاعه وما شاكل ذلك.

٤ - السكوت الطويل نسبياً الذي ينافي الموالاة والتتابع بين أفعال الصلاة إلا أنه لا يمحو صورتها، لا بأس به إن كان سهواً، أما السكوت العمدي فالأحوط اجتنابه.

### التاسع: الأكل والشرب:

١ - وتبطل الصلاة بالأكل والشرب الماحيين لصورتها سواء كانا عمداً أو سهواً.

٢- الأحوط الاجتناب عن الأكل والشرب المنافيين للتتابع والموالاة العرفية.

٣- لا بأس بابتلاع قليل الطعام المتبقي في الفم أو بين الأسنان كها لا بأس بابتلاع قليل السكر الموجود في الفم الذي يذوب تدريجياً.

٤ - ورد في الروايات جواز شرب الماء لمن كان في صلاة الوتر وكان عازماً على صوم النهار، وخشي دخول الفجر قبل إتمام الصلاة وهو عطشان ويوجد الماء على بضع خطوات منه، فيخطو خطوات ويشرب الماء ثم يعود لإكمال الصلاة إن لم يصدر منه مبطل آخر كاستدبار القبلة، والأحوط الاقتصار على مورد النص فقط.

## العاشر: قول كلمة (آمِينَ):

١ - التلفظ بكلمة «آمِينَ» بعد قراءة سورة الفاتحة يوجب بطلان الصلاة في غير حالات الضرورة، ولا فرق هنا بين الجهر بها والإخفات، ولا بين الإمام والمأموم والمنفرد.

٢ - ولا بأس بالتلفظ بها في غير الموقع المذكور بقصد الدعاء، وكذلك التلفظ بها سهواً
 أو في حالة الضرورة.

#### الحادي عشر: الزيادة والنقصان:

١ - زيادة أو نقصان ركن من أركان الصلاة عمداً أو سهواً مبطل للصلاة.

٢- زيادة أو نقصان واجب غير ركني يبطل الصلاة، إن كان عمداً، أمّا سهواً فلا.

### الثاني عشر: عروض الشكوك المبطلة:

مّما يبطل الصلاة الشك في ركعات الصلوات الثنائية والثلاثية والأوليين من الصلوات الرباعية حسب التفصيل الآتي في باب الشكوك.

#### فــرعان:

الأول: لو شك بعد إكهال الصلاة في صدور ما يبطل الصلاة منه وعدمه، اعتمد عدم صدور ذلك، وصحت صلاته إنْ شاء الله.

الثاني: لو صدر من المصلي فعل كثير أو سكوت طويل، إلا أنّه شك في منافاتها مع هيئة الصلاة أم لا، لا يبعد اعتماد صحة الصلاة، ولكن الأحوط إعادة الصلاة بعد الإتمام.

#### تحية المصلي:

من المسائل المطروحة في باب التكلم في الصلاة، أحكام تحية المصلي لغيره ورده لتحية الآخرين، فالابتداء بالسلام عموماً وفي غير الصلاة مستحب مؤكد، ورد السلام واجب. أما بالنسبة للمصلي فهنا بعض التفاصيل:

١ - لا يجوز للمصلي أن يبدأ السلام على الآخرين وأي نوع من أنواع التحيات الأخرى، سواء كان بالعبارات السائدة، أو بقراءة عبارة قرآنية يقصد بها السلام والتحية، كقوله: ﴿ ٱدۡ خُلُوهَا بِسَلَمٍّ ﴾.

٢- يجب على المصلي رد السلام، ولكن لو لم يرد السلام عصياناً لم تبطل الصلاة.
 ووجوب الرد: في الصلاة وغيرها - فوري، فلو أخّر الجواب - عصياناً أو نسياناً حتى خرج
 عن صدق الجواب لم يجب الرد في غير حالة الصلاة، أمّا في الصلاة فلا يجوز.

٣- تجب الماثلة في رد السلام في الصلاة، أي أن يكون الرد بنفس العبارة، فلو حيّاه بعبارة «السّلام عَلَيْكُم» وجب الرد بنفس الجملة تماماً، أما لو كان السلام بعبارة ملحونة (خاطئة) من حيث اللغة العربية وجب الرد صحيحاً.

أحكام الصِلاة....

٤ - لـو كان المسـلِّم طفلاً مميزاً، أو امرأة أجنبية تحيي رجـلاً يصلي، أو كان رجلاً أجنبياً
 يحيّى امرأة تصلى، وجب الرد أيضاً.

٥- لو أُلقي السلام على جماعة منهم المصلي، فردَّ التحية غيره لم يجب على المصلي الرد، وقال بعض الفقهاء بعدم الجواز أيضاً، إلا أنه قول مشكل.

٦- لـ و كرر شخص واحد التحية عـلى المصلي، كفى الجواب مرة واحـدة، إلا إذا كان
 تكـرار التحية بعـد جواب الأولى، فيجب حينئذ رد الثانية أيضاً إن لم تكن تأكيداً على الأولى،
 بل كانت تحية جديدة لحاجة معينة في نفسه.

٧- لو سلم شخص على جماعة منهم المصلي، وشك المصلي في أنَّ المسلِّم قصده أيضاً أم لا؟ لا يجوز له الرد، ولكن لا بأس بقراءة آية أو جزء من آية فيها لفظ التحية، كأن يقول: ﴿سَلَنمُّ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمُ فَنِعُمَ عُقِّبَى ٱلدَّارِ ﴾(١) أو ﴿يَقُولُونَ سَلَنمُّ عَلَيْكُمْ ٱدۡخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعَمَلُونَ ﴾(١).

٨- لو أُلقيت التحية على المصلي بغير عبارات السلام المعهودة، كعبارة «صَبَاحُ الخُير» أو «صبَّحكَ اللهُ بِالخُير» فالأحوط الرد بصيغة الدعاء كأن يقول: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِفُلَان»، ويسميه دون أن يوجه إليه الخطاب.

9 - لو سلم شخص على المصلي ومشى سريعاً بحيث لا يسمع الجواب، ففي جواز الرد إشكال، إذ لا فائدة فيه.

١٠- يُكره السلام على المصلي.

١١- يستحب للعاطس أثناء الصلاة، ولمن سمع عطسة غيره في الصلاة أن يقول: «الحُمْدُ لله». أو «الحُمْدُ لله وَصَلَى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ». أمّا التسميت -أي قول «يَرْ حَمْكُمُ اللهُ» للعاطس - فالأحوط تركه في الصلاة، ويجوز أن يقول المصلي عند سماع عطسة الغير: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَنَا وَلِلْمُؤْمِنِينَ» إشارة إلى العاطس (٣).

#### المكروهات في الصلاة:

هناك مجموعة من الأفعال والحركات البسيطة التي لا تنافي هيئة الصلاة، ولا تؤدي إلى بطلانها، إلا أن الروايات أشارت إلى كراهتها أو نهت عنها نهياً لا يصل إلى حد المنع والحرمة، بل يدل

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، آية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، آية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) يذكر الفقهاء بهذه المناسبة أحكام وآداب التحية في الإسلام، ونحن سوف نشير إليها في نهاية هذا الباب إن شاء الله تعالى.

٢٧٤ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

على الكراهة فقط لأنها تنافي الخشوع وحضور القلب والإقبال على الصلاة، نذكر فيها يلي جملة منها:

#### ١- الالتفات البسيط:

عَنْ عَبْدِ اللَّكِ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْتُ فَيْ الْإِلْتِفَاتِ فِي الصَّلَاةِ أَيَقْطَعُ الصَّلَاةَ؟. فَقَالَ عَلِيتُ إِذْ: لَا، وَمَا أُحِبُّ أَنْ يُفْعَلَ »(١).

## ٢- العبث في الصلاة:

قال رسول الله عليه الله عليه الله عَبِنَ فِي الصَّلَاةِ» (٢).

### ٣- ما ينافي الخشوع في الصلاة:

عَنْ زُرَارَةَ عَنْ الإِمَامِ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْ قَالَ: «إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلَاةِ فَعَلَيْكَ بِالْإِقْبَالِ عَلَى صَلَاتِكَ فَإِنَّا لَكَ مِنْهَا مَا أَقْبَلْتَ عَلَيْهِ وَلَا تَعْبَثْ فِيهَا بِيَدَيْكَ وَلَا بِرَأْسِكَ وَلَا بِلِخْيَبَكَ وَلَا تُعْبَثْ فِيهَا بِيَدَيْكَ وَلَا بِرَأْسِكَ وَلَا بِلِخْيَبَكَ وَلَا تَعْبَوْ (٤) تُحَدِّ نَفْسَكَ وَلَا تَتَفَاءَبْ وَلَا تَتَمَطَّ وَلَا تُكفِّرْ فَإِنَّمَا يَفْعَلُ ذَلِكَ المُجُوسُ وَلَا تَلَثَمَ (٣) وَلاَ تُحْتَفِوْ (٤) وَتَفَرَّجْ كَمَا يَتَفَرَّجُ الْبَعِيرُ وَلَا تُقْعِ عَلَى قَدَمَيْكَ وَلاَ تَفْتَر شُ ذِرَاعَيْكَ وَلاَ تُفَرِّقِعْ أَصَابِعَكَ فَإِنَّ ذَلِكَ كُلَّهُ نُقْصَانٌ مِنَ الصَّلَاةِ وَلاَ تَقُمْ إِلَى الصَّلَاةِ مُتَكَاسِلًا وَلا مُتَنَاعِساً وَلا مُتَنَاقِلًا فَإِنَّمَا مِنْ خِلَالِ كُلُّهُ نُقْصَانٌ مِنَ الصَّلَاةِ وَلا تَقُمْ إِلَى الصَّلَاةِ مُتَكَاسِلًا وَلا مُتَنَاعِساً وَلا مُتَنَاقِلًا فَإِنَّمَا مِنْ خِلَالِ كُلُّهُ نُقْصَانٌ مِنَ الصَّلَاةِ وَلا تَقُمْ إِلَى الصَّلَاةِ مُتَكَاسِلًا وَلا مُتَنَاعِساً وَلا مُتَنَاقِلًا فَإِنَّ الله سُبْحَانَهُ بَهَى المُؤْمِنِينَ أَنْ يَقُومُوا إِلَى الصَّلَاةِ وَهُمْ شُكَارَى يَعْنِي سُكُرَى النَّوْمِ. وَقَالَ الشَّلُوةِ قَامُوا كُسَاكَى يُرَآءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ اللهُ سُبْحَانَهُ بَهَى الْمُولَةِ قَامُوا كُسَاكَى يُرَآءُونَ النَّاسَ وَلا يَذْكُرُونَ اللّهَ الْمَوْلَا إِلَى الصَّلَاقِ قَامُوا إِلَى الصَّلَاقِ قَامُوا إِلَى الصَّلَاقِ قَامُوا عَلَى الصَّلَاقِ قَلْمُ الْمُولُ الْمُعَلَا ﴾ \*"(٥٠).

## ٤- عَقْص الشعر:

عَنْ مُصَادِفٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَنَا ﴿ فِي الرَّجُلِ صَلَّى صَلَاةً فَرِيضَةً وَهُوَ مُعَقَّصُ الشَّعْرِ قَالَ عَلِينَا ﴿: يُعِيدُ صَلَاتَهُ ﴾ (١٠).

#### ٥- الامتخاط والبصاق:

عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْكَ إِذَا قُمْتَ فِي الصَّلَاةِ فَاعْلَمْ أَنَّكَ بَيْنَ يَدَيِ الله فَإِنْ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٧، ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٧، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) لَثِمِ الرجل: شد اللثام على أنفه أو فمه.

<sup>(</sup>٤) تحفَّز واحتفز: استوى جالساً على ركبتيه أو وركيه.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٥، ص٤٦٣.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٢٤.

أحكام الصِلاة....

كُنْتَ لَا تَرَاهُ فَاعْلَمْ أَنَّهُ يَرَاكَ فَأَقْبِلْ قَبْلَ صَلَاتِكَ وَلَا تَتْخِطْ وَلَا تَبْزُقْ وَلَا تَنْقُضْ أَصَابِعَكَ.. "(١).

## ٦- لا تلصق القدمين ولا تشبك الأصابع:

رَوَى حَرِيزٍ عَنْ زُرَارَةَ عَنْ الإمَامِ أَبِي جَعْفَرٍ عَلِيَكُلاِ قَالَ: «إِذَا قُمْتَ فِي الصَّلَاةِ فَلَا تُلْصِقْ قَدَمَكَ بِالْأُخْرَى دَعْ بَيْنَهُمَا فَصْلًا إِصْبَعاً أَقَلَّ ذَلِكَ إِلَى شِبْرٍ أَكْثَرُهُ وَاسْدِلْ مَنْكِبَيْكَ وَأَرْسِلْ يَدَيْكَ وَلَا تُشَبِّكُ أَصَابِعَكَ..»(٢).

## ٧- لا تغمض عينيك:

عَنْ مِسْمَعِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّلِا عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيَّلِا ﴿ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ فَكُ أَنْ يُغَمِّضَ الرَّجُلُ عَيْنَيُهِ فِي الصَّلَاقِ»(٣).

### ٨- مدافعة البول والغائط:

عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارِ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله الصَّادِقَ عَلَيَكُ ثِي تَقُولُ: لَا صَلَاةَ لَجَاقِن وَلَا لَجَاقِبٍ وَلَا لَجَازِقٍ فَا لَّحَاقِنُ الَّذِي بِهِ الْبَوْلُ وَالْحَاقِبُ الَّذِي بِهِ الْغَائِطُ وَالْحَازِقُ الَّذِي قَدْ ضَغَطَهُ الْخُفُّ»(٤٠).

### ٩- قرض الأظافير:

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرِ عَنْ أَخِيهِ (الْإِمَامِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ عَلَيَّكِيِّ ) قَالَ: «سَأَلْتُهُ عَنِ الرَّجُلِ يَقْرِضُ أَظَافِيرَهُ أَوْ لِخْيَتَهُ وَهُوَ فِي صَلَاتِهِ وَمَا عَلَيْهِ إِنْ فَعَلَ ذَلِكَ مُتَعَمِّداً ؟.

قَالَ عَلَيْتَكِرِّ: إِنْ كَانَ نَاسِياً فَلَا بَأْسَ وَإِنْ كَانَ مُتَعَمِّداً فَلَا يَصْلُحُ لَهُ»(٥).

## ١٠- النظر في الخاتم والكتاب:

رَوَى عَلِيِّ بْنِ جَعْفَرِ عَنْ أَخِيهِ الإِمَامِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ السَّكَالِا قَالَ: «سَأَلْتُهُ عَنِ الرَّجُلِ هَلْ يَصْلُحُ لَهُ أَنْ يَنْظُرَ فِي نَقْشِ خَاتَمِهِ وَهُو فِي الصَّلَاةِ كَأَنَّهُ يُرِيدُ قِرَاءَتَهُ أَوْ فِي المُصْحَفِ أَوْ فِي

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٥، ص٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥، ص٤٦١.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٧، ص٩٤٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٧، ص٢٥٢.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٧، ص٠٩٩.

٢٧٦ ... أحكامُ العِبَ اداتِ كِتَابِ فِي الْقِبْلَةِ؟.

قَالَ عَلَيْكَ إِذْ ذَلِكَ نَقْصٌ فِي الصَّلَاةِ وَلَيْسَ يَقْطَعُهَا اللَّهُ اللَّهِ وَلَيْسَ يَقْطَعُهَا اللّ

### ۱۱- التورك<sup>(۲)</sup>:

عَنِ الْحَلَبِيِّ قَالَ: «قَالَ الصَّادِقُ عَلَيَّكِ : إِنَّ قَوْماً عُذِّبُوا بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَتَوَرَّكُونَ فِي الصَّلَاةِ، يَضَعُ أَحَدُهُمْ كَفَّيْهِ عَلَى وَرِكَيْهِ مِنْ مَلَالَةِ الصَّلَاةِ..»(٣).

#### ١٢ - الإنصات:

رَوَى عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَر عَنْ أَخِيهِ الإمَامِ مُوسَى بْنِ جَعْفَر ﷺ قَالَ: "وَسَاَّلْتُهُ عَنِ الرَّجُلِ يَكُونُ فِي الصَّلَاةِ فَيَسْمَعُ الْكَلَامَ أَوْ غَيْرَهُ فَيُنْصِتُ لِيَسْمَعَهُ، مَّا عَلَيْهِ إِنْ فَعَلَ ذَلِك؟.

قَالَ عَلَيْكُ إِلَيْنَ هُوَ نَقْصٌ وَلَيْسَ عَلَيْهِ شَيْءٌ اللهُ عَلَيْهِ شَيْءٌ اللهُ اللهُ

### الأفعال الجائزة في الصلاة:

وصرحت طائفة أخرى من الأخبار بجواز بعض الأفعال والحركات البسيطة في الصلاة، وأن الصلاة لا تبطل بها، ولكن -وكها نستلهم من الأخبار - إن هذه الأفعال ونظائرها ينبغي أن تقتصر على قدر الحاجة حتى الإمكان، إذ الأصل في الصلاة هو هيمنة السكون والطمأنينة والخشوع لله على قلب المصلي وجوارحه، والتفاعل مع آيات القرآن والأذكار والدعوات مهما أمكن. وإليك بعض هذه الأخبار:

### ١- العدّ بالخاتم والحصى:

عَنْ حَبِيبِ بْنِ الْمُعَلَّى أَنَّهُ سَأَلَ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْتُلاِ فَقَالَ لَهُ: "إِنِّي رَجُلٌ كَثِيرُ السَّهْوِ فَمَا أَحْفَظُ صَلَاتِي إِلَّا بِخَاتَمِي أُحَوِّلُهُ مِنْ مَكَانٍ إِلَى مَكَانٍ، فَقَالَ عَلِيَتَلاِ : لَا بَأْسَ بِهِ»(٥).

روَى عَبْدِ الله بْنِ الْمُغِيرَةِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِا ۚ أَنَّهُ قَالَ: «لَا بَأْسَ أَنْ يَعُدَّ الرَّجُلُ صَلَاتَهُ بِخَاتَمِهِ أَوْ بِحَطًى يَأْخُذُ بِيَدِهِ فَيَعُدُّ بِهِ» (٢٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٥، ص١٦٣.

<sup>(</sup>٢) أي: وضع اليد على الورك معتمداً عليه حال القيام.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل، ج٥، ص٠٤٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٧، ص٥٩٨.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٨، ص٧٤٧.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٨، ص٢٤٧.

أحكام[لصِّلاة....

### ٢- تسوية موضع السجود:

عَنْ يُونُسَ بْنِ يَعْقُوبَ قَالَ: رَأَيْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْ يُسَوِّي الْحُصَى فِي مَوْضِعِ سُجُودِهِ بَيْنَ السَّجْدَتَيْنِ»(١).

#### ٣- مسح الجبهة:

رَوَى عُبَيْدِ الله بْنِ عَلِيٍّ الْحُلَبِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتُلاِ قَالَ: «سَأَلْتُهُ أَيَمْسَحُ الرَّجُلُ جَبْهَتَهُ فِي الصَّلَةِ إِذَا لَصِقَ بَهَا تُرَابُ؟. فَقَالَ عَلَيْتَلاِ : نَعَمْ، قَدْ كَانَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيْتَلاِ يَمْسَحُ جَبْهَتَهُ فِي الصَّلَةِ إِذَا لَصِقَ بَهَا التُّرَابُ»(٢).

# ٤- نفخ موضع السجود:

عَنْ أَبِي بَكْرِ الْخَضْرَمِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُلاِ قَالَ: «لَا بَأْسَ بِالنَّفْخِ فِي الصَّلَاةِ فِي مَوْضِعِ السُّجُودِ مَا لَمْ يُؤْذِ أَحَداً»(٣).

### ٥- إشارات التنبيه:

عَنِ الْحَلَبِيِّ أَنَّهُ سَأَلَ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَتُلا عَنِ الرَّجُلِ يُرِيدُ الْحَاجَةَ وَهُوَ فِي الصَّلَاةِ.

فَقَالَ عَلِيَكُلِا: يُومِئُ بِرَأْسِهِ وَيُشِيرُ بِيَدِهِ وَيُسَبِّحُ وَالْمَرْأَةُ إِذَا أَرَادَتِ الْحَاجَةَ وَهِيَ تُصَلِّي فَتُصَفِّقُ بِيَدَيْهَا»(٤).

عَنْ أَبِي الْوَلِيدِ قَالَ: «كُنْتُ جَالِساً عِنْدَ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتُلا فَسَأَلَهُ نَاجِيَةُ أَبُو حَبِيبِ فَقَالَ لَهُ: جَعَلَنِيَ اللهُ فِذَاكَ إِنَّ لِي رَحًى أَطْحَنُ فِيهَا فَرُبَّمَا قُمْتُ فِي سَاعَةٍ مِنَ اللَّيْلِ فَأَعْرِفُ مِنَ الرَّحَى أَنَّ الْغُلَامَ قَدْ نَامَ فَأَضْرِبُ الْحُائِطَ لِأُوقِظَهُ.

فَقَالَ عَلَيْكِ : نَعَمْ أَنْتَ فِي طَاعَةِ الله عَزَّ وَجَلَّ تَطْلُبُ رِزْقَهُ»(°).

### ٦- الرمي بالحجر:

عَنْ عَلِيٌّ بْنِ جَعْفَرٍ عَنْ أَخِيهِ الإِمَامِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عَلَيْتُلِا ۗ قَالَ: «سَأَلْتُهُ عَنِ الرَّجُلِ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٦، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٦، ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٦، ص٠٥٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٧، ص٤٥٢.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٧، ص٢٥٦.

يَكُونُ فِي صَلَاتِهِ فَيَرْمِي الْكَلْبَ وَغَيْرَهُ بِالْحَجَرِ مَا عَلَيْهِ.

قَالَ عَلِيكَ ﴿: لَيْسَ عَلَيْهِ شَيْءٌ وَلَا يَقْطَعُ ذَلِكَ صَلَاتَهُ ١١٠.

### ٧- مساعدة الآخرين:

رَوَى زَكَرِيَّا الْأَعْوَرِ قَالَ: «رَأَيْتُ أَبَا الْحَسَنِ عَلَيْتَ لِذَ يُصَلِّي قَائِماً وَإِلَى جَانِبِهِ رَجُلٌ كَبِيرٌ يُرِيدُ أَنْ يَقُومَ وَمَعَهُ عَصًا لَهُ فَأَرَادَ أَنْ يَتَنَاوَهَا فَانْحَطَّ أَبُو الْحَسَنِ عَلَيْتَ لِذَ وَهُو قَائِمٌ فِي صَلَاتِهِ فَنَاوَلَ الرَّجُلَ الْعَصَا ثُمَّ عَادَ إِلَى صَلَاتِهِ»(٢).

### ٨- حمل الطفل:

رَوَى عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرِ عَنْ أَخِيهِ الإِمَامِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ عَلَيَّ إِنَّ قَالَ: «سَأَلْتُهُ عَنِ الْمُرَأَةِ تَكُونُ فِي صَلَاةِ الْفَرِيضَةِ وَوَلَدُهَا إِلَى جَنْبِهَا فَيَنْكِي وَهِيَ قَاعِدَةٌ هَلْ يَصْلُحُ لَهَا أَنْ تَتَنَاوَلَهُ فَتُقْعِدَهُ فِي صَلَاةِ الْفَرِيضَةِ وَوَلَدُهَا إِلَى جَنْبِهَا فَيَنْكِي وَهِيَ قَاعِدَةٌ هَلْ يَصْلُحُ لَهَا أَنْ تَتَنَاوَلَهُ فَتُقْعِدَهُ فِي صَلَاةِ الْفَرِيضَةِ وَوَلَدُهَا إِلَى جَنْبِهَا فَيَنْكِي وَهِيَ قَاعِدَةٌ هَلْ يَصْلُحُ لَهَا أَنْ تَتَنَاوَلَهُ فَتُقْعِدَهُ فِي عَامِي اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

### ٩- خطوتان أو ثلاث:

عَنِ الْحَلَبِيِّ أَنَّهُ سَالَ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْسَ خَنِ الرَّجُلِ يَخْطُو أَمَامَهُ فِي الصَّلَاةِ خُطْوَتَيْنِ أَوْ ثَكَرْناً؟. قَالَ عَلِيَسَلانِ: نَعَمْ لَا بَأْسَ.

وَعَنِ الرَّجُلِ يُقَرِّبُ نَعْلَهُ بِيَدِهِ أَوْ رِجْلِهِ فِي الصَّلَاةِ؟. قَالَ عَلَيْتُلاِدِ: نَعَمْ»(١٠).

## ١٠- إصلاح ما في البدن والثياب:

عَنْ عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرِ أَنَّهُ سَأَلَ أَخَاهُ مُوسَى بْنَ جَعْفَرٍ عَلِيَّ إِنِّ عَنِ الرَّجُلِ يُحَرِّكُ بَعْضَ أَسْنَانِهِ وَهُوَ فِي الصَّلَاةِ هَلْ يَنْزِعُهُ؟.

قَالَ عَلَيْتُ إِنْ كَانَ لَا يُدْمِيهِ فَلْيَنْزِعْهُ وَإِنْ كَانَ يُدْمِيهِ فَلْيَنْصَرِفْ.

وَعَنِ الرَّجُلِ يَكُونُ بِهِ الثَّالُولُ أَوِ الجُّرْحُ هَلْ يَصْلُحُ لَهُ أَنْ يَقْطَعَ الثَّالُولَ وَهُوَ فِي صَلَاتِهِ أَوْ يَنْتِفَ بَعْضَ لَحُمِهِ مِنْ ذَلِكَ الجُّرْحِ وَيَطْرَحَهُ؟.

قَالَ عَلِيكَ إِنْ لَمْ يَتَخَوَّفْ أَنْ يَسِيلَ الدَّمُ فَلَا بَأْسَ وَإِنْ تَخَوَّفَ أَنْ يَسِيلَ الدَّمُ فَلَا يَفْعَلْهُ.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٧، ص٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥، ص٥٠٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٧، ص٢٨٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٧، ص٢٨٧.

أحكام الصِلة....

وَعَنِ الرَّجُلِ يَرَى فِي ثَوْبِهِ خُرْءَ الطَّيْرِ أَوْ غَيْرَهُ هَلْ يَحُكُّهُ وَهُوَ فِي صَلَاتِهِ؟.

قَالَ عَلَيْتُهِ: لَا بَأْسَ. وَقَالَ عَلِيتُهِ لَا بَأْسَ أَنْ يَرْفَعَ الرَّجُلُ طَرْفَهُ إِلَى السَّمَاءِ وَهُوَ يُصَلِّي "''.

## ١١- مسح الدُمَّل:

عَنْ عَمَّادٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَّالِةٌ قَالَ: «سَأَلْتُهُ عَنِ الدُّمَّلِ يَكُونُ بِالرَّجُلِ فَيَنْفَجِرُ وَهُوَ فِي الصَّلَاةِ» (٢) الصَّلَاةِ. قَالَ عَلِيَّلِاّ: يَمْسَحُهُ وَيَمْسَحُ يَدَهُ بِالْحَاتِطِ أَوْ بِالْأَرْضِ وَلَا يَقْطَعِ الصَّلَاةَ» (٢).

## ١٢- رفع ووضع العمامة:

رَوَى ابْنُ أَبِي جُمْهُ ورِ فِي (عَوَالِي اللآَّلِي) «أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَضَعُ عِمَامَتَهُ عَنْ رَأْسِهِ فِي الصَّلَةِ وَيَضَعُهَا عَلَى رَأْسِهِ "". الصَّلَةِ وَيَضَعُهَا عَلَى رَأْسِهِ "".

#### ١٣- حك الجسد:

رَوَى عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَرِ عَنْ أَخِيهِ الإمَامِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ عَلِيَّ اللَّهُ عَنِ الرَّجُلِ يَكُونُ رَاكِعاً أَوْ سَاجِداً فَيَحُكُّهُ بَعْضُ جَسَدِهِ هَلْ يَصْلُحُ لَهُ أَنْ يَرْفَعَ يَدَهُ مِنْ رُكُوعِهِ أَوْ سُجُودِهِ فَيَحُكُّ مَا حَكَّهُ؟.

قَالَ عَلَيْتُ إِذَا كَا بَأْسَ إِذَا شَقَّ عَلَيْهِ - أَنْ يَخُكُّهُ وَالصَّبْرُ إِلَى أَنْ يَفْرُغَ أَفْضَل (٤).

## ١٤- غسل الثوب أو البدن:

عَنْ عُمَرَ بْنِ أَذْيْنَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَكِيرٌ أَنَّهُ «سَأَلَهُ عَنِ الرَّجُلِ يَرْعُفُ وَهُوَ فِي الصَّلَاةِ وَقَدْ صَلَّى بَعْضَ صَلَاتِهِ؟.

فَقَالَ عَلَيَكُ إِنْ كَانَ المَّاءُ عَنْ يَمِينِهِ أَوْ عَنْ شِهَالِهِ أَوْ عَنْ خَلْفِهِ فَلْيَغْسِلْهُ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَلْتَفِتَ وَلْيَبْنِ عَلَى صَلَاتِهِ فَإِنْ لَمْ يَجِدِ اللَّاءَ حَتَّى يَلْتَفِتَ فَلْيُعِدِ الصَّلَاةَ.

قَالَ عَلَيْتَ إِنْ وَالْقَيْءُ مِثْلُ ذَلِكَ (٥٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٧، ص٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٣، ص٤٣٥.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل، ج٥، ص٠٤٣.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٧، ص٢٨٥.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٧، ص٢٣٨.

۲۸۰ ...... أحكامُ العِبَ اداتِ

#### قطع الصلاة:

١ - لا يجوز قطع الصلاة الواجبة دون ضرورة تستدعي ذلك، أما النافلة فالأقوى جواز قطعها، وإنْ كان الأحوط عدم قطعها أيضاً.

٢- يجوز قطع الفريضة في الحالات التالية:

الأولى: إذ توقف على قطع الصلاة دفع الضررعن نفس المصلي أو عن نفس محترمة، كما لو هدد خطرٌ سلامة المصلي، أو سلامة شخص آخر، فيجوز قطع الصلاة لدفع الخطر.

والأمثلة على ذلك كثيرة وردت الإشارة إلى بعضها في الروايات: كما لو شاهد طفلاً يجبو إلى النار، أو يتعرض للسقوط من السطح، أو حية تقترب من المصلى أو غيره لتلدغه، وما شاكل ذلك.

الثانية: ما لو تعرض المصلي أو غيره لضرر مالي مهم لو لم يقطع الصلاة، كما لو كانت أمتعته أو أمتعة غيره تتعرض للتلف أو للسرقة، ولم يمكن إنقاذها بعد إتمام الصلاة، فيجوز القطع هنا للحفاظ عليها.

الثالثة: ويجوز قطع الصلاة أيضا فيها لو نسي المصلي الأذان والإقامة وتذكر قبل الركوع. الرابعة: لو كان على المصلي دين وطولب بأدائه أثناء الصلاة، فإنْ أمكنه الجمع بين أداء الدين والصلاة فعل ذلك، أما لو توقف الأداء على قطع الصلاة، وكان في سعة من الوقت، ولم يكن بالإمكان أداء الدين بعدها جاز قطع الصلاة، أما مع ضيق الوقت فلا.

الخامسة: لو كان في سعة من الوقت وخشي فوات مصلحة مهمة عرفاً كما لو خشي تحرك القطار أو إقلاع الطائرة وما أشبه جاز قطع الصلاة.

٣- وقد يجب قطع الصلاة، وذلك فيها لو توقف عليه إنقاذ نفس محترمة، أو مال يجب عليه حفظه شرعاً.

٤ - لو اشتغل بالصلاة، ثم اكتشف وجود نجاسة في المسجد، أو حدثت نجاسة جديدة فيه وهو يصلي، فإن كان بقاء النجاسة سبباً لهتك حرمة المسجد أو لانتشارها بسبب زحمة الناس مثلاً، وجب قطع الصلاة وإزالة النجاسة.

٥- لو وجب عليه قطع الصلاة، ومع ذلك واصل صلاته وأتمها، فالظاهر صحة صلاته، وإن كان آثهاً بترك ما وجب عليه من حفظ النفس أو المال أو إزالة النجاسة عن المسجد.

أحكام الصِلاة....

## ثانياً: أحكام الشكوك والخلل

#### تمهيدان:

أولاً: الحكم ببط لان الصلاة فيها لا نص فيه مشكل، ولذلك فإن الاحتياط -لدى الشك- يقتضي محاولة تصحيح الصلاة مهها أمكن ثم الإعادة (خاصة في بعض أقسام الشكوك المُبطلة على المشهور بين الفقهاء كها سيأتي). فلو كان الطرف الأقل في الشك صحيحاً، والطرف الأكثر باطلاً (كها لو شك في الصلاة الرباعية بين الثلاث والخمس، أو بين الأربع والست) بنى على الأقل وأكمل الصلاة، ثم أعادها.

ولو كان الشك بين الثلاث والأربع والست، بنى على الأكثر الصحيح (وهو الأربع) وأكمل الصلاة ثم أعادها، وأكمل الصلاة ثم أعادها، أو بنى على الأقل (وهو الثلاث) وأكمل الصلاة ثم أعادها، وهكذا فالاحتياط في تجنّب إبطال الصلاة وقطعها، بل العمل على تصحيحها مها أمكن ثم الاستئناف.

ثانياً: اليقين هو العلم بالشيء دون تردد كعلم المصلي بأنه في الركعة الأولى أو الثالثة أو ما شاكل.

والشك هو التردد بين طرفي الموضوع أو أطرافه بشكل متساو، كمن يتردد بالنسبة لركعته: هل هي الثانية أم الثالثة، ويتساوى الاحتمالان عنده بحيث لا يستطيع ترجيح أحدهما على الآخر.

أما الظن فهو التردد بين الاحتمال الأقوى والاحتمال الأضعف كما لو كان يحتمل أن تكون هذه الركعة هي الثالثة بنسبة ٣٠٪ مثلاً، بينما يحتمل بنسبة ٧٠٪ أن تكون الرابعة، فالاحتمال الأقوى (الثاني) هو الظن الغالب.

وبالطبع فإنَّ العلم واليقين لا ينقضهما شيء من الاحتمالات والشكوك، فاليقين لا يُنقض بالشك.

والظن الغالب هنا يقوم مقام العلم، أي تطبق عليه أحكام العلم واليقين، فلو غَلَبَ ظنه أحد طرفي الشك عمل بظنه الغالب كالعلم تماماً، ويبقى الشك والتردد فله أحكام خاصة كما يلي.

۲۸۲ ..... أحكامُ العبَ اداتِ

#### أقسام الشكوك:

تنقسم شكوك الصلاة إلى ثلاث مجموعات:

الأولى: الشكوك التي تبطل الصلاة بسببها، وهي ثمانية.

الثانية: الشكوك المهملة أو التي ينبغي عدم الاعتناء بها، وهي سته.

الثالثة: الشكوك الصحيحة أي التي تصح معها الصلاة وفق أحكام معينة يشار إليها، وهي تسعة.

#### الأولى: الشكوك المبطلة:

الشكوك التي تؤدي في حالة استمرارها إلى بطلان الصلاة ثمانية وهي:

 ١ - الشك في عدد ركعات الصلوات الثنائية كصلاة الصبح وصلوات الظهر والعصر والعشاء في السفر، وصلاة الجمعة.

٢- الشك في عدد ركعات صلاة المغرب.

٣- الشك بين الركعة الواحدة والأكثر.

٤ - الشك في الصلوات الرباعية (الظهر والعصر والعشاء) بين الاثنتين والأكثر قبل إكمال السحدتين، والمشهور بين الفقهاء أن هذا الشك يوجب بطلان الصلاة، ولكن الأحوط وجوباً إتمام الصلاة والعمل بوظيفة الشاك كما لو كان الشك بعد إكمال السجدتين، ثم إعادة الصلاة.

٥- الشك في الركعات بين الاثنتين والخمس، أو بين الاثنتين والأكثر من الخمس، وهذا الشك مُبطل للصلاة حسب المشهور بين الفقهاء، إلا أنّ الأحوط وجوباً البناء على الاثنتين وإكمال ما بقي من الصلاة، ثم إعادتها.

٦- الشك بين الثلاث والست، أو بين الثلاث والأكثر من الست حسب المشهور،
 والأحوط وجوباً البناء على الثلاث وإتمامها بركعة ثم الإعادة.

٧- الشك بين الأربع والست، أو بين الأربع والأكثر من الست على المشهور، والأحوط وجوباً البناء على الأربع وإتمام الصلاة والإتيان بسجدتي السهو ثم إعادتها.

 $-\Lambda$  الشك في عدد الركعات بشكل عام بأن لم يدر كم ركعةً صلّى.

### فــرع:

إذا عرض أحد الشكوك المذكورة الموجبة لبطلان الصلاة لا يجوز إبطال الصلاة مباشرة، بل يجب التروي والتفكير إلى أن يحصل اليقين أو الظن الغالب بأحد طرفي الشك فيعمل بيقينه أو ظنه، أو أن يستقر شكه ويستمر فيجوز حينئذ إبطال الصلاة، ومع ذلك فالأحوط في هذه الشكوك التروي والانتظار إلى أن تنمحي صورة الصلاة أو يحصل اليأس الكامل من حصول العلم أو الظن.

## الثانية: الشكوك المُهمَلة أو ما لا يُعتنى به:

أمّا مجموعة الشكوك التي ينبغي إهمالها وعدم الاعتناء بها فهي التالية:

١ - الشك في الشيء بعد تجاوز محله، كما لو شك في القراءة وهو في الركوع.

٧- الشك بعد السلام.

٣- الشك بعد مضى وقت الصلاة.

٤ - شكّ كثير الشك.

٥- شك المأموم إذا حفظ الإمام، وكذلك شك الإمام إذا حفظ المأموم.

٦- الشك في الصلوات المستحبة.

وإليك التفاصيل:

# أولاً: الشك بعد تجاوز المحل:

لو شك أثناء الصلاة في أنه هل أتى ببعض أجزاء الصلاة أم لا؟ فإن كان الشك قبل الاشتغال بالجزء الذي يأتي بعده، أتى بالجزء المشكوك:

١ - كما لو شك في تكبيرة الإحرام ولمّا يدخل فيما بعدها، وجب عليه التكبير.

٢- أو شك في قراءة الفاتحة ولّما يدخل في قراءة السورة، وجب عليه قراءة الفاتحة.

٣- أو شك في قراءة السورة ولما يدخل في الركوع أو القنوت، وجب قراءة السورة.

٤- أو شك في الركوع وهو قائم، أتى بالركوع.

٥- أو شك في السجدتين أو السجدة الواحدة ولما يبدأ بالنهوض أو التشهد، وجب الإتيان بالمشكوك.

أمَّا لو كان الشك بعد تجاوز المحل (أي بعد البدء بالجزء الذي يأتي بعد المشكوك) لم يعتن بشكه، واعتبر نفسه قد أتى بالجزء المشكوك وواصل صلاته دون إشكال:

- ١ كما لو شك في تكبيرة الإحرام وهو يقرأ الفاتحة.
  - ٢-أو شك في قراءة الفاتحة وهو يقرأ السورة.
  - ٣- أو شك في آية سابقة وهو يقرأ آية متأخرة.
- ٤ بـل حتى لو شـك في بدايـة الآية وهو يقرأ آخرهـا، ففي كل هذه المـوارد لا يعتني بالشك ويواصل الصلاة.
- ٥ وكذلك لو شك بعد الركوع أو السجود في أنه هل أتى ببعض واجباتها كالذكر الواجب، أو استقرار البدن، أو وضع المساجد على الأرض بالنسبة للسجود، وما شاكل ذلك، لم يعتن بشكه أيضاً.

ولو شك وهو في حالة الهوي إلى السجود، في أنه هل أتى بالركوع أم لا؟ أو هل انتصب من الركوع واقفاً أم لا؟ لم يعتن بشكه.

ولا فرق هنا بين أن يكون الجزء الذي بدأه بعد الجزء المسكوك واجباً أو مستحباً، فلو شك في تكبيرة الإحرام وهو مشتغل بالاستعاذة (وهي مستحبة) أو شك في القراءة وهو في القنوت وما إلى ذلك، لم يعتن بشكه أيضاً.

## فـــروع:

الأول: لا فرق في هذا الشك بين أن يقع بالنسبة لأجزاء الركعتين الأوليين من الصلاة أو الركعتين الأخيرتين.

الثاني: ويُستثنى من قاعدة التجاوز ما لو شك في السجود وهو في حالة النهوض والقيام، فالواجب العود والإتيان بالسجود وذلك لورود النص بهذا الحكم، والاحتياط الوجوبي إلحاق التشهد به، فلو شك فيه وهو آخذ في القيام وجب احتياطاً العود للإتيان بالتشهد رجاءً.

الثالث: من يصلي جالساً بسبب عجزه عن القيام، إذا شك في السجود أو التشهد، فإن كان الشك بعد الاشتغال بالقراءة أو التسبيحات لم يعتنِ بشكه، وأما إذا كان قبل البدء بالقراءة أو مقدماتها (كالاستعاذة) أو التسبيحات وجب أن يأتي بها شكّ فيه.

الرابع: إذا شكّ في صحة الركوع أو السجود (لا في أصل الإتيان بها) فإن كان بعد الانتقال إلى الجزء التالي لم يلتفت وإن كان قبله فالاحتياط الاستحبابي يقتضي إعادة الفعل مع الشروط إن لم تستوجب الزيادة.

الخامس: ولو شكّ في صحة القراءة أو الأذكار أو تكبيرة الإحرام، فالأحوط التدارك ما لم يتجاوز المحل.

السادس: إذا شك في ركن من أركان الصلاة قبل تجاوز المحل (كالشك في الركوع قبل الموي إلى السجود) فأتى به بطلت الصلاة بسبب زيادة الركن.

السابع: أما لو كان الشك في فعل غير ركني، ثم تذكر بأنه كان قد أتى به صحّت صلاته، ويأتي بسجدتي السهو احتياطاً.

الثامن: ولو شكّ المصلي في ركن من أركان الصلاة بعد تجاوز المحل وبعد الدخول في الجزء الذي يليه (كالشك في الركوع وهو ساجد، أو الشك في السجود وهو يتشهد) فلم يعتنِ بشكه، ولكنه تذكر بعدئذ أنه لم يكن قد أتى بالركن المشكوك، فإن كان التذكر قبل الدخول في الركن الذي بعده (كما لو تذكر بأنه لم يأت بالسجدتين وذلك قبل أن يركع للركعة التالية) وجب التدارك والإتيان بالسجدتين ثم مواصلة الصلاة، أما لو كان التذكر بعد الدخول في الركن الآخر بطلت الصلاة.

التاسع: ولو كان الفعل المنسي غير ركن، فإن كان التذكر قبل الدخول في الركن وجب الإتيان بالمنسي، وأما إذا تذكر بعد الدخول في الركن، واصل صلاته ولا شيء عليه سوى سجدتي السهو احتياطاً.

العاشر: إذا شك في أصل التسليم أو في صحته، فإن كان الشك بعد الدخول في تعقيبات الصلاة، أو بعد البدء بصلاة أخرى، أو بعد الإتيان بها يبطل الصلاة ممّا يدل على أنه قد فرغ من صلاته، لم يعتن بشكه لأنّه تجاوز المحل، وإن كان الشك قبل هذه الأمور أتى بالتسليم.

الحادي عشر: إذا شك المأموم في أنه هل أتى بتكبيرة الإحرام أم لا، فإن كان إنصاته لقراءة الإمام، أو اشتغاله بالذكر، أو هيئة وقوفه في الصف ذات دلالة عنده بأنه في حالة صلاة، فقد مضى وقت تكبيرة الإحرام ولا يعتني بالشك فيها، وإلا فإنه يكبر بنية ما في الذمة، ولا يجب عليه الإعادة بعد الإتمام.

- ١ لو شكّ بعد السلام الواجب في صحة الصلاة إجمالاً، لم يعتنِ بشكه.
- ٢ أو شك بعد السلام في الإتيان ببعض الشروط أو الأجزاء (فعلاً كان أو قولاً، ركناً
   كان أو غير ركن) لم يعتن بشكه.

٣- أو شكّ بعد السلام في عدد ركعات الصلاة لم يعتن بشكه أيضاً بشرط أن يكون أحد طرفي الشكّ صحيحاً، كما لو شكّ بعد السلام في صلاة الصبح أو المغرب في أنه صلّ ركعتين أو ثلاثاً، ففي الصبح يبني على الاثنتين، وفي المغرب يبني على الثلاث ولا شيء عليه، أو شك في الرباعية هل صلى أربعاً أو خمساً، أو هل صلّي ثلاثاً أو أربعاً أو خمساً، يبني على الأربع ولا شيء عليه.

أمّا لو شكّ بعد التسليم بين الواحدة والثلاث في الصبح، أو بين الاثنتين والأربع في المغرب بطلت صلاته.

٤ - ولو شكّ في الرباعية بعد السلام - وقبل أن يهدم الصلاة بها يبطلها - شك بين
 الاثنتين والثلاث، بنى على الثلاث وأتى بالرابعة، ثم صلّى صلاة الاحتياط.

# ثالثاً: الشك بعد مضي الوقت:

- ١ إذا شك بعد مضي وقت الصلاة في أنه هل صلى أم لا؟ (كما لو شك بعد طلوع الشمس في أنه هل صلى صلاة الصبح أم لا؟) لم يعتنِ بشكه واعتبر نفسه قد صلاها، وكذلك الأمر لو ظنَّ أنه لم يصلِّ.
  - ٢- ولو كان الشك أو الظن بعدم الصلاة، في الوقت فالواجب الإتيان بها.
  - ٣- إذا شك بعد مضي وقت الصلاة، في صحة صلاته أو عدمها، لم يعتنِ بشكه.
- ٤ لو علم بعد مضي وقت الظهر والعصر أنه صلى أربع ركعات فقط، ولكن لم يدر أنها
   كانت بنية الظهر أم العصر، يجب أن يصلى أربع ركعات أخرى قضاء بنية ما في الذمة.
- ٥ ولو علم بعد مضي وقت المغرب والعشاء أنه صلى إحداهما ولكن لم يدر أيها؟ وجب عليه قضاء الصلاتين معاً.

أحكام[لصِّلاة....

# رابعاً: شك كثير الشك:

من يشكُّ في صلواته كثيراً يسمّى بـ (كثير الشك) وعليه ألا يعتني بشكوكه. ولكن كيف تتحقق كثرة الشك، ومتى يصبح الشخص كثير الشك؟.

الجواب: المرجع في تحقق كثرة الشك هو العرف، وقد يُصبح الشخص كثير الشك في نظر العرف إذا شكّ في صلاة واحدة ثلاث مرات، أو في كل ثلاث صلوات مرة واحدة، ولا يضر إذا كان عروض الشكوك الكثيرة بسبب عوامل نفسية وعصبية (كالخوف والاضطراب والقلق والغضب و..) إذا صدق عليه عرفاً أنه كثير الشك.

## وإليك أحكام كثير الشك:

١ - لو شكّ في شيء من الصلاة (في الركعات أو الأفعال أو الشرائط) بنى على وقوع ذلك الشيء حتى ولو لم يتجاوز محله (كما لو شك في الركوع وهو قائم، بنى على وقوع الركوع).

٢ - ولو كان ما يشك في وقوعه مفسداً للصلاة، بنى على عدم وقوعه (كما لو شك أنه
 ركع مرتين، بنى على عدم زيادة الركوع).

٣- ولو شك في الركعات بنى على الأكثر إن لم يكن مُبطلاً (كالشك بين الثلاث والأربع في الرباعية فيبني على الأربع) وإن كان الأكثر مُبطلاً بنى على الطرف الأقل (كالشك بين الثلاث والخمس فيبنى على الثلاث).

٤ - لو كان يشك كثيراً في فعل معين من أفعال الصلاة، فهو كثير الشك بالنسبة إلى هذا الفعل و لا يعتني بشكوكه هنا، فلو عرض له الشك في جزء آخر فعليه أن يعمل بوظيفة الشك(١) إلا إذا كان هذا الشك العارض من ترشحات كثرة الشك فلا يعتنى به أيضاً.

٥ - وهكذا الحكم لو كان كثير الشك في صلاة معينة دون غيرها (كما لو كان كثير الشك فيم الشك فيما إذا الشك فيما إذا صلاة العشاء مثلاً) فلو شكّ في غيرها عمل بوظيفته، أو كان كثير الشك فيما إذا صلى في مكان معين، فلو شكّ وهو يصلى في مكان آخر اعتنى بشكه.

٦ - لو شكّ في نفسه: هل أصبح كثير الشك أم لا؟ بنى على العدم واعتبر نفسه كالناس العاديين، ولو كان كثير الشك فتردد في أنه هل زالت عنه هذه الحالة أم لا؟ بنى على بقائها، أي اعتبر نفسه لا يزال كثير الشك، فلا يعتنى بشكوكه.

<sup>(</sup>١) كما لو كان كثير الشك في السجود، فعرض له الشك حالياً في الركوع فعليه أن يعمل بوظيفته، فإن كان قبل تجاوز المحل ألم يلتفت.

٧- إذا شك كثير الشك في إتيان ركن من أركان الصلاة ولم يعتنِ بشكه، ولكنه تذكر بعدئ في أنه لم يأت بذلك الركن، فإن لم يكن قد دخل في الركن التالي أتى به (كما لو كان الجزء المنسي هو الركوع و تذكر قبل السجود، أتى بالركوع) وإنْ كان قد دخل في الركن التالي، بطلت صلاته.

٨- أما لو كان الجزء المنسي من غير أركان الصلاة، أتى به لو تذكر قبل الدخول في الركن، ولو تذكر بعد الركن أكمل صلاته صحيحة وأتى ما يناسب المسألة من سجود السهو، أو قضاء النسى، أو قضاء السجدة المنسية.

٩ - وإنْ شك كثير الشك في زيادة فعل، فبنى على العدم ثم تذكر وقوع تلك الزيادة،
 فإن كان ركناً بطلت صلاته، وإنْ لم يكن ركناً صحت صلاته، وعليه سجدة السهو.

• ١ - لا يجوز لمن كان كثير الشـك الاعتناء بشـكه، فلو شـك في أنه ركع أم لا، وجب عدم الاعتناء وعدم الركوع، فلو خالف وركع فالأحوط وجوباً إعادة صلاته.

# خامساً: شكُّ الإمام والمأموم:

إذا شك إمام الجهاعة في عدد ركعات الصلاة، أو حتى في فعل من أفعال الصلاة على الأقوى، وكان المأموم حافظاً واستطاع أن يُعلم الإمام بالصحيح بطريقة ما، كان على الإمام الأقوى، وكان المأموم حافظاً واستطاع أن يُعلم الإمام وكذلك العكس لو شكّ المأموم وكان الآيعتني بشكه ويرجع إلى المأموم ويأخذ بحفظه، وكذلك العكس لو شكّ الأمام بين الثلاث والأربع وحفظ الإمام حافظاً، لم يعتن المأموم بشكه وتابع الإمام، وكذلك لو شك في أنه سجد الثانية أم لا، وكان المأموم حافظاً رجع إليه الإمام، وكذلك العكس ولا حاجة هنا إلى صلوات الاحتياط.

# سادساً: الشك في ركعات الصلاة المندوبة:

١ - إذا شك في عدد ركعات الصلاة المستحبة، فإذا كان أحد طرفي الشك صحيحاً والآخر باطلاً، بنى على الطرف الصحيح (كما لو شك في نافلة الصبح بين الاثنتين والثلاث، بنى على الاثنتين) وإن كان الطرفان صحيحين (كما لو شك بين الواحدة والاثنتين) بنى على أيها شاء، والأفضل البناء على العدد الأقل دائماً.

٢ - نقصان الركن في المندوبة مبطل لها، أمّا زيادة الركن فلا يبطلها، فعلى هذا لو نسي جزءاً من الصلاة وتذكر وهو في الركن أتى بالجزء المنسي وأعاد الركن ثانية و لا شيء عليه (كما لو تذكر في الركوع بأنه لم يقرأ الفاتحة والسورة، عاد وانتصب واقفاً وقرأهما ثم عاد للركوع ثانية).

٣- ولو شك في شيء من أفعال الصلاة المندوبة، سواء كان ركناً أم غير ركن، أتى به ما
 لم يتجاوز المحل، ولا يعتنى بشكه لو كان قد تجاوز المحل.

إذا شكّ في الإتيان بالصلاة المندوبة أساساً، فإذا لم تكن مؤقتة، كصلاة جعفر الطيار مشلاً، بنى على العدم، وإنْ كانت مؤقتة (كنافلة الصبح مشلاً) بنى على العدم أيضاً إن كان الشك في الوقت، أما إن كان الشك بعد مضي الوقت وكان من عادته التنفل في الوقت، فلا يعتني بشكه.

٥- إذا ظنَّ في الصلاة المندوبة الثنائية أنه أتى بشلاث ركعات أو أكثر، لم يعتن بظنه وتصح صلاته، أما لو ظن بشيء صحيح عمل بظنه، كما لو ظن أنه أتى بركعة واحدة صلى الركعة الثانية على الاحتياط المستحب.

٦- إذا فعل في الصلاة المندوبة ما يستوجب سجدتي السهو، أو إذا نسي التشهد، أو نسي سجدة واحدة لا يلزم الإتيان بسجدتي السهو، ولا قضاء التشهد أو السجدة المنسيين.

### الثالثة: الشكوك الصحيحة (المعتبرة):

### إشارتان:

١ – الشكوك الصحيحة (١) التسعة التي سنذكرها بالتفصيل تختص بالصلوات الرباعية (الظهر والعصر والعشاء) إذ كما ذكرنا آنفاً أن الشك في عدد ركعات الصلوات الثنائية والثلاثية مبطل للصلاة.

٢- إذا عرض للمصلي إحدى صور الشكوك التسعة الآتية، فإن عليه التروي (أي التوقف عن الاستمرار في الصلاة) والتفكر فوراً، فإن قاده التفكير إلى اليقين والعلم أو الظن الغالب بأحد طرفي الشك فعليه العمل وفق ما استقر عليه يقينه أو ظنه الغالب، وأما إذا لم يصل به التفكير إلى أحد الأمرين فعليه العمل بالوظيفة المناسبة لشكه حسب التفاصيل الآتية:

## والصور التسع للشكوك الصحيحة هي على النحو التالي:

الأُولى: الشك بعد إكمال السجدتين بين الاثنتين والثلاث، فوظيفته أن يبني على الثلاث

<sup>(</sup>١) المقصود بالشكوك الصحيحة (ويُقال لها المعتبرة أيضاً) هي التي لا توجب بطلان الصلاة من جهة، ولا يجوز إهمالها من جهة أخرى، بل يجب العمل في كل شك بوظيفة معينة، وبذلك تكون الصلاة صحيحة.

(أي يعتبر أنه صلى ثلاث ركعات) ثم يأتي بالركعة الرابعة، وبعد الصلاة مباشرة يأتي بصلاة الاحتياط وهي هنا ركعة واحدة من قيام، أو ركعتان من جلوس، والاحتياط الوجوبي اختيار الركعة من قيام.

## فــرع:

يتحقق إكمال السجدتين بإتمام الذكر الواجب في السجدة الثانية على الأقوى، وإن كان الاحتياط الوجوبي يقتضي العمل بوظيفة الشك ثم إعادة الصلاة فيما إذا كان الشك بعد إتمام الذكر وقبل رفع الرأس من السجدة الثانية، ويجري هذا الأمر في كل موضع يُعتبر فيه إكمال السجدتين.

الثانية: الشك بين الاثنتين والأربع بعد إكمال السجدتين، فيبني على أنَّها الرابعة، وبعد الصلاة مباشرة يأتي بصلاة الاحتياط ركعتين من قيام.

الثالثة: الشك بين الاثنتين والثلاث والأربع بعد إكمال السجدتين، فيبني على الأربع، ثم يأتي بعد الصلاة بركعتي احتياط من قيام وركعتي احتياط من جلوس.

والأظهر هنا وجوب تقديم الركعتين من قيام أولاً ثم يصلي الركعتين من جلوس.

الرابعة: الشك بين الأربع والخمس بعد إكمال السجدتين، وحكمه أن يبني على الأربع ويتشهد ويسلم، ثم يسجد سجدتي السهو للزيادة الاحتمالية.

الخامسة: الشكّ بين الثلاث والأربع -في أي موضع من الصلاة- والوظيفة هنا: البناء على الأربع وإكمال الصلاة، ثم الإتيان بصلاة الاحتياط: ركعة من قيام أو ركعتين من جلوس، والأحوط هنا اختيار الركعتين من جلوس.

السادسة: الشك في حال القيام بين الأربع والخمس، ووظيفته أن يهدم القيام (١) و يجلس و يكمل الصلاة بالتشهد والسلام، ثم يصلي صلاة الاحتياط: ركعتين من جلوس، أو ركعة من قيام.

السابعة: الشك في حال القيام بين الثلاث والخمس، ووظيفته أن يهدم القيام ويجلس ويكمل الصلاة بالتشّهد والسلام، ثم يصلي صلاة الاحتياط ركعتين من قيام.

الثامنة: الشك في حال القيام بين الشلاث والأربع والخمس، وحكمه أن يهدم القيام

<sup>(</sup>١) المقصود بهدم القيام هو أن يتوقف عن الذكر والقراءة إذا كان مشتغلًا بها ويجلس بحالة التشهد.

ويتشّهد ويسلّم، ثم يصلّي صلاتي الاحتياط؛ ركعتين من قيام، وركعتين من جلوس، والأظهر لزوم تأخير الركعتين من جلوس كها مر.

التاسعة: الشك في حال القيام بين الخمس والست، ووظيفته أن يهدم القيام ويتشهد ويسلم، ثم يسجد سجدتي السهو مرة واحدة.

### فروع:

١ - في الشكوك الأربعة الأخيرة (من الصورة السادسة إلى التاسعة) يحتاط المصلي استحباباً بإعادة الصلاة بعد العمل بو ظيفة الشك.

٢- إذا عرض للمصلي أحد الشكوك الصحيحة المذكورة، فاللازم عليه -بناءً على الاحتياط الواجب- عدم قطع الصلاة، بل عليه العمل وفق وظيفة الشك وتصحيح الصلاة، ولو قطعها عصى وأثم، فإذا أعاد الصلاة قبل أن يأتي بها يُبطل الصلاة (كاستدبار القبلة) بطلت صلاته الثانية أيضاً، وأما إذا أعاد الصلاة بعد هدم الأولى بأحد المبطلات، صحت صلاته الثانية.

٣- ولو عرض له أحد الشكوك التي تستوجب صلاة الاحتياط، ولكنه أتم الصلاة وأعادها ثانية دون الإتيان بصلاة الاحتياط، فإذا كانت إعادة الصلاة بعد الإتيان بأحد المبطلات صحت الصلاة الثانية، وإن لم يفصل بين الأولى والثانية ما يُبطل الصلاة بطلت صلاته الثانية أيضا بناءً على الاحتياط الواجب.

٤ – إذا غلب ظنه بأحد طرفي الشك في الوهلة الأولى، ثم تساوى الطرفان في ظنه (أي أصبح شكاً) وجب عليه العمل بوظيفة الشك، ولو انعكس الأمر فكان شاكاً في بداية الأمر وعمل بوظيفة الشك، ولكن سرعان ما غلب ظنه بأحد الطرفين، وجب عليه الأخذ بالظن الغالب وإتمام الصلاة.

٥ - لو تردد في أن الحاصل له هو الظن الغالب بأحد الطرفين، أم هو شك متساوي الطرفين، كان عليه العمل بوظيفة الشك.

7 - ولو علم بعد الفراغ من الصلاة بأنه طرأت له -أثناء الصلاة - حالة من التردد بين الاثنتين والثلاث (مثلاً) وأنه بنى على الثلاث، ولكنه يشك الآن في أن البناء على الثلاث كان بسبب حصول الظن الغالب وبالتالي فإن صلاته تامة الآن، أم كان من باب وظيفة الشك، وعليه الآن صلاة الاحتياط؟ فالظاهر عدم وجوب صلاة الاحتياط، وإنْ كان الاحتياط

٧- لو عرض له أحد الشكوك الصحيحة التي يُعتبر أن تكون بعد إكمال السجدتين (١)، وفي الوقت نفسه عرض له الشك في الإتيان بالسجدتين أو إحداهما، فإن كان هذا الشك في حالة التشهد أو بعد النهوض، عمل بالوظيفة المقررة له وصحت صلاته.

ولو كان الشك قبل أن يشتغل بالتشهد أو قبل النهوض فالأحوط الإتيان بها شك فيه من السجود ثم العمل بوظيفة الشك ثم الإعادة.

٨- إذا شكّ في حال القيام بين الثلاث والأربع، أو بين الثلاث والأربع والخمس، وتذكر في نفس الوقت بأنه ترك السجدتين أو إحداهما من الركعة السابقة، فعليه هدم القيام والعمل بالاحتياط السابق.

9 - إذا زال شكه الأول، ثم عرض له شك ثانٍ كما لو شك أو لاً بين الاثنتين والثلاث فزال شكه بالتأمل، ثم شك ثانياً بين الشلاث والأربع، وجب عليه العمل بوظيفة الشك الثانى.

• ١ - لو تردد بعد الفراغ من الصلاة في أن شكه كان ممّا يوجب الإتيان بركعة احتياط واحدة (كالشك بين الثلاث والأربع مشلاً) أو كان ممّا يوجب ركعتي احتياط (كالشك بين الاثنتين والأربع) جاز له الاكتفاء بصلاته بعد العمل بالوظيفتين معاً (ركعتين احتياطاً وركعة واحدة احتياطاً) أو إعادة الصلاة من دون ذلك.

1 1 - لو عرف بعد الفراغ من الصلاة وقبل ارتكاب المنافي بأنه قد عرض له في الصلاة أحد الشكوك الصحيحة، إلا أنه لم يتذكر نوعه، وجب عليه الإتيان بكل الوظائف المقررة: ركعتين من قيام، وركعتين من جلوس، وركعة من قيام. وسجدتي سهو، ويمكنه الاكتفاء باستئناف الصلاة.

ولو كان الشك مردّداً بين كونه من الشكوك الصحيحة أو الباطلة، أعاد الصلاة.

17 - لو كان الشخص يصلي جالساً بسبب عجزه عن القيام، فعرض له الشك الذي يستوجب ركعة احتياط واحدة من قيام، أو ركعتين من جلوس، فالأظهر وجوب الإتيان بركعة احتياط واحدة من جلوس، وكذلك لو عرض له ما يستوجب ركعتين احتياطاً من قيام، وجب عليه الإتيان بركعتين احتياطاً من جلوس، وهكذا في بقية الموارد.

<sup>(</sup>١) كالشك بين الاثنتين والثلاث، أو بين الاثنتين والأربع، أو بين الاثنتين والثلاث والأربع.

١٣ - من كان يصلي قائماً وعرض له الشك أثناء صلاته القيامية، إلا أنه عجز عن القيام عند إتيان صلاة الاحتياط، وجب عليه أن يأتي بها حسب وظيفة المصلي جالساً -كما في الفرع الماضي-.

١٤ - ولو انعكس الأمر، فتمكن المصلي جالساً من القيام حين الإتيان بصلاة الاحتياط،
 وجب عليه العمل حسب وظيفة المصلي قائماً.

#### صلاة الاحتياط:

من وجبت عليه صلاة الاحتياط بسبب بعض الشكوك التي مرت الإشارة إليها، يجب عليه -بعد الصلاة مباشرة - القيام والنية لصلاة الاحتياط والتكبير وقراءة الفاتحة وحدها ثم الركوع والسجدتان ثم التشهد والسلام، إن كانت صلاة الاحتياط المطلوبة ركعة واحدة، وإن كانت ركعتين أتى بعد السجدتين بالركعة الثانية كالأولى ثم تشهد وسلم، وإن كانت صلاة الاحتياط من جلوس صلّى ركعتين جالساً.

### وإليك بعض التفاصيل:

١ - يشترط في صلاة الاحتياط جميع ما يُشترط في الصلوات الأخرى من الطهارة والإباحة واستقبال القبلة وما شاكل.

٢ - وليس في صلاة الاحتياط أذان و لا إقامة، و لا قراءة السورة، و لا قنوت، و الأحوط
 قراءة الفاتحة إخفاتاً حتى لو كانت الصلاة الأصلية جهرية.

٣- إذا علم قبل أنّ يأتي بصلاة الاحتياط أن صلاته التي شك فيها كانت صحيحة وكاملة، سقط و جوب صلاة الاحتياط. ولو علم بصحة صلاته أثناء صلاة الاحتياط لم يجب عليه إكمالها بل يستطيع قطعها من حيث هو، وجاز إتمامها ركعة واحدة، وإن كان الأفضل إتمامها ركعتين بنية النافلة.

3 – إذا علم قبل أن يصلي صلاة الاحتياط بأن صلاته كانت ناقصة، فلا تكفيه صلاة الاحتياط، بل عليه أن يكمل النقص من صلاته الأصلية، ثم يسجد سجدي السهو بعد الصلاة للسلام في غير محله، هذا إذا لم يكن قد صدر منه ما يُبطل الصلاة، وإلا إن كان قد أتى ما ينافي الصلاة كاستدبار القبلة أو التكلم العمدي، وجبت عليه الإعادة.

٥- إذا علم بعد إتمام الصلاة وقبل أن يصلي صلاة الاحتياط أو بعدها أو في أثنائها، أن

صلاته كانت زائدة الركعات، كما لو كان شكُّه بين الثلاث والأربع والخمس أو الست، فكان قد بني على الأربع، ثم تبين له بعد الصلاة أنه صلاها خمساً أو ستاً، وجب عليه استئناف الصلاة.

7 - إذا علم بعد إتمام صلاة الاحتياط بأن النقص في ركعات صلاته كان بمقدار صلاة الاحتياط، صحت صلاته (كما لو كان شكه بين الشلاث والأربع، فبنى على الأربع، ثم صلى الاحتياط ركعة واحدة فعلم بعدها أن صلاته كانت ثلاث ركعات، صحت صلاته بركعة الاحتياط).

٧- ولو علم بعد صلاة الاحتياط أن النقص في ركعات صلاته كان أقل من صلاة الاحتياط (كها لو كان شكه بين الاثنتين والأربع، فصلى ركعتين احتياطاً، ثم تبين أن صلاته كانت ثلاثاً) وجب عليه إعادة الصلاة.

٨- ولو علم بعد صلاة الاحتياط أن النقص في ركعات صلاته كان أكثر من صلاة الاحتياط (كما لو كان شكه بين الثلاث والأربع، فصلى ركعة احتياط واحدة، ثم تبين له أن صلاته كانت ركعتين) وجب عليه إعادة الصلاة. إلا أن الأحوط هنا إتمام الصلاة بركعة متصلة ولو بعد صلاة الاحتياط شريطة عدم صدور ما يبطل الصلاة منه، ثم إعادتها.

9 - لو تبين له في أثناء صلاة الاحتياط أن النقص في صلاته كان أكثر أو أقل من صلاة الاحتياط التي هو يصليها الآن، فإذا أمكن تصحيح الصلاة بصلاة الاحتياط -بطريقة أو بأخرى - جاز الاكتفاء بها وعدم إعادة صلاته، وإليك بعض الأمثلة التطبيقية على ذلك:

ألف: لو كان شكه بين الثلاث والأربع واشتغل عقيب الصلاة بصلاة الاحتياط ركعتين من جلوس، وقبل الركوع في الركعة الأولى عرف أن الناقص في صلاته ركعتان، فإنه يقوم ويكمل ركعتين من قيام، وهكذا لو كان اختار ركعة من قيام للاحتياط فعرف ذلك قبل أن يسلم جاز له إتمامها ركعتين ولا إعادة عليه، إلا من باب الاحتياط المستحب.

باء: لو كان شكه بين الاثنتين والشلاث والأربع، وبعد أن صلى ركعة احتياط واحدة قياماً، تذكّر أن صلاته كانت ثلاث ركعات، اكتفى بركعة الاحتياط الواحدة التي صلاها، ولا يجب عليه ركعتا الاحتياط من جلوس.

جيم: لو كان شكه بين الثلاث والأربع، وعندما كان يأتي بركعتي الاحتياط جلوساً أو ركعة واحدة قياماً تذكّر أن صلاته التي صلاها كانت ثلاث ركعات. وجب أنْ يتم صلاة الاحتياط ركعة واحدة من قيام، وكفاه ذلك.

• ١ - لو وجب عليه إضافة إلى صلاة الاحتياط، قضاء تشهد منسي، أو قضاء سجدة منسية، أو سجدة السهو، فالأحوط أن يأتي بصلاة الاحتياط أو لاً.

## ١١- لو شك في أنه هل صلى صلاة الاحتياط أم لا؟

- فإن كان بعد مضى وقت الصلاة فلا يعتنى بشكه.
- وإن كان لا يزال جالساً في مصلاه، ولم يصدر منه ما يبطل الصلاة -كاستدبار القبلة مثلاً ولم يدخل في عمل آخر -كالتعقيب وقراءة القرآن والدعاء بنى على عدم الإتيان مها.
- وإن كان قد دخل في فعل آخر، أو صدر منه ما ينافي الصلاة، أو حصلت فاصلة طويلة مع بقاء الوقت، فللبناء على أنّه صلاها وجه وجيه لصدق الفراغ عرفاً، والأحوط استحباباً البناء على العدم، والإتيان بها ثم إعادة الصلاة.

17- لو شك في عدد ركعات صلاة الاحتياط، بنى على الطرف الأكثر إن لم يكن مُبطلاً لها، وبنى على الأقل إن كان الأكثر مُبطلاً (كما لو شك في صلاة الاحتياط ذات الركعتين هل الركعة التي بيده هي الثانية أم الثالثة بنى على الاثنتين لأن الأكثر مُبطل، ولو شك هل أنها الأولى أو الثانية بنى على الأكثر لأنه غير مُبطل) والأحوط البناء على أحد الوجهين ثم إعادة صلاة الاحتياط ثم إعادة أصل الصلاة.

١٣ - لو زاد في صلاة الاحتياط ركعة أو ركناً -ولو سهواً- بطلت ووجب إعادتها، ثم إعادة الصلاة الأصلية أيضاً.

١٤ - ولو زاد أو نقص فيها فعلاً من غير الأركان فلا شيء عليه، والأحوط استحباباً الإتيان بسجدتي السهو.

١٥ - ولو شكّ وهو يصلي صلاة الاحتياط في جزء من أجزائها، فإن كان قبل تجاوز محل المشكوك أتى به، وإن تجاوزه وانتقل إلى الجزء اللاحق لم يلتفت إلى شكه (كما لو شك في قراءة الفاتحة، فإن كان الشك قبل الركوع قرأها، وإنْ كان الشك في الركوع أو بعده وجب عدم الاعتناء بالشك).

١٦- إذا نسي التشهد، أو سجدة واحدة من صلاة الاحتياط، وجب احتياطاً قضاؤهما بعد الصلاة.

١٧ - ولو شك بعد التسليم في شرط أو جزء من شروط وأجزاء صلاة الاحتياط لم يعتنِ بشكه.

٢٩٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

#### سجود السهو:

تجب سجدتا السهو بعد الصلاة للأسباب التالية:

الأول: التكلم سهواً.

الثاني: التسليم سهواً في غير محله، كالتسليم في الركعة الأولى مثلاً.

الثالث: نسيان السجدة الواحدة على الأحوط.

الرابع: نسيان التشهد.

الخامس: الشك بين الأربع والخمس بعد إكمال السجدتين - كما مرّ آنفاً-.

السادس: للقيام في موضع الجلوس، أو العكس على الأحوط الاستحبابي.

السابع: لكل زيادة ونقيصة سهوية على الأحوط الاستحبابي.

## وإليك تفاصيل المسألة:

١ - لـو تكلـم المصلي سـهواً بكلام غـير القرآن والذكـر والدعاء، وجب عليه سـجود السهو، ويتحقق الكلام بحرفين فصاعداً وإن لم يكن لهما معنى، أو حرف واحد ذي معنى.

٢- لو تكلم المصلي عامداً بتصور أنه خارج الصلاة وجب عليه سجود السهو.

٣- إذا قرأ شيئاً من القرآن أو الذكر أو الدعاء غلطاً ثم أعاده صحيحاً، لا يجب عليه سجود السهو.

٤ - لو تكلم في الصلاة سهواً بكلام طويل عُدَّ جميعه سبباً واحداً لسجدتي السهو مرة واحدة، ولو تكلم سهواً، ثم تذكر أنه في الصلاة، ثم سها وتكلم مرة أخرى، كفاه أيضاً الإتيان بسجدتي السهو مرة واحدة، وإن كان التكرار أحوط.

٥ - لو كرر التسبيحات الأربع أكثر من ثلاث مرات سهواً لم يجب عليه سجود السهو.

7 - التسليم السهوي الموجب لسجود السهو هو السلام بإحدى عبارتي التسليم وهما: «السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ الله الصَّالِحِينَ، السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ»، أمّا عبارة «السَّلَامُ عَلَيْكُ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ» أو بعض أجزاء العبارتين السابقتين فلا يوجبان سجود عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ» أو بعض أجزاء العبارتين السابقتين فلا يوجبان سجود السهو من حيث زيادة التسليم، وإن كان الاحتياط الإتيان بسجود السهو للزيادة السهوية.

وإذا أتى بعبارات السلام الثلاث المذكورة في غير محل السلام كفاه الإتيان بسجدتي السهو مرة واحدة.

٧- إذا نسي سجدة واحدة، أو نسي التشهد وتذكر ذلك قبل ركوع الركعة التالية، يجب
 أن يرجع ويأتي بالسجدة المنسية أو التشهد المنسي، والأحوط استحباباً أن يأتي بعد الصلاة
 بسجدتي السهو للقيام الزائد.

٨- أما لو تذكر في الركوع أو بعده أنه نسي سجدة أو نسي التشهد من الركعة السابقة وجب عليه إضافة إلى قضاء السجدة المنسية أو التشهد المنسي بعد الصلاة -على تفصيل يأتي في محله- أن يأتي بسجدتي السهو وجوباً في حالة نسيان التشهد، واحتياطاً في حالة نسيان السجدة الواحدة.

9 - إذا وجب عليه سجود السهو، ولم يأت به بعد الصلاة عمداً عصى، والواجب عليه أن يأتي به أن يأتي به في أقرب الأوقات، أما لو نسي سجود السهو الواجب عليه، كان عليه أن يأتي به فوراً حيثها تذكر، ولا يجب إعادة الصلاة.

• ١ - لو شك في أنه هل وجب عليه سجود السهو أم لا؟ لا يعتني بشكه ولا يلزمه شيء.

۱۱ - ولو علم بوجوب سجود السهو عليه، إلا أنه تردد بين المرة والأكثر، كفاه السجود مرة واحدة.

١٢ - إذا علم أنه قد سها وترك سجدة واحدة من سجدي السهو وجب عليه احتياطاً إعادة سجدي السهو أنّه زاد سجدة ثالثة على سجدي السهو وجب عليه احتياطاً إعادة سجدي السهو من جديد.

### كيفية سجود السهو

وكيفية سجود السهو هي: أن ينوي -عقيب الصلاة مباشرة - لسجود السهو، ثم يسجد ويضع جبهته على ما يصح السجود عليه، وفي وجوب الذكر لسجود السهو تردد، والأحوط -إذا أراد الذكر - أن يقول:

- «بِسْمِ الله وَبِالله، السَّلامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النَّبِيُّ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ».
  - أو: «بِسْمِ الله وَبِالله، وَصَلَّى اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِه».
  - أو: «بِسْمِ الله وَبِالله، اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِه».

ثم يرفع رأسه، ويسجد مرة أخرى كالأولى، ثم يجلس ويتشهد على الأقوى إن كان سجود السهو لنسيان التشهد، وعلى الأحوط إن كان لسبب غيره، ثم يسلم على الأحوط مكتفياً بإحدى التسليمتين.

#### قضاء الأجزاء المنسية:

قد أشرنا سابقاً أنه لو نسي سجدة واحدة ولم يتذكر إلا في ركوع الركعة التالية أو بعده، يجب قضاؤها بعد إتمام الصلاة والإتيان بسجدتي السهو على الأحوط.

ولو نسي التشهد كاملاً، أو نسي بعض عباراته ففيه تفصيل:

١ - فإن كان المنسي هو التشهد الأول، يلزم أن يأتي بسجدتي السهو بعد الصلاة، ويكفيه التشهد الذي يأتي به فيها، وكذا عن أبعاضه احتياطاً. والأحوط استحباباً بالنسبة إلى التشهد الأول أو أبعاض التشهد قضاؤه أيضاً.

٢ - وإن كان المنسي التشهد الأخير وتذكر بعد السلام فإنه يتشهد ثم يسلم، ثم يسجد السهو بسبب السلام في غير محله.

## فروع:

١ - يشترط عند قضاء الأجزاء المنسية جميع الشروط اللازمة في الصلاة من الطهارة والستر واستقبال القبلة وغيرها من الشروط المذكورة في مقدمات الصلاة.

٢- ويجب الإتيان بالذكر الواجب في قضاء السجدة المنسية، وبالشهادتين والصلاة على النبي وآله في قضاء التشهد المنسى.

٣- يجب على الأحوط المبادرة إلى قضاء الأجزاء المنسية، وعدم تأخيره عن التعقيب، فلا يجوز -على الأحوط- الفصل بين الصلاة وبين قضاء الأجزاء المنسية بأحد مبطلات الصلاة، أما الفصل بالدعاء والذكر والفصل القليل الذي يجوز في الصلاة فالأقوى جوازه، وإنْ كان الأحوط تركه أيضاً.

٤ - لو صدر منه بعد الصلاة وقبل قضاء الجزء المنسي، ما تبطل به الصلاة في حالتي العمد والسهو على السواء (كاستدبار القبلة) أو ما تبطل به الصلاة في حالة العمد فقط (كالتكلم) فالأحوط إعادة الصلاة بعد قضاء الجزء المنسي، وإنْ كان الأقوى جواز الاكتفاء بقضاء المنسى.

٥- لو صدر منه بعد الصلاة وقبل قضاء الجزء المنسي أو في أثنائه ما يوجب سجدي السهو، كالتكلم سهواً، فالأحوط أن يأتي بسجود السهو بعد قضاء الجزء المنسي، وإن كان الأقوى عدم وجوبه.

7 - لو تعددت السجدة المنسية، كما لو نسي سجدة في الركعة الأولى وسجدة أخرى في الركعة الثالثة، فعليه أن يقضيهما واحدة بعد الأخرى ويسجد سجود السهو احتياطاً مرة واحدة، ولا يشترط التعيين لدى القضاء.

ولو نسي التشهدين فعليه أولاً أن يأتي بقضاء التشهد الأخير ويسلم ثم يأتي بسجود السهو للسلام في غير محله، ثم يأتي بسجود سهو آخر للتشهد المنسي الأول، دون الحاجة لقضائه، إذ سجود السهو يتضمن تشهداً وهو يكفي.

٧- لو نسي سجدة وتشهداً في صلاة واحدة، فالأحوط قضاؤهما بالترتيب، أي تقديم قضاء المنسي أو لاً، ثم قضاء المنسي ثانياً، ولو اشتبه عليه الأمر أو نسي أيها كان أو لاً، فيأتي على الاحتياط الاستحبابي بسجود وتشهد وسجود، أو بتشهد وسجود وتشهد، ليحصل له اليقين بحصول الترتيب.

 $\Lambda$  إذا شك هل نسي سجدة أو تشهداً أم V لم يعتن بشكه، وV شيء عليه.

٩ - ولو علم أنه نسي جزءاً معيناً (السجدة أو التشهد) ولكنه شك في أنه هل تذكر في الصلاة في محله وتدارك الأمر أم لا؟ فالأحوط استحباباً قضاء الجزء المشكوك.

• ١ - لو كان عليه قضاء سجدة منسية أو تشهد منسي، إضافة إلى سجود السهو لسبب آخر، فعليه بعد الصلاة قضاء الجزء المنسى أولاً ثم الإتيان بسجود السهو.

۱۱- إذا لم يعلم أن المنسي هو التشهد أم السجدة، وجب عليه قضاء سجدة والإتيان بسجدتي السهو مرة واحدة.

17 - لو كان عليه قضاء سجدة منسية أو تشهد منسي ثم شكَّ في الإتيان به وعدمه، فإنْ كان الشك بعد كان الشك قبل الفراغ من الصلاة والقيام من محله، فالأقوى الإتيان به، وإنْ كان الشك بعد ذلك ولا يزال وقت الصلاة باقياً، فالأحوط الإتيان به، أما لو كان الشك بعد خروج وقت الصلاة فالاحتياط الاستحبابي ذلك.

### الزيادة والنقيصة في الصلاة:

١ - إذا زاد عمداً في واجبات الصلاة أو نقص منها عمداً بطلت صلاته لو كان ذلك
 بحيث يمسخ صورة الصلاة عند المتشرعة أو يؤدي إلى تشريع مبطل، ولكن الاحتياط الواجب
 هو في ترك أية زيادة تكون بقصد الجزئية الواجبة.

٢- إذا أخل بواجبات الصلاة بزيادة أو نقصان - في غير الأركان- بسبب جهله بالحكم، فالاحتياط الوجوبي يقتضي تطبيق حكم العمد عليه إنْ كان جاهلاً مقصّراً، أمّا في غير المقصِّر فالأقوى تطبيق حكم السهو عليه.

٣- لـو كان الإخلال بالجهر والإخفات في القراءة، كما لو قرأ الحمد والسـورة إخفاتاً في صـلاة الصبـح أو في الركعتين الأوليين من المغرب والعشـاء، أو قرأهمـا جهراً في الركعتين الأوليين من الظهر والعصر، لم يجب عليه شيء على الأقوى.

إذا عرف أثناء الصلاة بأن طهارته (سواء الوضوء أو الغسل أو التيمم) كانت باطلة، أو أنه بدأ الصلاة دون طهارة شرعية، بطلت صلاته. ولو عرف ذلك بعد إتمام الصلاة وجبت عليه الإعادة بعد التطهر أداء إن كان في الوقت، وقضاءً إن كان بعده.

٥- إذا صلّى قبل دخول الوقت ساهياً بطلت صلاته، ولو اكتشف فيها بعد أن صلاته كانت قبل دخول الوقت، فعليه إعادة الصلاة أداء في الوقت، وقضاءً خارجه.

٦ - ولو صلّى إلى غير القبلة تماماً أو مستدبراً القبلة فالأحوط الوجوبي الإعادة أو القضاء إن كان جاهلاً بالحكم، أما في غيره (١) فالاحتياط الاستحبابي ذلك.

٧- إذا نسي الركوع حتى دخل في السجدة الثانية بطلت صلاته حسب الرأي المشهور بين الفقهاء والموافق للاحتياط، أما لو تذكر قبل الدخول في السجدة الثانية عاد منتصباً وأتى بالركوع وصحّت صلاته، ثم يسجد بعد الصلاة سجدتي السهو، والاحتياط الوجوبي -إضافة إلى ذلك- إعادة الصلاة لو كان قد تذكر بعد الدخول في السجدة الأولى.

٨- لو نسي السجدتين ولم يتذكر إلا بعد الدخول في الركوع من الركعة التالية بطلت صلاته، ولو تذكر قبل الوصول إلى الركوع وجب عليه الرجوع والإتيان بالسجدتين، ثم القيام وإكمال الصلاة، ثم الإتيان بسجدتي السهو احتياطاً.

٩ - ولو عرف قبل التسليم أنه ترك السجدتين من الركعة الأخيرة وجب عليه الإتيان
 جها ثم التشهد والتسليم، ولا شيء عليه.

• ١ - ولو تذكر ذلك بعد التسليم وقبل الإتيان بها يُبطل الصلاة، فالأقوى صحة

<sup>(</sup>١) في غير الجهل بالحكم أي إذا كان عالماً بوجوب استقبال القبلة في الصلاة ولكن بسبب عدم معرفة القبلة وعدم إمكانية ذلك قبل ذهاب الوقت أو بسبب المعرفة الخاطئة صلى مستدبراً فالاحتياط الاستحبابي الإعادة. (راجع أحكام القبلة في ص١٨٩).

أحكام الصِلة....

الصلاة أيضاً، وعليه الإتيان بهما ثم التشهد والتسليم، وسجود السهو للتسليم في غير محله.

۱۱- لو تذكر ذلك بعد التسليم وبعد صدور ما يُبطل الصلاة منه، بطلت صلاته حسب فتوى المشهور.

١٢ - لو عرف بعد التشهد وقبل السلام بأنّه نسي ركعة من صلاته أو أكثر، قام وأتى بالمنسى مباشرة ولا شيء عليه.

17 - ولو تذكر بعد التسليم نسيان ركعة أو أكثر، فإنّ لم يفعل ما يبطل الصلاة يجب أن يأتي بالمنسي مباشرة، وأن يسجد سجدتي السهو للتسليم الزائد، ولو تذكر بعد صدور ما يبطل الصلاة منه، فالرأي المشهور بين الفقهاء هو بطلان الصلاة ووجوب إعادتها، وفي رواية: أَخْتَ بها ما نساها من الركعات وتمت صلاته، والأخذ بالرواية من باب التسليم مجزٍ إن شاء الله، ولكن العمل برأي المشهور أحوط.

# الفصل الرابع: أحكام سائر الصلوات

# أولاً: صلاة المسافر

#### الوطن:

قبل أن نستعرض شروط سفر القصر، وأحكام المسافر، علينا أن نعرِّف الوطن، في هو الوطن؟.

١ – الوطن هو المكان الذي اتخذه الشخص للاستيطان فيه بشكل دائم بحيث لا يُعد في نظر العرف أنه مسافر فيه، ولا فرق في ذلك أن يكون بلداً أو قرية أو غير ذلك، كما لا فرق أن يكون مسقط رأسه (أي مكان ميلاده) أم لا، وأن يكون مسكناً لو الديه أم لا، ولا بين أن يكون له ملك فيه أم لا.

كما لا ضرورة لمرور وقت معين كثلاثة أو ستة أشهر على الإقامة في مكانٍ ما لكي يُعد وطناً للإنسان، بل يمكن صدق الوطن بوقت قليل يقيم أثناءه فيه، بل حتى بقصد الاستيطان وتهيئة وسائل الإقامة مثل شراء أو استئجار البيت وتأثيثه وتحصيل الشروط القانونية للبقاء، وبشكل عام فإن المعيار هو الصدق العرفي، فكلما صدق لدى العرف أن هذا المكان وطنه ترتبت الأحكام الشرعية المتعلقة بالوطن عليه.

٢ - ولأن صدق الوطن والاستيطان أمر عرفي، فإنه قد يختلف من شخص لآخر، فقد يصدق الاستيطان بالنسبة لشخص بعد إقامة قصيرة، (شهر واحد مثلاً) كمن اشترى بيتاً خلال هذه الفترة ونقل عائلته وبدأ بعمله التجاري في المكان الجديد، ورتَّبَ شؤونه القانونية قاصداً الإقامة، وقد لا يصدق الاستيطان لشخص آخر حتى بعد إقامة ستة شهور مثلاً، كمن لا يزال مردداً بين الإقامة في المكان الجديد وعدمها، ولا يزال يبحث عن سلبيات المكان وإيجابياته ولم يصل بعد إلى اتخاذ قرار نهائي، ولم يقم بأية بادرة تدل على عزمه على الإقامة والاستيطان.

٣- وبالإمكان أن يكون الشخص ذا وطنين أو أكثر، وذلك كمن يقيم نصف السنة في مكان،
 والنصف الآخر في مكان ثانٍ، وذلك لضرورات العمل والتجارة، أو تعدد الزوجات أو ما شاكل ذلك.

٤ – وقد يتحقق الوطن بالتبعية، كالولد التابع لأبويه أو لأحدهما، فإن وطنهما يكون وطناً لمه بشرط عدم الإعراض عن الإقامة فيه بعد أن يُصبح مميزاً، وأن يبقى تابعاً لهما، فلو تبنّاه غيرهما إلى الأبد، أو أسره الظالمون، أو انفصل عنهما لأي سبب من الأسباب وسقطت التابعية، سقط حكم الوطن بالنسبة إليه، وعلى العموم كل تابع لغيره، وطنه وطن متبوعه سواء كان بالغاً أو غير بالغ، عاقلاً أو مجنوناً، كانت تبعيته شرعية أو ظالمة، والمعيار هو أن يُعتبر المكان وطناً له عُرفاً.

٥ - إذا كان الولد البالغ تابعاً لوالديه، فاستوطنا مكاناً جديداً، فإن المكان الجديد لا يُعد وطناً له إلا مع قصده بنفسه ولو من خلال نيته اتباعهما في التوطن.

٦- ويسقط حكم الوطن عن الوطن الأصلي أو مكان الاستيطان المستجد بالإعراض
 عنه وتركه والعزم على عدم الإقامة فيه مستقبلاً بشكل دائم، سواء كان له ملك فيه أم لا.

٧- ولو ترك السُكنى في الوطن الأصلي، أو مكان الاستيطان المستجد دون الإعراض عنه (أي دون العزم على ترك الإقامة فيه أبداً فلربها عاود الإقامة إذا استوجبت الظروف) فإن حكم الوطن لا يسقط، بل يتم الصلاة ويصوم كلما مرَّ به.

٨- ويزول حكم التوطن بمجرد الإعراض والخروج من الوطن حتى ولو لم يتخذ بعد وطناً جديداً للسكن، فيمكن أن تمر عليه مدة طويلة دون أن يكون له وطن معين، وحينئذ قد يكون ممن بيته معه فيتم الصلاة في كل مكان، كما سنشير إليه فيما يأتي.

#### السفر:

1 - ويقوم المسلم - في الوطن أو فيما أعتبر وطناً له - بوظائف ه الشرعية كاملة من أداء الصلاة تماماً، والصوم، وحضور الجمعة والعيدين، واستحباب النوافل، وما شاكل، ولكن الإسلام شرَّع للمسافر - باعتبار ما يتحمله من العناء والمشقة - أحكاماً تسهيلية في بعض الالتزامات العبادية، هي على النحو التالى:

ألف: وجوب قصر الصلوات الرباعية (الظهر، والعصر، والعشاء) أي الإتيان بكل واحدة منها ركعتين فقط، وهذا الحكم إلزامي وليس اختيارياً إلاّ في بعض المواطن التي سنشير إليها.

باء: سقوط الصوم الواجب وعدم صحته، وعدم صحة الصوم المستحب إلا في بعض الموارد المستثناة.

جيم: سقوط الجمعة، ولكن لو صلاها المسافر أجزأته بدلاً عن الظهر.

دال: سقوط العيدين (في حالة وجوبهما).

هاء: سقوط نوافل الظهر والعصر، وأيضاً سقوط نافلة العشاء (الوُتَيْرة) على الأقوى.

٢- المسافر مُحُيَّر بين القصر والتهام في أربعة مواضع:

ألف: المسجد الحرام.

باء: المسجد النبوي.

جيم: مسجد الكوفة وحرم الإمام أمير المؤمنين عَليتَ لاِّ.

دال: حرم الإمام الحسين عَلَيْتُلاذِ.

ولا يبعد أن يكون المدار في هذا التخيير هو: مكة المكرمة، والمدينة المنورة، والكوفة، وكربلاء المقدسة، وكذلك النجف الأشرف.

والأظهر دخول ما توسّع به الحرمان، وكذلك النجف وكربلاء، في الحكم.

٣- يتحقق السفر الموجب للأحكام المذكورة بشروط ثمانية هي:

الأول: قطع مسافة ثمانية فراسخ امتدادية أو مُلفَّقة (ذهاباً وإياباً).

الثانى: قصد طى هذه المسافة منذ بداية السفر.

الثالث: استمرارية القصد.

الرابع: عدم المرور بالوطن أو بموطن يقيم فيه عشرة أيام فصاعداً.

الخامس: إباحة السفر.

السادس: ألا يكون ممن بيته معه.

السابع: ألاَّ يكون السفر مهنته.

الثامن: الوصول إلى حد الترخّص.

وسنذكر أحكام وتفاصيل هذه الشروط فيها يلي:

### الأول: قطع المسافة المعتبرة:

١ - يجب ألا تقل المسافة التي يقطعها المسافر عن ثمانية فراسخ (١) سواء كانت امتدادية (أي

<sup>(</sup>۱) اختلفوا في تحديد الفراسخ بالنظام المتري المتداول اليوم، فبين من قال: بأن الفرسخ ٠٠٥٠ متر فتكون مسافة القصر ٤٤ كيلو متراً، وبين من قال: بأن الفرسخ ٥٧٠٠ متر، فتكون المسافة ٥٥ كيلو متراً و ٢٠٠ متر. وحسب نظام المسح القديم -كها تشير الروايات- فإن الفرسخ = ثلاثة أميال، والميل = أربعة آلاف ذراع، والذراع = ٢٤ إصبعاً، وإذا اعتبرنا عرض الإصبع المتوسط ٢ سانتيمتر، فيكون الذراع ٤٨ سانتيمراً والميل = ١٩٢٠ متراً والفراسخ الثانية (التي تساوي ٢٤ ميلاً) = ٤٦ كيلو متراً و ٨٠ متراً. وهذا التحديد هو الموافق للأصل عند الشك.

ثمانية فراسخ في اتجاه واحد؛ ذهاباً أو إياباً) أو ملفَّقة (أربعة فراسخ ذهاباً + أربعة فراسخ إياباً).

٢- إذا كانت المسافة ملفَّقة من الذهاب والإياب، وكان الذهاب أقل من أربعة فراسخ
 (كم الو كان طريق الذهاب ثلاثة فراسخ، وطريق العودة خمسة فراسخ) فالأحوط في هذه الحالة الجمع بين القصر والتمام.

٣- المقصود بالمسافة الملفَّقة هو أن يبلغ مجموع ذهاب واحد وإياب واحد ثهانية فراسخ، أما لو تردد عدة مرات ذهاباً وإياباً في مسافة قصيرة (كفرسخ واحد مثلاً) حتى أصبح المجموع ثهانية فراسخ لم يُعتبر سفراً ولا يجوز فيه القصر.

٤ - وحسب الرأي الأقوى؛ لا يلزم أن يكون الذهاب والإياب (في المسافة الملفّقة)
 خلال يوم واحد أو ليلة واحدة، بل لو قصد منذ البداية العودة بعد أيام عديدة (أقل من عشرة أيام) وجب عليه القصر، إلاّ إذا أقام عشرة أيام في المقصد، فإنه يتم في الطريق وفي محل الإقامة.
 والأحوط استحباباً الجمع بين القصر والتهام، وبين الصوم وقضائه، لو لم يعد في يومه أو ليلته.

٥ - ليس ضرورياً تحرّي الدقة العقلية في تحقق المسافة، فلو صدق عليه عرفاً أنه قطع المسافة المعتبرة شرعاً كفي، ولا حاجة إلى المسح الدقيق، بحيث تكون الفراسخ الثمانية كاملة بالضبط دون نقص ولو يسير (كعشرة أمتار مثلاً).

٦- لو نقصت المسافة عن ثمانية فراسخ بشكل ملحوظ بحيث لم يصدق عليه عرفاً أنه
 قطع المسافة المعتبرة شرعاً، أو شك فيها، لا يجوز القصر.

٧- لو شك في أنه هل يبلغ الطريق الذي يسلكه، المسافة المعتبرة أم لا؟ كان حكمه التمام
 على الأقوى، وكذا لو ظن أنها تبلغ مسافة، فها لم يبلغ ظنه درجة الاطمئنان لا يقصر في الصلاة.

٨- تثبت المسافة المعتبرة في القصر بإحدى السبل التالية:

ألف: العلم الحاصل من الاختبار والمسح الشخصي.

باء: الشياع المفيد للعلم (أي الشهرة الكبيرة بين الناس بحيث تبعث على الاطمئنان). جيم: البينة الشرعية (شهادة عادلين).

دال: العادل الواحد إذا كان قوله يورث الاطمئنان.

هاء: العلامات المرورية التي تشير إلى المسافات في الطرق إذا كانت مورد ثقة واطمئنان، وكذلك الأمر بالنسبة إلى عدّاد المسافات في وسائط النقل الحديثة.

٩- لـدى الشـك في تحقق المسافة يكفى الفحص بقـدر ما يزيل الشـك وهو الفحص

العادي الذي يدعو إليه العقل والعرف.

١٠ لـ وكان للمقصد طريقان أحدهما يبلغ مسافة القـصر والآخر أقل من ذلك، فإن سلك الطريق الأطول (الذي يبلغ ٨ فراسخ) قصّر، وإن سلك الطريق الأقصر (الذي يقل عن ٨ فراسخ) أتم.

۱۱- إذا كان للبلد سور -كالبلاد القديمة - فإن مبدأ احتساب المسافة يكون سور البلد، وإن لم يكن له سور فمبدأ المحاسبة هو آخر البيوت أو المنشآت البلدية التي تُعتبر عرفاً ضمن البلد، هذا في المدن الصغيرة، والمتوسطة. أما في المدن الكبيرة جداً فاحتساب المسافة يبدأ من حيث يعتبر عرفاً مسافراً وليس في بلده، كما إذا بدأ رحلته من المطار أو محطة القطار أو وقع على الطريق السريع (أوتوستراد) أو ما أشبه.

١٢ - أما نقطة النهاية في احتساب المسافة في المقصد، فهي الموقع الذي يقصده، وليس سور المدينة، أو بداية منشآتها، فلو كان مقصده سوقاً معينة مثلاً في وسط المدينة، فإن المسافة تُحتسب حتى الوصول إلى ذلك السوق.

### الثاني: قصد المسافة:

١ - لكي تنطبق على المسافر أحكام السفر، ينبغي عليه أن يقصد قطع المسافة المعتبرة
 (٨ فراسخ) ذهاباً، أو ملفقاً بين الذهاب والعودة، منذ بداية السفر، فلو بدأ السفر بهذا القصد والعزم وجب عليه القصر.

٢ - ولو قصد أقل من المسافة المعتبرة، ولمّا بلغها قصد مسافة أخرى بحيث يكون المجموع مسافة القصر، فالأحوط في هذه الصورة الجمع بين القصر والتهام إذا أكمل الفراسخ الثهانية.

٣- ولو كان -في هذه الصورة- مجموع المسافة التي قصدها من جديد إضافة إلى مسافة العودة يشكل ٨ فراسخ فصاعداً، وكان عازماً على العود، قصَّر.

٤ - مَنْ لم يدرِ كم هي المسافة التي يقطعها؛ كمن ينشد ضالة، أو يتعقب هدفاً غير محدد، أو يلاحق صيداً وما أشبه ذلك، لا يقصّر في ذهابه، أما في العودة، فإن كان طريقه يبلغ ثمانية فراسخ فصاعداً، وجب عليه القصر.

٥ - لو خرج قاصداً السفر بمقدار المسافة المعتبرة ولكن بشرط الحصول في الطريق على أصدقاء يشاركونه الرحلة، أو علَّق مواصلة السفر على حصول أمر ما، فإنّه لا يقصِّر أيضاً، إلاّ إذا كان يطلب أصدقاء الطريق أو يتوقع الأمر المطلوب بعد قطع أربعة فراسخ، فيقصِّر، إذ

7 - مع حصول قصد المسافة والعزم على السفر، لا يُعتبر قطع المسافة بشكل متواصل، بل بإمكانه قطع المسافة المعتبرة ولو في عدة أيام، بل لو قطع في كل يوم شيئاً يسيراً جداً من الطريق وذلك للتنزه والترفيه، أو البحث العلمي أو ما شاكل، قصَّر أيضاً مادام يصدق السفر على عليه عرفاً، ويبدأ بالقصر بمجرد الوصول إلى حد الترخص، أما لو شك في صدق السفر على رحلته البطيئة فإنه يتم، والاحتياط الجمع بين القصر والتهام.

٧- لا يلزم أن يكون مستقلاً في قصد المسافة، فلو كان تابعاً في سفر يقطع فيه المسافة المعتبرة، كالزوجة تتبع زوجها، أو الخادم يتبع مخدومه، أو السجين والأسير، وما شاكل فإنهم يقصرون إذا كانوا يعلمون بأنهم سيقطعون المسافة.

٨- ولو لم يعلم التابع بالمسافة، فإنه يستمر على التمام. أما لو ظهر بعد ذلك أنه على
 المسافة المعتبرة فإنه يقصر رأساً، لأن قصده تابع لقصد متبوعه.

9 - ويجب احتياطاً على التابع الذي لا يعلم مقدار المسافة الاستعلام من المتبوع، كما يجب احتياطاً على المتبوع إخباره بمقدار المسافة المقصودة.

• ١ - إذا علم التابع لغيره أو ظن بأنّه سيفارق المتبوع قبل بلوغ أربعة فراسخ، يجب عليه أن يتم الصلاة، أما لو شك في ذلك فالظاهر وجوب القصر عليه.

### الثالث: استمرار القصد:

كما ينبغي قصد المسافة منذ البدء، كذلك ينبغي استمرار هذا القصد، فإذا عدل المسافر عن قصده أثناء الطريق وقبل أن يقطع أربعة فراسخ، أو تردد في ذلك فإنه يتم صلاته، لأن هذا العدول يُعتبر إخلالاً بسفر القصر.

## وإليك بعض تفاصيل المسألة:

١ – المطلوب هنا هو استمرار قصد السفر والمسافة بشكل عام وليس استمرار نية المقصد الواحد، فلو سافر قاصداً المدينة المنورة مثلاً، وفي الطريق غيَّر وجهته إلى مكة المكرمة فلا يضر باستمرارية القصد.

وكذلك لو خرج قاصداً السفر وقطع المسافة بشكل عام ودون تحديد المقصد بل أوكل تعيين المقصد إلى الوصول عند مفترق الطرق.

٢- لو عدل عن مواصلة السفر بعد قطع أربعة فراسخ، ولكنه قرر البقاء هناك وعدم العود، أو تردد بين البقاء والعود، أو قرر العود بعد عشرة أيام من الإقامة هناك، فإنه يتم صلاته في جميع هذه الصور.

٣- لو عدل عن مواصلة السفر بعد قطع أربعة فراسخ وكان عازماً على العود دون نية الإقامة عشرة أيام، فإنه يقصِّر، سواء كان ينوي العود في نفس اليوم أو بعد عدة أيام تقل عن العشرة.

3 - لو خرج مسافراً وعازماً على قطع المسافة المعتبرة، ثم تردد في أثناء الطريق في مواصلة السفر، ولكنه سرعان ما عاد وقرر المواصلة مرة أخرى دون أن يقطع شيئاً من الطريق في حالة التردد، فإن كان الباقي من الطريق يشكل مسافة القصر ولو ملفقة مع العودة بقي على القصر، وكذلك لو كان الباقي بالإضافة إلى ما قبل التردد يشكلان معاً مسافة القصر، وإن كان الاحتياط المستحب في هذه الصورة الجمع بين القصر والتهام.

٥ - ولو تردد في مواصلة السفر في أثناء الطريق، وسار قليلاً وهو في حالة التردد، ثم عزم على مواصلة السفر وإكمال المسافة المعتبرة، فإن كان ما بقي مسافة ولو بالإضافة إلى طريق العودة يقصِّر، وإلاَّ احتاط بالجمع بين القصر والتمام.

٦ - وإذا مضى خمسة فراسخ ثم تردد ومشى فرسخاً ثم نوى المسافة ومشى ثلاثة فراسخ فالأقوى أنه يقصر والاحتياط بالجمع مستحبي.

٧- إذا صلى قصراً في الطريق قبل العدول عن قصد المسافة، فإنه لا يعيدها بعد العدول.

## الرابع: عدم المرور بالوطن:

ينبغي ألا يكون المسافر قاصداً منذ بداية السفر أو في أثناء الطريق، المرور بوطنه أو الإقامة عشرة أيام في موضع معين قبل قطع ثمانية فراسخ، فمن كان كذلك كان حكمه التمام؛ لأن الإقامة عشرة أيام تقطع حكم السفر، كما أن المرور بالوطن يسقط حكمه أيضاً.

### فرعان:

الأول: مَنْ لم يعرف هل سيمر بوطنه أثناء السفر قبل قطع ثمانية فراسخ أم لا؟ أو هل سيقيم عشرة أيام في مكانٍ ما كذلك أم لا؟ عليه أن يتم صلاته.

الثاني: مَنْ كان منذ بداية سفره أو في أثنائه عازماً على المرور بوطنه أو الإقامة عشرة أيام قبل قطع ثمانية فراسخ أو كان متردداً في ذلك، ثم عدل عن هذا القصد أو التردد إلى الجزم

بعدم الأمرين، فإن كان الباقي بعد العدول مسافة كاملة لوحده، أو بالتلفيق مع العودة قصَّر، وإن لم يكن كذلك بل كان مجموع المسافة منذ بداية السفر ثمانية فراسخ فعليه الجمع احتياطاً.

### الخامس: إباحة السفر:

١ - ينبغي ألا يكون السفر حراماً أو بهدف ارتكاب عمل محرم، إذ في هذه الصورة عليه أن يتم الصلاة. وإليك بعض مصاديق وأمثلة السفر الحرام أو سفر المعصية:

ألف: إذا كان السفر ذاته حراماً، كالسفر المضر بالإنسان ضرراً بالغاً، أو سفر الولد مع نهي الوالدين إذا كانت مخالفتهما تؤذيهما وتؤدِّي إلى عقوقهما، أو السفر بهدف الفرار من الزحف (حسب ما هو مفصّل في كتاب الجهاد).

باء: إذا كان الهدف من السفر محرّماً، كمن يسافر لقتل نفس محترمة، أو للزنا، أو السرقة، أو الاستيلاء على أموال الآخرين دون حق، أو إيذاء الناس، أو إعانة الظالم.

جيم: السفر لصيد اللهو يجب التهام فيه، أما لو كان الصيد بهدف الاسترزاق والحصول على قوته وقوت عياله أو للتجارة قصّر، ولا فرق في مسألة الصيد بين صيد البر أو البحر.

٢- السفر للاستجام والراحة والترفيه عن النفس والعائلة، إن لم يكن بهدف ارتكاب
 محرم، مباحٌ وليس بحرام، وعليه القصر في صلاته.

٣- مَنْ لم يكن سفره حراماً، ولم يكن لأجل ارتكاب عمل محرم، ولكن وقع منه الحرام أثناء السفر كاغتياب مؤمن، أو اغتصاب مال، أو عقد صفقة تجارية محرمة، أو شرب خمر، أو لعب قمار، أو حضور مجالس المجون والخلاعة، أو مشاهدة الأفلام الخلاعية المحرمة، وما شاكل ذلك ممّا لم يكن هدفاً للسفر، قصر في صلاته، وإن كان عاصياً بارتكاب تلك المحرمات وعليه الاستغفار منها.

٤ - إذا كان ترك الواجب هدفاً أساسياً لسفره (كها لو سافر لأجل التهرب من دفع دَيْن حان وقته ويطالب به الدائن وهو قادر على تسديده) فالأحوط الجمع بين القصر والتهام. أما إذا كان سفره يؤدي إلى ترك واجب دون أن يكون هدفه ذلك، قصّر.

٥ – إذا كان السفر بذاته مباحاً، وكان الهدف منه مباحاً أيضاً، إلا أن وسيلة النقل التي سافر بها (كالسيارة، أو الطائرة، أو القطار، أو البغال، والجهال..) كانت مغصوبة، أو مشى أثناء السفر في طريق مغصوب فالأقوى فيه القصر، وإن كان الأحوط الجمع.

٦ - مَنْ سافر بصحبة الظالم (سواء كان حاكماً أو غيره) فإذا كان مضطراً للسفر، أو كان

هدفه دفع مظلمة أو تصحيح وضع منحرف، أو المنع من وقوع انحرافات ومفاسد معينة، أو غير ذلك من الأهداف السليمة والراجحة، فإنه يقصر، أما إذا لم يكن مضطراً، وكان سفره يُعد إعانة للظالم، فإنه يتم صلاته بغض النظر عن حقيقة سفر الظالم وهدفه ولو كان في سفر الحج، فإن مصاحبة الظالم تكون عادة تأييداً له.

٧- أما العائد من سفر المعصية، فإن كان بعد التوبة من معصيته، فالاحتياط الوجوبي هو الجمع بين القصر والتهام، وإن لم يكن قد تاب إلى الله بعد، فلا يبعد وجوب التهام عليه، ولكن الأحوط استحباباً الجمع.

٨- كما أن إباحة السفر شرط في ابتداء السفر، كذلك ينبغى استمراريتها:

ألف: فلو كان سفره في البدء مباحاً، ولكنه قصد المعصية في الأثناء بحيث أصبح سفره سفر معصية وحرام، وجب عليه التهام.

باء: ولو كان هدفه المعصية في بداية السفر، ولكنه عدل عن نية المعصية في أثناء الطريق، فإن كان الباقي من السفر بمقدار مسافة القصر ولو بالإضافة إلى طريق العودة، قصَّر في صلاته.

أما لو لم يكن الباقي مسافة فالأحوط الجمع بين القصر والتمام، وإن كان الأقوى القصر إذا كان المجموع يشكل مسافة.

9 - لو كان هدف السفر ملفَّقاً من الطاعة والمعصية (كمن يسافر لزيارة الأرحام وارتكاب معصية، أو للدراسة وارتكاب محرَّم) فهنا صور ثلاث:

ألف: أن تكون المعصية هي الهدف الأساسي والطاعة هدفاً فرعياً فلا إشكال هنا في وجوب التهام وعدم القصر.

باء: أن تكون الطاعة هدفاً مستقلاً والمعصية هدفاً تابعاً، فالأحوط هنا الجمع. جيم: أن تكون الطاعة والمعصية معاً هدفاً مشتركاً بحيث لولا اجتماعهما لم يسافر فلا يبعد هنا وجوب التمام، وإن كان الجمع أحوط.

## السادس: ألاَّ يكون ممن بيته معه:

١ - ألا يكون ممن لا مسكن معيناً لهم كالبدو الرُحَّل الذين لا يقطنون مكاناً خاصاً، بل يرتحلون هنا وهناك بحثاً عن الكلأ والماء والمرعى وبيوتهم معهم، فعلى هؤلاء التمام في كل رحلاتهم وتنقلاتهم مهما طالت المسافات، لعدم صدق السفر والمسافر عليهم، وكذلك

٢ - لو سافر هؤلاء لمقصد آخر غير البحث عن الكلأ والماء، كالسفر للحج والزيارة،
 ولم تكن بيوتهم وأمتعتهم معهم (أي خرجوا عن الإطار العادي لحياتهم المتنقلة) قصروا.

٣- ولو سافر أحدهم لاختيار منزل أو لطلب محل اجتماع المياه والعشب، وقطع المسافة المعتبرة، فإن سافر مع بيته وأمتعته أتم، وإن سافر وحده قصّر، والاحتياط حسن بالجمع.

# السابع: ألاّ يكون السفر مهنته:

من كان السفر مهنته، يتم الصلاة ويصوم خلال أسفار المهنة، حتى ولو استخدم شغله في إحدى المرات لمصلحته الشخصية، كما لو نقل السائق أمتعته وعائلته من بلد إلى آخر، وفيما يلى بعض مفردات مَنْ شغله السفر.

١ - سائقو سيارات الأُجرة الصغيرة والباصات والشاحنات وما شاكل ومن يساعدهم في هذا العمل.

٢- قائدو القطارات والمجموعات التي تساعدهم.

٣- قائدو الطائرات ومساعدوهم وطواقم الرحلات الجوية من المهندسين وكادر
 الضيافة ورجال الأمن المكلفين بشكل دائم بمرافقة الرحلات.

٤ - ملاحـو السفن وكل الطاقم المرافق الذين يعتبر السفر الدائم على ظهر السفن مهنتهم وشغلهم.

- ٥ مرشدو السوّاح والزوّار الذين يرافقونهم في السفر، إذا كان هذا هو عملهم الدائم.
  - ٦- الرعاة والمُكارون، والجمّالون، والحطّابون، ومن شاكل.
  - ٧- التجار المتجولون الذين يدورون بتجارتهم في المدن والبلاد المختلفة.

٨- موظفو الدوائر الحكومية والوزارات الذين يكون عملهم في السفر الدائم كجباة
 ومحاسبي الضرائب، ومهندسي وعمال الطرق الخارجية ومن أشبه.

### تفاصيل المسألة:

١ - العرف هو المعيار في صدق اتخاذ السفر شغلاً له، فلو صدق لدى العرف أن السفر مهنته و جب عليه التهام ولو في السفرة الأُولى بشرط ألاّ يسبقها المقام في بلده أو أي بلد آخر

أكثر من عشرة أيام كما إذا قدم من سفر يقصر فيه ثم قبل أن يكتمل له عشرة سافر لمهنته فإنه يتم فيها.

٢- أصحاب حملات الحج والعمرة والزيارة والسياحة إذا كان هذا مهنتهم طوال العام، فإنهم يتمون، أما لو اتخذوا ذلك مهنة لهم في مواسم خاصة في العام كموسم الحج أو الصيف مثلاً، احتاطوا بالجمع بين القصر والتهام. إلا إذا صدق عرفاً أن مهنتهم ذلك، فإنهم يتمون.

٣- لو سافر مَنْ مهنته السفر، سفرة خاصة لا ترتبط بمهنته، كسفر الحج أو الزيارة أو السياحة قصر، إلا إذا قصد هذه الغايات ضمن شُغله كسائق السيارة الذي يؤجر سيارته لرحلة الحج ويحج هو أيضاً، فعليه أن يتم.

٤ - مَنْ كانت مهنته السفر في فصول معينة من العام، فالظاهر وجوب التمام عليه، وإن
 كان الأحوط الجمع.

٥ - مَنْ كان عمله التردد في مسافات قصيرة أقل من أربع فراسخ كالبائع المتجوّل أو سائق الأُجرة الذي يعمل على خطوط قريبة يُعتبر ممن مهنتهم السفر أيضاً، فإذا صادف أن طالت رحلتهم في إحدى المرات، فبلغت مسافة القصر، بقي على التهام، إذ لا فرق بين السفر القريب أو البعيد مادام السفر مهنته.

7 - يُشترط في التهام خلال أسفار المهنة ألا تنقطع بالإقامة عشرة أيام فصاعداً في الوطن أو غيره، إذ الإقامة تقطع الحكم السابق، فيجب القصر في سفره الأول بعد الإقامة، ثم التهام من السفر الثاني، وإن كان الجمع في السفر الأول هو الأحوط، ولا فرق هنا بين أن تكون الإقامة بنية مسبقة، أم بدون قصد ونية.

٧- مَنْ لم تكن مهنته السفر، إذا عرض له ما يستوجب القيام بعدة سفرات متتالية، لا يلحقه حكم التهام بل عليه القصر، سواء كان تعدد السفرات الواحدة بعد الأخرى بالصدفة تماماً أم كان التعدد مقصوداً منذ أول سفرة، كمن له أمتعة أو بضائع تجارية أو محاصيل زراعية يريد نقلها إلى مكان آخر خلال عدة رحلات متتالية.

٨- مَنْ أعرض عن وطنه دون أن يتخذ وطناً جديداً، ثم سافر بحثاً عن الوطن قصر في السفر، أما إذا اتخذ بيته معه ولم يرد التوطن في مكان معين أتم، ومثله الذين يلتحقون بالغابات والأحراش والأهوار والجبال هرباً من بطش الطغاة.

# الثامن: الوصول إلى حد الترخّص:

حد الترخّص هو النقطة التي يبدأ المسافر منها بالقصر عند الذهاب، كما يبدأ بالتمام لديها عند العودة من السفر.

1 – الأقرب أن الحد الذي يبدأ المسافر فيه التقصير لدى المغادرة هو الخروج من البيوت والوصول إلى الصحراء، حيث يختفي صوت الأذان، كما يختفي المسافر عن البيوت فلا يراه أصحابها، وقد توضع اليوم علامات مرورية للدلالة على الخروج من المدن هي قريبة ممّا ذكرنا، وكذلك الأمر لدى العودة من السفر، إذ ينتهي حكم القصر بمجرد الوصول إلى حد الترخص المشار إليه من وطنه أو محل إقامته، أي إذا دخل بين البيوت وسمع أذان المصر.

أما في المدن الكبيرة مثل مكة والكوفة سابقاً، فالأحوط الوجوبي -لدى العودة من السفر - تأخير الصلاة لحين الدخول إلى منزله.

٢- إنّ حد الترخص كما يُعتبر بالنسبة للوطن، كذلك يُعتبر بالنسبة للبلد الذي ينوي المسافر الإقامة فيه عشرة أيام فصاعداً، فمن خرج مسافراً قاصداً قطع ثمانية فراسخ فأكثر والإقامة عشرة أيام في المقصد، فإنه يقصر في الطريق بمجرد الوصول إلى حد الترخص من بلده إلى أن يصل إلى حد الترخص من بلد المقصد، حيث يجب عليه حينذاك أن يتم الصلاة لأنه ينوي الإقامة عشرة أيام هناك، وإن كان الأحوط تأخير الصلاة إلى المنزل.

ثم عندما يبدأ رحلة العودة فإنه يبقى على التهام حتى الوصول إلى حد الترخص من بلد الإقامة، أما في الطريق الذي يبلغ ثهانية فراسخ فصاعداً، فيقصِّر حتى يصل إلى حد الترخص من وطنه.

٣- إذا كان البلد في موقع مرتفع بحيث تُرى معالمه من مسافة بعيدة، أو كان في أرض منخفضة جداً بحيث تختفي آثاره بمجرد الخروج منه، أو كانت البيوت ذات طوابق عديدة مرتفعة تُرى من مسافات بعيدة، أو كان إنطلاق السفر من موقع لا بيوت فيه ولا أذان، ففي كل هذه الحالات وأشباهها يكون المعيار في تحديد حد الترخص هو وضع المدن العادية في الأراضى المستوية والطبيعية.

٤ - في المناطق التي يقطن الأهالي في الخيام وبيوت الشعر، يكفي اختفاؤها في تحقق حد الترخّص.

٥ - المعيار في مسألة اختفاء الجدران واختفاء الأذان هو الحالات العادية في كل أبعاد الموضوع، فإذا كان الجو مغبراً أو ضبابياً، بحيث يؤثر على الرؤية وتختفي البيوت بعد عدة

أمتار من الابتعاد عنها، أو كانت عين الناظر ضعيفة جداً أو قوية أكثر من المتعارف، أو كانت أذن السامع ضعيفة أو حسّاسة جداً، أو صوت الأذان مرتفعاً جداً أو ضعيفاً جداً.. ففي كل هذه الحالات يكون المرجع هو الحالات الطبيعية المتعارفة من الرؤية والساع وصفاء الجو وصوت الأذان وارتفاع مكانه وما شاكل.

7 - لـو كان المسافر يمـرُّ بوطنه أثناء السفر فإنه يتـم صلاته بمجـرد الوصول إلى حد الترخص من وطنه، وهكذا يبقى على التهام إلى أن يخرج من وطنه، فإذا وصل إلى حد الترخص بدأ بالقصر إذا كان سفره الجديد يبلغ ثهانية فراسخ فصاعداً.

٧- لـو شـك في الوصول إلى حـد الترخص أثناء الذهاب بقي على التهام، ولو شـك في ذلك أثناء العودة أو الوصول إلى بلد الإقامة بقي على القصر.

### أحكام الإقامة الشرعية:

من علم بأنه يبقى عشرة أيام فأكثر أو عزم على الإقامة عشرة أيام فصاعداً في مكانٍ ما غير وطنه (سواء كان مدينة أو قرية أو خياماً أو عراءً) انطبقت عليه أحكام الوطن من إتمام الصلاة والصيام. ولا فرق بين أن يكون هذا العزم عن اختيار أو اضطرار أو إكراه.

## وفي المسألة تفاصيل نعرضها فيها يلي.

١ - لا يكفي الظن بالإقامة عشرة أيام لكي تترتب أحكام الإقامة بل ينبغي العلم بذلك أو العزم عليه. كما أن نية الإقامة لا تتحقق دون العلم بالبقاء عشرة أيام فعلاً والعزم على ذلك، فلو كان مردداً أو شاكاً في بقائه عشرة أيام أو حتى ظاناً بالبقاء، فلا يكفي مجرد النية القلبية.

٢ – ولو جعل الإقامة متوقفة على أمر مشكوك الحصول، فإنه لا يكفي في صدق الإقامة الشرعية، كما لو علَّق الإقامة على سماح السلطات المعنية له بالبقاء، أو على العثور على صديق له، أو على توافر مكان مناسب للإقامة والسكن، وما شاكل، إذ إن كل ذلك ينافي العزم على البقاء والإقامة للفترة المطلوبة.

٣- ولو كان عازماً على البقاء والإقامة، إلا أنه احتمل حدوث المانع احتمالاً ضعيفاً لا
 يتنافى مع عزمه على البقاء، لم يضر، وصلى تماماً.

٤ - يكفي في تحقق الأيام العشرة البقاء عشرة أيام وتسع ليال، فلا يلزم أن تكون الليلة
 العاشرة من ضمنها، فلو كان عازماً على الإقامة في المكان من صباح اليوم الأول من الشهر

إلى غروب اليوم العاشر، كفى في تحقق الإقامة المعتبرة. كما يكفي تلفيق اليوم المنكسر من يوم آخر، كما لو عزم الإقامة من زوال اليوم الأول من الشهر إلى زوال اليوم الحادي عشر، كفى في وجوب التهام، وإن كان الأحوط في مثل هذا الفرض الجمعُ بين القصر والتهام.

٥ - ويشترط أن يقيم الأيام العشرة كلها في بلد واحد أو قرية واحدة، وليس ملفقاً من مكانين متباعدين، كما لو نوى الإقامة عشرة أيام في النجف وكربلاء، فلا تصدق الإقامة المعتبرة، وعليه القصر فيهما، ولكن لا يضر بوحدة محل الإقامة لو كان النهر مثلاً يقسم المدينة إلى شطرين مادام العرف يعتبر الشطرين مدينة واحدة، كجانبي النهر في بغداد.

7 - إذا كان البلد كبيراً جداً بحيث يفقد وحدته العرفية وإن شمي باسم واحد، فاللازم نية الإقامة في منطقة معينة من مناطقه المتعددة مثل مدينة (نيويورك)، حيث إن منطقة (بروكلي) منها تختلف عرفاً عن منطقة (لونج آيلند) أو (نيوجرسي) بل حتى (منهاتن) فإن وحدتها الاسمية لا تكفي. أما إذا كانت مثل (طهران) أو (القاهرة)، حيث إن المقيم بشالها وجنوبها يُعتبر مقيهاً في مدينة واحدة، لأن العرف يرى أن الإقامة هي في محل واحد، فإنّه يكفي الإقامة في أي موقع منها وقد يستوضح العرف بمعرفة ما إذا كانت الرحلة من محلة منها إلى أخرى تُعتبر سفراً أم لا؟ فإن لم يكن سفراً أعتبر بلداً واحداً.

٧- نية الإقامة الشرعية لا تعني عدم الخروج إطلاقاً خلال الأيام العشرة من الحدود العرفية لمحل الإقامة، بل لو كان قاصداً منذ البداية أو عرض له قصد الخروج إلى ضواحيها القريبة، كمناطق التنزه والسياحة والزيارة القريبة من المدينة ما لم يبلغ أربعة فراسخ، لم يضر بالإقامة وتمام الصلاة ما لم يخرج عن صدق الإقامة عرفاً، وبشرط العودة في نفس اليوم، كالخروج صباحاً والعودة عصراً.

٨- الأشبه عدم كفاية القصد الإجمالي للإقامة كالولد والزوجة إذا قصدا الإقامة بمقدار ما قصده الوالد أو الزوج، دون أن يعلما حين القصد أن متبوعهما قصد الإقامة عشرة أيام أم لم يقصد. وإنّما بعد العلم ببقاء المتبوع عشرة أيام يقصدان ذلك منذ لحظة العلم، وكذلك الأمر بالنسبة للرفيق التابع لأصدقائه في السفر.

9 - إذا قصد الإقامة إلى آخر الشهر مثلاً، وكانت الفترة عشرة أيام أتم، أما إذا كان يوم مغادرته مغادرته لمحل الإقامة آخر الشهر ولكنه كان يجهل أن الفترة من يـوم قدومه إلى يوم مغادرته - وهـو آخر الشـهر - تبلـغ عشرة أيام فإنه يقصر كها إذا كان لا يدري هل الشـهر القمري تام فتكون الفترة عشرة أيام وعليه أن يتم الصلاة، أم ناقص فعليه أن يقصر، فإنه يقصر في صلاته

حتى وإن أضحى الشهر تاماً وبقي عشرة لأنّه منذ اليوم الأول لم يكن يعلم بتهام الشهر وبقائه عشرة أيام.

• ١ - إذا قصد الإقامة الشرعية في مكان ما، ثم بعد ذلك غيَّر قصده أو تردد فيه، فإن كان تغيير القصد أو التردد بعد أن صلى صلاة رباعية تماماً (كالظهر أو العصر أو العشاء) فإنه يبقى على التهام مادام هناك، أما إذا كان تغيير القصد أو التردد قبل أن يصلي أية صلاة رباعية تماماً فإنه يرجع إلى حكم المسافر ويقصر صلاته، أما بالنسبة للصوم فإن كان التغيير أو التردد قبل الزوال فان صومه غير صحيح، وإن كان بعد الزوال فصوم ذلك اليوم صحيح، ويقضيه احتياطاً.

١١ - إذا دخل المسافر في إحدى الصلوات الرباعية (الظهر أو العصر أو العشاء) بنية القصر، ثم عزم على الإقامة عشرة أيام أثناء الصلاة، أكملها تماماً وصحت.

١٢ - ولو قصد إقامة عشرة أيام، وبدأ صلاة رباعية بنية التهام، ثم في أثناء الصلاة بدا له السفر وعدم الإقامة، فإن كان هذا التغيير قبل الدخول في الركعة الثالثة أتمها قصراً وصحّت الصلاة، وإن كان بعد الدخول في الركعة الثالثة وقبل الركوع فالأحوط إتمامها قصراً، وذلك بهدم القيام والتسليم والإتيان بسجدتي السهو ثم يعيدها قصراً أيضاً، وإن كان بعد الدخول في ركوع الركعة الثالثة بطلت تلك الصلاة ورجع إلى القصر.

١٣ - لا يشترط في تحقق الإقامة المعتبرة أن يكون الشخص مكلفاً بالصلاة في تمام العشرة:
 ألف: فلو قصد الإقامة وهو غير بالغ، ثم بعد أيام بلغ، صلّى تماماً وصام حتى لو
 كانت الأيام الباقية بعد البلوغ أقل من عشرة أيام.

باء: وكذلك لو قصدت الحائض الإقامة عشرة أيام، فطهرت بعد أيام، كان عليها التهام في الأيام الباقية وإن لم تبلغ عشرة أيام لوحدها. جيم: وكذلك الأمر بالنسبة للمجنون لو أفاق.

1 ٤ - لو قصد الإقامة عشرة أيام وأكملها ثم أراد مواصلة الإقامة لأيام أخرى بقي على التهام دون الحاجة إلى قصد عشرة جديدة، فالإقامة المعتبرة هي البقاء عشرة أيام فصاعداً في محل واحد، لا أن كل عشرة أيام تحتاج إلى قصد مستقل، فحكم الإقامة مستمر ما لم يقطعها بسفر جديد من محل الإقامة.

١٥ - تترتب على قصد الإقامة كل أحكام الحاضر في وطنه من أداء الصلاة تماماً، وصحة الصوم، واستحباب النوافل النهارية التي تسقط في السفر، ووجوب الجمعة والعيدين (في حالة توافر شرائط الوجوب).

١٦ - لو قصد المسافر الإقامة المعتبرة في مكان، ثم بدا له -في أثناء الإقامة ولو بعد أداء صلاة رباعية واحدة تماماً، أو بعد انقضاء الأيام العشرة - أن يخرج إلى ما دون أربعة فراسخ:

ألف: فإذا كان عازماً على العود إلى المكان الأول، والإقامة عشرة أيام أُخرى منذ العودة، يصلى تماماً عند الذهاب وفي المقصد وفي محل الإقامة الأولى.

باء: وكذلك الحكم إن كان عازماً على الإقامة عشرة أيام في مكان آخر دون أن تكون بين محلى الإقامة الأول والثاني مسافة القصر.

جيم: وإن كان عازماً على عدم العودة إلى محل الإقامة، وكان الطريق من محل الإقامة إلى مقصده أو مع العود إلى بلده مسافة القصر، فعليه القصر.

دال: أما إذا كان مُعرضاً عن الإقامة في المحل الأول، وأنشأ سفراً جديداً، ولكنه لدى العودة يمر بهذا المحل باعتباره يقع في طريق عودته فحكمه القصر في الذهاب والمقصد والعودة وأثناء المرور بمحل الإقامة.

هاء: وإن لم يكن مُعرضاً عن محل الإقامة، بل كان عازماً على العود إليه باعتباره محل إقامته، ثم إنشاء السفر منه فالأقوى في هذه الصورة التهام في الذهاب والمقصد والعودة ومحل الإقامة ما لم يُنشئ سفراً جديداً، وإن كان الأحوط الجمع.

واو: وإن كان عازماً على العود إلى محل الإقامة، ولكنه متردد بين الإقامة بعد العود وعدمها، أو كان ذاهلاً عن مسألة الإقامة وعدمها، فحكمه التمام في الحالتين، والأحوط الجمع.

زاي: وإن غادر محل الإقامة وهو متردد بين العود وعدمه، أو ذاهل عن هذا الأمر، فالاحتياط هنا الجمع بين القصر والتهام في الذهاب والمقصد والعودة ومحل الإقامة حتى يستقر رأيه على الإقامة فيتم، أو يُنشئ سفراً جديداً فيقصِّر. وإنْ كان الأقوى هنا التهام أيضاً ما لم يعزم على السفر.

هـذا كلـه إذا كان العوديتم خلال نفس اليوم أو الليلـة، أما إذا كان ينوي البقاء خارج محل الإقامة أكثر من هـذا الوقت، فالأحوط الجمع بين القصر والتهام في كل الصور.

1V - إذا قصد المسافر الإقامة الشرعية في مكان، ثم انصرف عن الإقامة وغيَّر رأيه، ولكنه شك بعدئذ هل كان تغيير النية بعد أداء صلاة رباعية تماماً فيكون حكمه البقاء على التهام، أو كان قبل ذلك فيكون حكمه القصر؟ بني على أن التغيير كان قبل الصلاة تماماً، فيرجع إلى القصر.

11 - لو تصوّر المسافر أن أصدقاء الرحلة قصدوا الإقامة عشرة أيام فقصدها هو الآخر، ثم اتضح له - بعد أن صلى صلاة رباعية تماماً - أنهم لم يقصدوا ذلك، فهنا صورتان: ألف: فقد يكون قصده الإقامة المعتبرة مشروطاً بإقامتهم بحيث يرجع الأمر إلى ربط قصده بقصدهم، فالأظهر في هذه الصورة القصر حتى لو كان قاطعاً قبل ذلك بأنهم يبقون عشرة أيام.

باء: وقد يكون داعيه إلى قصد الإقامة المعتبرة ظنه بإقامة رفقته، فالظاهر أن حكمه التهام حتى ولو تبدل قصده بعد معرفته بخطئه.

### حكم المتردد:

١ - لو سافر الشخص وقطع مسافة القصر، ولكنه ظل متردداً في المقصد هل يقيم عشرة أيام أم لا، فحكمه القصر مادام متردداً إلى ثلاثين يوماً، أما بعد الثلاثين فيتم صلاته ولو لم يكن عازماً على الإقامة عشرة أيام، بل حتى لو كان عازماً على السفر في نفس اليوم.

٢- هـذا الحكم هو للمتردد ثلاثين يوماً في مكان واحد عرفاً، فلو قضى هذه الفترة من الـتردد في أماكن متعددة منفصلة، أو في أثناء سيره المتواصل فإنه يبقى على القصر حتى بعد الثلاثين.

٣- لـ و تـ ردد في البقاء وعدمه لمدة تسـعة وعشرين يوماً، ثم سـافر إلى مكان آخر وبقي هـنـاك متردداً أيضاً لتسـعة وعشرين يوماً، قصَّر وهكـذا يبقى على القصر ما دام كذلك، إلا إذا نوى الإقامة في مكان عشرة أيام، أو ظل متردداً ثلاثين يوماً في مكان واحد، فيتم بعده.

٤ - إذا تردد قبل بلوغ أربعة فراسخ فحكمه التهام من حين التردد، ذلك لأن هذه الحالة تعني التردد في أصل السفر و لأنه لم يبلغ أربعة فراسخ فإنه لا يُعد مسافراً، ما لم يقصد المسافة. ولكن إذا تردد أثناء الطريق في الإقامة في بعض المنازل وذلك قبل بلوغ أربعة فراسخ ولكنه كان قاصداً قطع المسافة المعتبرة فحكمه القصر.

### أحكام الخلل في السفر:

١ – لو صلّى المسافر تماماً بينها حكمه القصر، فإن صلاته تبطل في حالة العلم بأصل الحكم والسهو عنه، أو العلم بأصل الحكم مع الجهل بالخصوصيات، أو العلم بأصل الحكم مع الجهل بالموضوع (أي الجهل بأن سفره هذا ممّا يجب فيه القصر) وتصح الصلاة مع الجهل

أحكام الصِلة....

بأصل الحكم، وإليك بعض النهاذج التطبيقية:

ألف: المسافر الذي يعلم بأن حكمه القصر، لو صلى الرباعية تماماً عمداً بطلت صلاته.

باء: ولو صلاها تماماً جهلاً بوجوب القصر في السفر، لم يجب عليه الإعادة. جيم: أما لو كان عالماً بأصل حكم وجوب القصر في السفر، ولكنه كان يجهل بعض التفاصيل الأُخرى المتعلقة بأحكام المسافر، فصلّى تماماً وجب عليه الإعادة في الوقت أو القضاء خارجه.

دال: ولو كان عالماً بحكم القصر في السفر، إلا أنه جهل أن سفره هذا يستوجب القصر، كما لو تصور أن الطريق الذي يسلكه ليس بمقدار مسافة القصر، بينها كان في الواقع مسافة، فصلى تماماً، وجب عليه الإعادة أو القضاء أيضاً.

هاء: ولو كان ناسياً أنه مسافر، أو ناسياً أنّ حكم المسافر هو القصر فصلى تماماً، فإنْ تذكر ولا يزال وقت الصلاة باقياً وجب عليه الإعادة قصراً، وإن تذكر بعد خروج وقت الصلاة، فالاحتياط الوجوبي هو القضاء لناسي الحكم (أي الناسي بأن حكم المسافر هو القصر) دون ناسي الموضوع (أي الناسي بأنه مسافر) فإنه لا يقضى.

واو: ولو كان عالماً بحكم القصر وبأنه مسافر، إلا أنه صلى الرباعية تماماً بسبب الغفلة، بطلت صلاته أيضاً، وعليه الإعادة والقضاء.

٢- لـو صلى الرباعية قصراً مَنْ واجبه التهام، بطلت صلاته في جميع الحالات، إلا في حالة المقيم عشرة أيام إذا قصر بسبب جهله بأن حكمه التهام.

٣- مَنْ اعتقد بأن سفره استغرق مسافة القصر فقصَّر صلاته، ثم اكتشف بعد ذلك خطأه وأن سفره أقل من مسافة القصر، وجب عليه إعادة الصلاة تماماً، أداءً أو قضاءً.

٤ - ولو اعتقد بأن سفره لم يبلغ مسافة القصر، أو كان شاكاً في ذلك، ثم في أثناء الطريق
 تبين له أن المسافة التي يقطعها هي بقدر مسافة القصر، قصَّرَ صلاته وإن لم يكن المتبقي بقدر
 مسافة القصر. وإن كان صلى تماماً قبل ذلك، وجب عليه الإعادة قصراً.

٥ - لو دخل في الصلاة الرباعية بنية التهام وهو ناس بأنه مسافر، أو ناس بأن حكمه القصر، ثم تذكر أثناء الصلاة، فإن كان قبل ركوع الركعة الثالثة، أتم الصلاة قصراً واكتفى بها. ولو تذكر بعد ركوع الركعة الثالثة بطلت صلاته ووجب عليه الإعادة قصراً.

٦ - مَنْ كان واجبه التهام - كالمقيم عشرة أيام - إن دخل في الصلاة الرباعية بنية القصر جهلاً منه بأن وظيفته التهام، ثم عرف ذلك في الأثناء وجب عليه العدول إلى التهام، وتصح صلاته.

٧- إذا دخل وقت الصلاة وهو حاضر في وطنه أو في محل الإقامة الشرعية، فالأفضل أن يبادر إلى الصلاة تماماً ولا يؤخرها إلى حين السفر، ولو أخرها فالأحوط اختيار القصر على التهام لما هو المشهور بين الفقهاء.

٨ ولو دخل الوقت وهو مسافر، فأجَّل صلاته حتى وصل إلى وطنه أو إلى محل الإقامة الشرعية أتم على الأقوى.

٩ - لو فاتت الصلاة الرباعية قصراً، وجب قضاؤها قصراً أيضاً حتى لو كان يقضيها وهو في وطنه، وكذلك لو فاتت الصلاة تماماً وأراد أن يقضيها وهو في السفر، عليه قضاؤها تماماً.

• ١ - يستحب للمسافر الذي حكمه القصر، أن يقول بعد كل صلاة يصليها قصراً: «سُبْحَانَ اللهِ، وَالْحَمْدُ للهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَاللهُ أَكْبَرُ» ثلاثين مرة، بل الأفضل أن يأتي بها ستين مرة.

# ثانياً: صلاة الخوف والمطاردة

### ما هو الخوف؟

١ - في حالات الخوف والمطاردة، تُصلّى الصلوات الرباعية قصراً كصلاة المسافر، سواء
 كان في السفر أو الحضر، جماعة أو فرادى.

٢- المقصود بالخوف هو كل خوف يستوجب قصر الصلاة، أي يكون قصر الصلاة على التخفيف من وطأة الخوف، ويعطى فرصة أكبر لمواجهة الموقف.

وقد يكون الخوف بسبب الحرب والمواجهة العسكرية، أو عدو ظالم يتعقبه، أو قوات أمن تلاحقه للاعتقال، أو لصوص أو حيوانات مفترسة، أو ما شاكل. فإذا كان قصر الصلاة في مثل هذه الحالات يساعد على مواجهة العدو، أو الفرار، أو الاختباء أو غير ذلك، فقد وجبت صلاة الخوف.

٣- أما إذا كان الخوف يستولي على الإنسان ولكنه لا يقتضي القصر في الصلاة والإسراع بها، كما لو كان خائفاً من العدو، أو في جبهة الحرب، إلا أنه مستقر في مكان لفترة يستطيع خلالها أداء الصلاة تامة وعلى صورتها المعهودة، صلاها كذلك إن لم يكن مسافراً.

أحكام الصِلاة....

#### صلاة الخوف:

١ - وفي حالة الحرب يستحب أن تصلى صلاة الخوف جماعة حيث ينقسم المسلمون إلى طائفتين، طائفة يقيمون الصلاة، وأُخرى يواجهون العدو، وذلك بإحدى الصورتين التاليتين:

الصورة الأولى: أن يصلي الإمام بإحدى الطائفتين صلاة كاملة بينها تقوم الطائفة الأُخرى بمهامها الحربية، ثم يصلي الإمام صلاة أخرى بالطائفة الثانية حيث تأخذ الطائفة التي صلت مواقعها العسكرية.

الصورة الثانية: أن يصلي الإمام بالطائفتين صلاة واحدة، وذلك بأن يقف الإمام وتأتم به الطائفة الأُولى، وفي الركعة الأُولى وأثناء الجلوس بعد السجدة الثانية ينتظر الإمام بينها يسارع المأمومون بالقيام والركوع والسجود، وحينها تكون هذه الطائفة في السجود، تعود الطائفة الثانية غير المصلية حتى يقفوا وراء المصلين وبمجرد انتهاء صلاتهم وزحفهم نحو المواقع العسكرية، تكون الطائفة الثانية قد استقروا في مكانهم حيث يقوم الإمام لمواصلة ركعته الثانية فتأتم به هذه الطائفة فتصبح الركعة الثانية للإمام مساوية للركعة الأُولى للمأمومين، فإذا جلس الإمام للتشهد، قام هؤلاء وأضافوا ركعة ثانية، وأنهوا صلاتهم مع الإمام الذي ينتظرهم جالساً.

فتكون النتيجة أن الإمام صلى ركعتين، كل ركعة بطائفة، وتكون كل طائفة قد صلّت ركعة مع الإمام وركعة منفردة.

وبإمكان الإمام أن ينتظر الطائفة الثانية وهو قائم في ركعته الثانية يطيل القراءة حتى تكمل الطائفة الأُولى، وتأتي الطائفة الثانية وتأتم بثانية الإمام.. وهكذا.

٢ - وفي صلاة المغرب يتخير الإمام بين أن يصلي ركعة واحدة مع الطائفة الأُولى
 وركعتين مع الثانية، أو العكس. والرواية وردت بالأولى.

٣- وعلى المحاربين أن يكونوا مسلَّحين في حالة الصلاة، فلا تشغلهم الصلاة عن الحرب بها فيها الاهتهام بالسلاح والعتاد وأخذ الحيطة والحذر.

ويُسمح بوضع السلاح في حالة الضرورة فقط، مثل أن يكون المطر مانعاً من الاهتمام بالصلاة والسلاح معاً، أو يكون الشخص مريضاً لا يستطيع أن يقوم ويقعد ويسجد وهو مثقل بالحديد.

٣٢٢ أحكامُ العِبَ اداتِ

### صلاة المطاردة:

١ - والمقصود بالمطاردة -أو ما يطلق عليه (شدة الخوف) - هو حالة التحام الحرب مع العدو، أو الاشتباك في معركة مع اللصوص، أو الحيوانات المفترسة، أو أية حالات اضطرارية أخرى، بحيث لا توجد أية فرصة للصلاة بكيفيتها المعهودة لا تماماً ولا قصراً.

7 - ولأن الصلاة لا تترك على أية حال، فيجب على المسلم في هذه الحالات أن يصلي بأية صورة ممكنة: جالساً، أو واقفاً، أو مستلقياً، أو ماشياً، أو راكباً، مستقبلاً القبلة أو غير مستقبل، وعليه أن يأتي بكل ما يستطيع عليه من الأجزاء والشرائط وبقدر المستطاع، وما لا يستطيع عليه يأتي بالبديل، فإذا لم يستطع الركوع والسجود، أوماً برأسه، وإن لم يستطع فالإيهاء بالعين، ومع عدم القدرة على أي شيء صلى بالتسبيح، فيقول بدل كل ركعة: «سُبْحَانَ اللهِ، وَالحُمْدُ للهِ، وَلا إِلهَ إِلَّا اللهُ، وَاللهُ أَكْبُرُ» ويسقط الركوع والسجود. ويسعى أن يكبّر تكبيرة الإحرام مستقبلاً القبلة إن أمكن.

ولو صلّى صلاته بالكيفية المتاحة صحت إن شاء الله تعالى، ولا إعادة عليه ولا قضاء.

## فروع:

الأول: لو رأى من بعيد ما ظنه عدواً، أو لصاً، أو سبعاً وتأكد من ذلك حسب الظاهر، فقصَّر وصلى صلاة الخوف ثم تبين بعد ذلك خطأ ظنه، كانت صلاته صحيحة ولا إعادة عليه.

الثاني: لو احتمل زوال العذر قبل خروج وقت الصلاة، فالأحوط - في حالات الخوف والمطاردة - تأخيرها إلى أن يضيق الوقت.

الثالث: المتورطون بحالات اضطرارية لا تسمح لهم بالصلاة المعهودة، يقصرون الصلاة في الكمية والكيفية مع الخوف والسفر، ويقصرون في الكيفية فقط مع عدم الخوف والسفر، وأمثلة ذلك:

- ١ من يصارع الأمواج وسط البحر بانتظار النجاة.
- ٢- متسلَّق الجبال الذي سقط وظل معلقاً بين السهاء والأرض بانتظار من ينقذه.
  - ٣- المظلّى الذي اشتبكت مظلته بشاهق فبقى معلقاً في الهواء.
- ٤- المسجون في زنزانة صغيرة لا تسعه إلا واقفاً، أو جالساً، أو مستلقياً، وكذلك المربوط بكرسي التعذيب أو بأسطوانة لفترات طويلة في سجون الطواغيت..
   و هكذا.

أحكام[لصِّلاة....

الرابع: لو بدأ صلاته الاضطرارية بصورة غير معهودة، ثم في أثناء الصلاة ارتفع عامل الضرورة، أكمل صلاته بصورتها المعهودة، ولو انعكس الأمر فبدأ الصلاة بكيفيتها العادية، وفي أثناء الصلاة عرض الخوف أو الاضطرار أكمل الصلاة كيفها أمكن وصحت إن شاء الله تعالى.

## ثالثاً: قضاء الصلاة

#### متى يجب القضاء؟

١ - إذا فاتت الصلاة اليومية عن وقتها وجب قضاؤها خارج الوقت، سواء كان الفوات عن عمد أو سهو أو جهل، أو مرض أو نوم استوعب وقت الفريضة.

٢ - وأيضاً يجب قضاء الصلاة لو تبيّن بطلانها لأي سبب من الأسباب المذكورة في الأبواب السابقة.

٣- ولا يجب القضاء على:

ألف: الصبي.

باء: البالغ بالنسبة لما فاته قبل البلوغ.

جيم: المجنون الذي استغرق جنونه كل وقت الفريضة.

دال: المغمى عليه طوال وقت الفريضة.

هاء: حديث الإسلام بالنسبة لما فاته من الصلوات حال كفره الأصلى(١).

واو: المرأة في حال الحيض والنفاس بالنسبة للفرائض التي استوعب الحيض والنفاس أوقاتها بشكل كامل.

٤ - إذا بلغ الصبي بلوغاً شرعياً، أو أفاق المجنون، أو المغمى عليه قبل خروج وقت الفريضة وجب عليهم أداء الصلاة في وقتها، حتى ولو لم يبق من الوقت إلا بمقدار ركعة واحدة من الصلاة، ومع ترك الأداء يجب عليهم القضاء.

٥- يجب على المرأة الحائض والنفساء أداء الصلاة إذا طهرتا قبل خروج وقت اليومية، ولو كان الوقت المتبقى بمقدار ركعة واحدة.

٦- لو طَرَأ الإغماء أو الجنون أو الحيض أو النفاس بعد مضى فترة من الوقت تسع لأداء

<sup>(</sup>١) الكفر الأصلى هو ما يقابل الارتداد.

صلاة الإنسان المختار وطبقاً للحالات المختلفة من السفر والحضر وإتيان المقدمات كالتطهر، ولكنهم لم يأتوا بالصلاة أداء وجب عليهم القضاء بعد زوال العذر.

٧- لـ و أسـلم الكافر وقد بقي من وقت إحدى الصلـوات اليومية ولـ و بمقدار ركعة واحدة وجب عليه الإتيان بها في الوقت أداء، فان لم يفعل وجب عليه قضاؤها.

٨- لا فرق في سقوط القضاء عن الحائض والنفساء والمجنون بين أن تكون هذه الأسباب قهرية أو ناجمة عن فعل واختيار الشخص<sup>(۱)</sup> والأمر كذلك بالنسبة للإغهاء الاختياري أيضاً، وإن كان الأحوط وجوب القضاء عليه، خاصة إذا كان الإغهاء الاختياري على وجه معصية الله عز وجل<sup>(۱)</sup>.

٩ - يجب القضاء على شارب المسكر وعلى مستعمل المواد المخدرة سواء كان عالماً
 بالإسكار والتخدير أم لا، وسواء كان ذلك باختياره ومعصية لله، أم للضرورة، أم الإكراه.

• ١ - الأظهر كفاية صلاة فاقد الطهورين (٣) وعدم وجوب القضاء وإن كان الأحوط استحباباً عليه القضاء.

۱۱- يجب قضاء الصلوات الواجبة غير اليومية إذا فاتت عن وقتها. باستثناء العيدين (في حالة وجوبهم) وبعض موارد صلاة الآيات (سيأتي الحديث عنها) وحتى النافلة المنذورة في وقت معين يجب قضاؤها في حالة عدم الإتيان بها في الوقت المنذور.

١٢ - يصح قضاء الفرائض في أي وقت من ساعات الليل والنهار، وفي السفر والحضر، ويجب
 قضاء ما فاته في السفر قصراً، وما فاته في الحضر تماماً، سواء كان يصلي القضاء في السفر أو الحضر.

17 - إذا فاتت الصلاة وكان الشخص في أول الوقت حاضراً، وفي آخره مسافراً أو العكس، فالأقوى لزوم اختيار ما كان واجباً آخر الوقت (أي حين فوات الصلاة) والأحوط الجمع في القضاء بين القصر والتهام.

1 ٤ - لا يلزم مراعاة الترتيب في قضاء الفوائت من غير الصلوات اليومية، لا بينها وبين اليومية، و لا بين بعضها والبعض الآخر، فلو فاتت صلاة يومية وصلاة كسوف، أو فاتت صلاة آيات للكسوف وصلاة آيات للزلزلة، كان بإمكانه قضاء ما شاء منهم المقدماً وما شاء مؤخراً.

١٥ - وبالنسبة إلى اليومية، الأقوى عدم وجوب مراعاة الترتيب بين الفوائت منها

<sup>(</sup>١) كالمرأة تتناول عقاراً لتعجيل حيضها، أو إسقاط جنينها.

<sup>(</sup>٢) كمن يحقن نفسه بهادة مخدرة فيغمى عليه طوال وقت الفريضة.

<sup>(</sup>٣) فاقد الطهورين هو من لا يجد الماء والتراب للوضوء والتيمم.

أيضاً، إلا بين الصلاتين المترتبتين في وقت واحد، أي بين الظهرين إذا فاتتا معاً، وكذلك بين العشاءين، فلو فاتت الصلوات الخمس غير مرتبة من عدة أيام، يكفيه أن يقضي الصلوات الخمس بأي شكل من الأشكال.

١٦ - لو علم أن عليه صلاة رباعية واحدة، إلا أنه لا يعلم بالتحديد هل هي صلاة عصر أم ظهر أم عشاء، يكفيه أن يقضي رباعية واحدة بنية ما في الذمة (أي دون تعيين).

الو علم أن عليه صلاة واحدة فائتة مرددة بين الصلوات الخمس، فإنْ كان الفوات في الحضر يكفيه أن يقضي ثلاث صلوات: ثنائية وثلاثية ورباعية بنية ما في الذمة، وإنْ كان الفوات في السفر يكفيه ثلاثية وثنائية واحدة بنية ما في الذمة.

١٨ - لا تجب المبادرة فوراً في القضاء، بل وقته موسَّع ما دام العمر، إلا أنْ يؤدي التأخير إلى المسامحة والتهاون بأداء التكليف.

9 - الا يجب تقديم القضاء على الصلاة الحاضرة، فيجوز الاشتغال بالفريضة الحاضرة في متسع الوقت لمن عليه القضاء، وإنْ كان الاحتياط تقديم القضاء على الحاضرة، خاصة إذا كان القضاء يرتبط بنفس اليوم، وإذا شرع في الحاضرة قبل القضاء، استحب له العدول منها إليه إذا كان ذلك ممكناً.

• ٢ - ويجوز لمن عليه القضاء أن يأتي بالنوافل قبل القضاء أيضاً، تماماً كما يجوز الإتيان بالنوافل قبل الفريضة وقد دخل وقتها.

٢١ - لا يجوز الاستنابة في قضاء الصلوات مادام الشخص حياً، حتى ولو تيقن بعدم حصول القدرة على القضاء أبداً.

٢٢ - يجوز قضاء الصلوات جماعة سواء كان الإمام يصلي أداء أم قضاء، وسواء اتحدث صلاتها أم اختلفت.

٢٣ - يستحب تمرين الطفل المميز على قضاء صلواته الفائتة، كما يستحب تدريبه على
 الأداء، بل يستحب تدريبه على كل العبادات.

#### قضاء فوائت الوالدين:

١ - يجب على الولد الأكبر قضاء فوائت الوالدين - بعد موتهما - من الصلاة والصيام،
 ممّا لم يكن فواته عن معصية، بل كان لعذر وكان يجب عليهما قضاؤه إلاّ أنهما لم يتمكنا منه. وإن
 كان الاحتياط الوجوبي قضاء جميع ما عليهما.

٢ - ومع فقد الولد فالأحوط أن يقضي عن الميت أولى الناس به من الرجال في كل طبقة
 كفاية، والأحوط أن يقضى الأكبر فالأكبر.

- ٣- إذا مات الابن الأكبر بعد وفاة أحد أبويه وقبل أن يقضي فوائته، وجب احتياطاً على غيره من إخوته الأكبر.
- ٤ لـو كان الابـن الأكـبر صبياً غير بالـغ، أو مجنوناً حين موت أحد أبويه، فلا يسـقط عنه وجوب القضاء، بل يستقر عليه ذلك بعد البلوغ أو الإفاقة، ولو مات قبل ذلك (أي قبل البلوغ أو الإفاقة من الجنون) يجب على الأكبر من بعده.
- ٥ لو لم يُعرف أكبر الولدين، أو كان سنهما واحداً فالاحتياط يقتضي وجوب القضاء
   على الاثنين كفاية، فلو قام به أحدهما سقط عن الآخر، ولو أهملا أثيما معاً.
- 7 إذا كان الميت قد أوصى باستئجار شخص لقضاء ما عليه من صلاة وصيام سقط وجوب القضاء عن الولد الأكبر إذا أتى به الأجير صحيحاً، كما يسقط عنه الوجوب لو تطوَّع شخص بالقضاء.
- ٧- لا يلزم على الولد أن يقضي فوائت الميت شخصياً، بل بإمكانه استئجار شخص
   آخر للقضاء عن الميت، وحينئذ فالأجير ينوي القضاء عن الميت لا عن الولد.
  - ٨- لو شك الولي في وجود فوائت على الميت أو عدمه، لا يجب عليه شيء.
- ٩ لو كان على الولي قضاء صلوات وصيام عن نفسه، فلا يمنع هذا من وجوب قضاء
   فوائت أبويه عليه أيضاً، ويقدم أيها شاء في القضاء.

# رابعاً: صلاة الاستيجار

- ١ يجوز استئجار شخص ليقوم نيابة عن الميت بقضاء فوائته من الصلوات والصيام وسائر العبادات، كما يجوز التطوع بذلك مجاناً.
- ٢- و يجوز استئجار الشخص للقيام بالعبادات المستحبة نيابة عن الأحياء أو الأموات على السواء، كالعمرة المفردة المندوبة، وزيارة قبر النبي وما شاكل. كما يجوز التطوع بالمستحبات وإهداء ثوابها للأموات والأحياء.
- ٣- ولا تجوز الاستنابة في الواجبات عن الأحياء إلاّ في الحج بالنسبة لمن كان مستطيعاً

٤ - قال بعض الفقهاء بعدم جواز استئجار ذوي الأعذار (١) خصوصاً من كانت صلاته بالإيهاء أو كان عاجزاً عن القيام، ولكنه قول مشكل، إذ إنّ حقيقة الصلاة ذكر الله، وإنّ صلاة كل شخص بحسبه وحسب تكليفه، فالظاهر لا إشكال في استئجار ذوي الأعذار وطريق الاحتياط واضح.

٥- لا يجب التطابق في الذكورة والأُنوثة بين النائب (الأجير) والمنوب عنه. فيجوز استنابة أو استئجار الرجل للمرأة والمرأة للرجل، وحينئذ يعمل الأجير في مسألة الجهر والإخفات حسب وظيفته.

٦- يشترط في الأجير أن يكون ملمًا بشكل كامل بأحكام وتفاصيل العبادة مورد الإجارة، إما عن اجتهاد أو عن تقليد صحيح.

٧- لا يشترط في الأجير أن يكون عادلاً، بل تكفي الثقة به والاطمئنان بأدائه العمل
 على الوجه الصحيح، ولو بإجراء أصل (حمل عمل المسلم على الصحة) وذلك عند عدم وجود
 ما يخالفه من الأمارات.

٨- يشترط في صحة عمل المتطوع أو الأجير قصد التقرب إلى الله تعالى، ويتحقق هذا القصد بالنسبة للأجير بأنْ يأتي بالعبادة قربة إلى الله تعالى، ولكنه يقبض الأجرة بإزاء نيابته عن الميت حيث يجعل إتيانه بالعبادة الاستيجارية لتفريغ ذمة الميت، فالإجارة في الحقيقة ليست للصلاة، وإنّا هي للنيابة.

٩ - يجب على الأجير تعيين المنوب عنه في نية العمل ولو إجمالاً، فلا يلزم ذكر اسمه بالتفصيل بل يكفي أن يقصد من عينه المستأجر.

• ١ - إذا لم يعين المستأجر تفاصيل الصلاة المطلوبة من جهة المستحبات، وجب على الأجير الإتيان بالصلاة على الوجه المتعارف.

۱۱- الأقوى وجوب العمل بها تقتضيه وظيفة الأجير نفسه في الأحكام الخلافية بين المجتهدين (۲) إلّا أن يشترط المؤجر غير ذلك، وحينئذ فلابد أن يعمل بالشرط ما لم يكن عنده باطلًا. والاحتياط العمل بطريقة تؤمِّن نظر الميت والولي ولا تخالف نظره (الأجير) اجتهاداً أو تقليداً.

<sup>(</sup>١) المقصود بذوي الأعذار من لا يتمكن الإتيان بالصلاة على وجهها التام بسبب عذر شرعي، كالمعذور عن القيام بسبب مرض فيصلي قاعداً.

<sup>(</sup>٢) كمسألة التسبيحات الأربع، حيث يرى البعض كفايتها مرة واحدة، بينها يرى آخرون وجوب تكرارها ثلاث مرات.

١٢- لا يجب مراعاة الترتيب في قضاء الصلوات الفائتة عن الميت، تماماً كما قلنا بعدم وجوبها في أصل القضاء، إلا أن يشترط الموجر ذلك، فعلى الأجير مراعاة الشرط حينئذ.

١٣ - لو لم يأت الأجير بالعمل أصلاً، أو أتى به باطلاً وجب الاستيجار عن الميت ثانية.

١٤ - لو أخبر الأجير بإتيان العمل المطلوب في الإجارة صحيحاً يُقبل قوله حملاً لواقع الأخ المسلم على الصحة وعدم الإهمال في أداء الواجب بعد انقضاء وقته، بلى إذا كانت هناك دعوى ضده لم يُحمل على الصحة، وإنّما كانت عليه البينة وعلى المنكر اليمين.

10- لو مات الشخص الذي آجر نفسه للنيابة عن الميت في قضاء الصلوات قبل الإتيان بها تماماً، بطلت الإجارة في المتبقي من العمل فيها إذا كانت الإجارة تشترط مباشرة الأجير شخصياً للعمل، وحينئذ يجب على الورثة إعادة الأجرة من أصل تركة الميت (الأجير) بنسبة المتبقي من العمل. وأما إذا لم تكن المباشرة شرطاً يجب على الورثة استيجار أجير آخر لتكميل العمل إن كان له مال، وإلا فلا يجب على الورثة شيء.

17 - إذا مات الأجير قبل إكمال ما عليه من الصلوات أو الصيام الاستيجارية، وكانت عليه شخصياً صلوات وصيام فائتة أيضاً، يجب على الورثة استئجار شخص آخر للإتيان بالمتبقى من العبادات الاستيجارية من أصل التركة، أما فوائته الشخصية فتخرج من ثلثه بالوصية.

# خامساً: صلاة الجماعة

#### تعريفها:

 ١ - صلاة الجماعة هي أن يقتدي الشخص بصلاة شخص آخر -حسب شروط معينة يأتي ذكرها- ويتابعه في أفعال الصلاة دون أن يسبقه فيها، ويسمّى المقتدي مأموماً، والمُقتدى به إماماً. وسيأتي ذكر التفاصيل والشروط والأحكام والسنن.

#### استحبابها:

٢- وتستحب الجهاعة استحباباً مؤكداً في جميع الصلوات الواجبة (١)، وبالذات اليومية منها، ويتضاعف التأكيد في صلاة الصبح والمغرب والعشاء، ولجار المسجد، ولمن يسمع نداء صلاة الجهاعة.

<sup>(</sup>١) وقد تجب الجماعة في بعض الصلوات الواجبة كما يأتي.

ويُستثنى من الصلوات الواجبة، صلاة الطواف الواجب، فإنّ القول بصحة الجماعة فيها مشكل.

وقد وردت مجموعة كبيرة من الروايات المؤكدة على الجماعة والمشيرة إلى ثوابها وفضلها، وذم تاركها.

٣- من ترك حضور الجماعة رغبة عنها، فالرواية تقول: إنه لا صلاة له.

3- كما لا ينبغي للمؤمن عدم حضور الجماعة لأدنى سبب غير وجيه، فأينما كنت عند دخول وقت الصلاة، سواء كنت في السوق أو الإدارة والمكتب أو المدرسة والجامعة، أو الطريق فبادر إلى الصلاة جماعة مهما أمكن، إلا أن يمنعك عذر حقيقي، ولابد للمؤمن أن يأخذ الحيطة والحذر من أن يتحول عدم حضور المساجد والجماعات عادة له، فإنّه من علامات المنافقين كما في الروايات.

٥- لأن فضل الجماعة واستحبابها من ضرورات الأحكام الشرعية ولا مجال لإنكارها، فإن الشيطان يوسوس للمؤمن في التفاصيل الفرعية لكي يمنعه منها كالتشدد والتشكيك في عدالة الإمام، أو عدم معرفته للإمام، وما شابه، فعلى المؤمن أن يحذر من هذه الوساوس الشيطانية.

7 - استحباب الجاعة يختص بالفرائض كها أشرنا، ولم تشرع في الصلوات المستحبة حتى ولو أصبحت واجبة عرضاً كالنذر(١)، إلّا في صلاة الاستسقاء، حيث تصح جماعة. أما إذا تحولت الصلاة الواجبة إلى مستحبة كصلاة العيدين، حيث تستحب في حالة عدم توافر شروط الوجوب، فإنها تصح جماعة.

#### وجــوبها:

٧- وتجب الصلاة جماعة في الحالات التالية:

ألف: صلاة الجمعة إذ لا تصح إلا جماعة.

باء: صلاة العيدين في حالة وجوبها (سيأتي الحديث عن أحكامها).

**جيم**: وقد تجب بالنذر والعهد واليمين<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) كأن ينذر المؤمن أن يصلي نافلة الصبح كل يوم مثلًا، فتصبح النافلة المستحبة واجبة عليه بسبب النذر.

<sup>(</sup>٢) كأن ينذر لله، أو يعاهد الله، أو يقسم بالله بأن يصلي صلاة يومية معينة، أو صلوات يومية معينة، أو صلواته اليومية كلها جماعة.

دال: من كان مصاباً بالوسواس، وكان تركه للوسواس يتوقف على الصلاة جماعة، وجبت عليه الجهاعة. ولكنه إذا صلى منفرداً وتمت صلاته ولم تبطل بالوسوسة، فصلاته صحيحة، ويصعب الحكم بأنه ترك واجباً.

هاء: لو أمر أحد الوالدين الولد بالجهاعة فيجب حينئذ من جهة طاعة الوالدين، إن كان في ترك طاعتها عقوق.

#### انعقادها:

١ - وتنعقد الجماعة في غير الجمعة والعيدين بشخصين: إمام ومأموم، وحينذاك يقف المأموم عن يمين الإمام، إلا أنه كلما از داد عدد المأمومين تضاعف ثوابها وفضلها، أما في الجمعة والعيدين فلا تنعقد الجماعة إلا بخمسة مصلين -على الأقل- أحدهم الإمام.

٢ - و لا يلزم أن تكون الجهاعة في المسجد فيجوز عقدها في أي مكان، إلا أنها في المسجد أفضل.

٣- يصح اقتداء من يصلي إحدى الصلوات اليومية بإمام يصلي يومية أخرى وإن لم
 تكونا متطابقتين من جميع الجهات، إذ لا يلزم التطابق بين صلاتي الإمام والمأموم:

ألف: لا من حيث الأداء والقضاء (كمن يقتدي في صلاته الأدائية بإمام يصلي قضاءً، أو العكس).

باء: ولا من حيث القصر والتهام (كمسافر يقتدي في الظهرين أو العشاء قصراً بالحاضر أو العكس).

جيم: ولا من حيث الوجوب والندب (كاقتداء من يصلي ظهره الواجبة - مثلاً -بإمام يصلي الظهر إعادة استحباباً).

ولكن يشكل اقتداء من يصلي وجوباً بمن يعيد صلاته احتياطاً (١).

### النية والقصد:

١ - لا يشترط في انعقاد الجهاعة - في غير الجمعة والعيدين - أن ينوي الإمام الجهاعة والإمامة، فلو اقتدى شخص بآخر يصلي انعقدت الجهاعة حتى ولو لم يعلم الإمام بذلك. أما المأموم فلابد من نية الائتهام حتى تتحقق الجهاعة.

<sup>(</sup>١) كمن يواجه في صلاته مشكلة ويقتضي الحكم الفقهي إتمام الصلاة وإعادتها احتياطاً، أو كالمسافر الذي يشك في أن يكون حكمه القصر، فيجمع بين القصر والتهام احتياطاً.

٢ - يلزم في الجماعة تعيين الإمام (في نية المأموم) إما بالاسم أو الوصف أو بالإشارة في الذهن أو الخارج كأن ينوي الاقتداء بهذا الإمام الحاضر وإن لم يكن يعرف اسمه وتفاصيله الشخصية.

ولا يصح الاقتداء بمأموم، فلو كان شخص يصلي مأموماً لا يصح اعتباره إماماً والاقتداء به.

٣- لو نوى المأموم الاقتداء بشخص معين فظهر فيها بعد أن الإمام شخص آخر، فإن كان الثاني عادلاً صحت صلاته وجماعته، وإن لم يكن عادلاً بطلت جماعته، والأظهر صحة صلاته منفرداً إلا إذا زاد ركناً في الصلاة، فالأحوط الإعادة.

3 - إذا قصد الإمام بإمامته أمراً دنيوياً كطلب الشهرة والسمعة، أو الراتب الشهري على وظيفة الإمامة، بحيث كان هذا القصد مؤثراً في نية التقرب إلى الله بالصلاة، فإنّه مُبطل للصلاة، حيث إنّها - في هذه الحالة - تُقام بضميمة غير إلهية، أمّا إذا قصد أمراً لا يؤثر سلباً في التقرب إلى الله بالصلاة، كما إذا قصد جمع الناس للصلاة وتشجيعهم بواسطة الجماعة، أو إحياء المسجد المهجور أو ما شاكل ذلك، فلا إشكال.

٥ - وكذلك المأموم، إن قصد بالجماعة أمراً مادياً أثَّر على قصد التقرب إلى الله فيها، فإنَّ في صلاته إشكالاً، أما إذا لم يكن كذلك كما لو قصد بالجماعة دفع الوسوسة والشك عن نفسه، أو لسهولة الصلاة أو لقاء الإخوان، فإن لم تؤثر في خلوص نيته والتقرب إلى الله، فلا إشكال.

7- لو شك المصلي في أنه هل نوى الاقتداء بالإمام أم لا؟ فإن كان قد قام إلى الصلاة بنية الدخول في الجماعة، وكان الباعث الداخلي والخارجي موجوداً كمن جاء إلى المسجد أو المصلّى بهدف الجماعة صحت صلاته جماعة، إذ هذا القدر يكفى في تحقق النية.

### تغيير النية:

١- لا يجوز للمصلى منفرداً أنْ يغير نيته أثناء الصلاة من الانفراد إلى الجماعة.

٢- أما تغيير النية من الجهاعة إلى الانفراد فجائز في أي موضع من مواضع الصلاة، ولو اختياراً، وإن كان ناوياً ذلك من أول الصلاة -حسب الرأي الفقهي الأقوى - ولكن الاحتياط الاستحبابي يقتضي عدم الدخول في صلاة جماعة ينوي منذ البداية قطعها في الأثناء، بل يصلي بنية الاستمرار حتى ولو قطع الجهاعة في الأثناء لعارض أو لغير عارض.

ولكن لو انفرد المصلي من الجهاعة لا يجوز له احتياطاً العود ثانية إلى نية الجهاعة.

٣- إذا غير المأموم نيته من الجماعة إلى الانفراد بعد قراءة الإمام للفاتحة والسورة وقبل الركوع، لا يجب عليه إعادة القراءة بل يكتفي بقراءة الإمام، بل لو كان الانفراد أثناء القراءة يكفيه بعد نية الانفراد أن يقرأ ما تبقى من قراءة الإمام، وإن كان الاحتياط الاستحبابي يقتضي استئناف القراءة من جديد.

٤ - لو شك في أنه هل غيّر نيته إلى الانفراد أم لا، بنى على عدم تغيير النية، واستمر في الجاعة صحيحة إن شاء الله.

#### إدراك الجماعة:

١ - يتحقق الالتحاق بالجماعة بإدراك الإمام من أول الصلاة، أو أول الركعة -أية ركعة
 كانت - أو أثناء القراءة، أو بعدها، أو -على أقل التقادير - في الركوع قبل أن يبدأ الإمام برفع
 رأسه حتى ولو كان قد أكمل الذكر.

٢ - لو أراد الالتحاق بالجهاعة والإمام راكع، فكبَّر وركع بظن إدراك الإمام في الركوع، إلا أنه لم يدركه، قال البعض ببطلان الصلاة، ولكن الأقوى صحة الالتحاق بالجهاعة ومتابعة الإمام في أفعال الصلاة حتى القيام ولكن دون أن تحسب له ركعة، والأحوط استحباباً إعادة الصلاة بعد ذلك.

٣- ولو كبَّر تكبيرة الإحرام ناوياً الالتحاق بالإمام في الركوع، ولكن الإمام رفع رأسه قبل أن يركع المأموم، ففي هذه الحالة يتصرف حسب إحدى الصور الثلاث:

ألف: إما أن ينوي الانفراد ويواصل صلاته.

باء: أو ينتظر قائهاً ريثها يقوم الإمام لركعته التالية فيواصل معه.

جيم: وأمَّا أن يتابع الإمام في السجود وما بعده من الأفعال إلى القيام فيواصل الصلاة معه دون أن يُعتد بتلك الركعة.

٤ - إذا وصل إلى الجماعة والإمام في حالة التشهد الأخير جاز له الالتحاق بها، فينوي ويكبر تكبيرة الإحرام ويجلس ويتشهد مع الإمام، فإذا سلم الإمام، قام المأموم إلى ركعته الأولى وواصل صلاته دون حاجة لإعادة تكبيرة الإحرام، وله بذلك فضل صلاة الجماعة إن شاء الله.

٥- وكذلك الأمر إذا أدرك الجهاعة والإمام في إحدى السجدتين من الركعة الأخيرة، في كبر ويسجد ويتشهد مع الإمام ثم بعد سلام الإمام يقوم لمواصلة الصلاة، دون أن تحسب له ركعة.

7 - لو حضر الجماعة وكان الإمام راكعاً، وخشي عدم إدراك الإمام في حالة الركوع لو مشى إلى الصف، فيجوز له أن يكبِّر في مكانه مستقبلاً القبلة، وإنْ كان بعيداً عن الجماعة ثم يركع، وبعد ذلك يمشي للالتحاق بالجماعة في أي حالة من حالات الصلاة، ولا يجب عليه جرّ رجليه أثناء المشي، بل بإمكانه المشي بخطوات، بشرط ألا يؤدي ذلك إلى محو صورة الصلاة، وعدم الانحراف عن القبلة أثناء المشي.

٧- لو كان يصلي نافلة فأُقيمت الجماعة وخشي عدم إدراك الجماعة لو استمر في النافلة،
 جاز له، بل استحب له، قطعها، وإدراك الجماعة من أولها.

٨- ولو كان مشتغلاً بالفريضة منفرداً فأُقيمت الجهاعة جاز له تغيير النية من الفريضة إلى النافلة (إن كان قبل الركعة الثالثة) ثم إكهال الصلاة ركعتين والالتحاق بالجهاعة، فإنْ لم يسعه الوقت لإكهال الركعتين جاز قطعها بعد تغيير النية للنافلة، وإنْ كان الاحتياط الوجوبي يقتضي عدم قطعها بل إتمامها ركعتين ولو أدى ذلك إلى فوات شيء من الجهاعة.

#### صفوف الجماعة:

يشترط في تنظيم صفوف الجهاعة شروط أربعة:

### الأول: الاتصال:

يشترط أن تكون الجماعة صفوفاً متراصة ومتحدة، لا أفراداً متناثرين هنا وهناك، لذلك ينبغي أن يقف المأموم خلف الإمام أو إلى أحد جانبيه دون فصل كبير، أو أنْ يتسلسل الاتصال بين المأمومين - إذا كثروا - حتى يكون الجميع متصلين بالإمام مباشرة أو بواسطة آخرين مِن الأمام أو من اليمين واليسار.

والأحوط أنْ نجعل القاعدة في الاتصال: ألاّ تكون المسافة بين موقف الإمام ومسجد المأموم، أو موقف المأموم المتقدم ومسجد المأموم المتأخر أكثر من خطوة متعارفة، والأفضل، بل الأحوط، ألاّ يكون بين الموقفين أكثر من حجم جسد الإنسان وهو ساجد، فتكون الصفوف متراصة ومضغوطة، إذ يكون مسجد المتأخر وراء موقف المتقدم بلا فصل.

## وهنا بعض الفروع:

 ١ - إذا كان بعض من يقف في طرفي الصف الأول لا يستطيع مشاهدة الإمام بسبب طول الصف، فلا إشكال فيه. ٢- لا يـضر إذا كان الصـف المتأخر أطول من الصـف المتقدم إذا كان الاتصال متوافراً
 من أحد الجانبين.

7- إذا وصلت صفوف الجماعة إلى باب المسجد فوقف بعض المصلين أمام الباب متصلين بالصف الأخير داخل المسجد، ووقف على الجانبين آخرون وشكلوا صفاً طويلاً، فالأقوى صحة صلاة الجميع، وصلاة الصفوف الأخرى المنعقدة وراءهم، وإن كان الأحوط عدم الاقتداء بمن يقف على جانبي الباب.

٤ - لا يتحقق الاتصال بالنسبة للواقف خلف أسطوانة عريضة تعد حائلاً بينه وبين الإمام أو الصفوف الأمامية، ولم يكن متصلاً بواسطة مأمومين آخرين من اليمين أو اليسار.

 ٥ - مشاهدة الإمام ليست شرطاً في صحة الجماعة، بل يكفي أن يكون المأموم متصلاً بالإمام ولو بواسطة صفوف كثيرة متراصة.

7- إذا أكمل الصف المتقدم صلاتهم قبل الجماعة - بسبب كونها قصراً مثلاً - وظلوا جالسين في مكانهم، فإن استمرار جماعة من يقف وراءهم مشكل بل ينفردون في الصلاة، أما إذا قاموا سريعاً ودخلوا مع الجماعة بصلاة أُخرى، فلا يبعد استمرارية جماعة المتأخرين.

٧- تباطؤ الصف المتقدم في تكبيرة الإحرام لا يضر بالنسبة لمن خلفهم، إذا كانوا في حالة الاستعداد والتهيؤ للصلاة، فيصح في هذه الصورة أن يكبر مَن في الصفوف الخلفية قبل أن يكبر المتقدمون أمامه، إلا أن الاحتياط الاستحبابي يقتضى الانتظار.

٨- لا يضر أن يكون الطفل المميز حلقة الاتصال لبعض المأمومين ما لم يُعلم بطلان صلاته، إلا إذا كان مظنوناً بعدم رعاية الأحكام الشرعية المتعلقة بالصلاة ومقدماتها، فالأحوط حينئذ التحقق من صحة صلاته.

## الثاني: عدم وجود الحائل:

يشترط عدم وجود حائل يفصل بين الإمام والمأموم يمنع عن مشاهدته، أو بين المأموم وغيره من المأمومين المتصلين بالإمام، هذا إذا كان المأموم رجلاً، أو كان المأموم امرأة تصلي بإمامة امرأة أخرى، أما الحائل بين المرأة مأمومة وبين الإمام الرجل فلا إشكال فيه، شرط تمكنها من متابعة الإمام في أفعال الصلاة.

أحكاء الصِلة.

### وإليك بعض التفاصيل:

١ - لا فرق في الحائل بين أن يكون جداراً، أو ساتراً من القماش أو غير ذلك، بل حتى لو وقفت طائفة من الناس غير المصلين يشكلون ستاراً بشرياً يحول بينه وبين الإمام.

٢- لا بأس بالحاجز القصير الذي لا يمنع المشاهدة أثناء القيام والجلوس.

٣- الأقوى عدم جواز الحائل الزجاجي وإن كان يُشاهد ما وراءه، وذلك لأنّ العرف يعتبره حاجزاً وحائلاً.

٤ - لو نُصب الحائل أثناء الصلاة فإن الجماعة بالنسبة لمن هم خلف الحائل تبطل
 -حسب الرأي الأقوى - ويصيرون منفردين إلا إذا أُزيل الحائل بعد نصبه سريعاً.

### الثالث: عدم التقدم على الإمام:

يشترط عدم تقدم موقف المأموم على موقف الإمام، بل ينبغي أن يقف المأموم عن يمينه متأخراً عنه قليلاً إن كان واحداً، وإن كانوا أكثر من واحد فهم يشكلون صفاً يقف خلف الإمام، فلو وقف المصلي متقدماً على الإمام منذ بداية الصلاة، أو تقدم عليه أثناءها بطلت صلاته جماعة. ويجوز أن يقف المأموم مساوياً مع الإمام وإن كان الأحوط التأخر عنه.

## فسرع:

إذا تقدم المأموم على الإمام في أثناء الصلاة سهواً أو جهلاً أو اضطراراً صار منفرداً، ولا يجوز له الاتصال بالجماعة ثانية إلا إذا كان العود إلى الجماعة مباشرة ومن دون فصل يعتد به، فإنه لا يبعد البقاء على الجماعة.

### الرابع: عدم ارتفاع الإمام:

١ - يشترط ألا يكون موقف الإمام أعلى من موقف المأمومين علواً عمودياً (كالأبنية)
 و يُغتفر إذا كان بمقدار لا يُعتد به كالعلو أقل من الشبر (أقل من ٢٠ سانتيمتراً) مثلاً.

٢- أمّا العلو الانحداري كالأرض المنحدرة فلا بأس به على الأصح، بشرط أن يكون الانحدار تدريجياً وبمقدار لا يعتبر عند العرف منافياً لانبساط الأرض.

٣- ولا بأس بارتفاع موقف المأموم عن موقف الإمام كسطح المنزل والدكان ممّا لا
 يتنافى مع وحدة الجماعة.

٣٣٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

٤ - وأما الارتفاع الكثير جداً كالصلاة فوق مرتفع شاهق والاقتداء بإمام في الوادي،
 أو فوق عمارة مرتفعة والاقتداء بمن في الأرض، فالأحوط اجتنابه.

#### أحكام الجماعة:

# أولاً: القراءة:

يجب على المأموم أن يأتي بكل أجزاء الصلاة في الجهاعة - سواء الأفعال أو الأقوال - إلا قراءة الحمد والسورة في الركعتين الأوليين، فإنّ الإمام ينوب عن المأموم فيها. هذا إذا كان المأموم يأتي بالركعة الأولى والثانية مع أولى أو ثانية الإمام، أما إذا كان يأتي بها أو بإحداهما مع ثالثة أو رابعة الإمام وجبت عليه القراءة.

## وإليك تفاصيل المسألة:

۱ - يجب على المأموم ترك القراءة في الركعتين الأُوليين من الصلوات الجهرية (الصبح والمغرب والعشاء) إن كان يسمع صوت الإمام (ولو من غير وضوح)، أما إذا لم يسمع صوت الإمام بالمرة (حتى الهمهمة) استحب له قراءة الحمد والسورة بإخفات.

٢ - وفي الصلوات الإخفاتية (الظهر والعصر) فالأحوط استحباباً عدم القراءة،
 ويستحب حينذاك الاشتغال بذكر الله والصلاة على محمد وآله (صلوات الله عليه وعلى آله).

٣- أمّا في الركعتين الثالثة والرابعة فلا تسقط القراءة أو التسبيحات. بل تجب على المأموم كما لو كان منفرداً والأحوط في الصلوات الجهرية -كالعشاء- التسبيحات فيهما، وهكذا بالنسبة لسائر أذكار الصلاة الواجبة والمستحبة.

٤ - إذا قرأ الفاتحة والسورة سهواً، أو ظاناً أن الصوت الذي يسمعه ليس صوت الإمام فتبيَّن أنه صوته، لم تبطل صلاته.

٥ - يجب الإخفات في القراءة في الجماعة وإن كانت الصلاة جهرية، سواء كانت القراءة مستحبة (كما في الركعتين الأوليين مع عدم سماع صوت الإمام) أو واجبة (كما لو كان متخلفاً عن الإمام بركعة أو ركعتين). ولو جهر المأموم جاهلاً أو ناسياً لم تبطل صلاته.

## ثانياً: المتابعة في الأفعال:

لا يجـوز أن يتقـدم المأمـوم على الإمـام في أفعال الصـلاة، أو أن يتأخر عنـه تأخراً كثيراً

أحكام الصِلة.....

يؤدي إلى انهدام هيئة الجهاعة، بل تجب المتابعة، وهي تتحقق إما بإتيان الفعل مقارناً مع الإمام، أو متأخراً عنه قليلاً.

### وهنا بعض التفاصيل:

١ - الأظهر أن المتابعة شرط لصحة الجماعة، فلو تقدم على الإمام، أو تأخر عنه بحيث انهدمت صورة الجماعة، بطلت جماعته وصحت صلاته إنْ شاء الله.

٢- إذا رفع المأموم رأسه من الركوع أو السجود قبل الإمام سهواً أو ظاناً بأن الإمام قد رفع
 رأسه، وجب عليه العود ومتابعة الإمام إن كان لا يزال في الركوع أو السجود، وصحت صلاته.

٣- ولو رفع رأسه قبل الإمام من الركوع أو السجود ثم عاد لمتابعة الإمام، إلا أن الإمام رفع رأسه قبل وصول المأموم إلى حد الركوع والسجود، فالظاهر صحة الصلاة، والاحتياط الاستحبابي يقتضي إعادتها بعد الإتمام.

٤ - ولو لم يعد للمتابعة في هذه الحالة، إما سهواً وإما بسبب الظن بعدم اللحوق بالإمام،
 فصلاته صحيحة ولا تجب الإعادة.

٥ - ولو رفع رأسه من الركوع أو السجود قبل الإمام عامداً، لم يجز له المتابعة والعودة، بل عليه انتظار الإمام. وإن تابع في هذه الحالة وعاد إلى الركوع أو السجود فالاحتياط الوجوبي يقتضي إتمام الصلاة ثم إعادتها، إلا إذا كانت هذه الحالة قد وقعت في سجدة واحدة وكان العود إليها سهواً.

7 - لو رفع رأسه من السجود فرأى الإمام ساجداً، فتصور أنه لا يزال في السجدة الأولى فعاد إلى السجود بقصد متابعة الإمام، إلا أنه تبين أنّها السجدة الثانية للإمام أحتسبت له الأولى أيضاً، ولكن لو تصور أنها الثانية للإمام فسجد مرة أخرى بقصد الثانية فتبين أنها كانت أولى الإمام أحتسبت له الثانية مع قصد الانفراد عن الجهاعة وصحت صلاته، ولكن الاحتياط الوجوبي يقتضي إتمام الصلاة مع الجهاعة ثم إعادتها في الصورتين.

٧- إذا ركع أو سجد قبل الإمام عمداً لا يجوز له الرجوع للمتابعة لأنّه يؤدي إلى زيادة عمدية.

أما إذا كان سهواً وجبت المتابعة وذلك بالعود إلى القيام أو الجلوس ثم الركوع أو السجود مع الإمام. ولو ترك المتابعة هنا عمداً أو سهواً لا تبطل صلاته.

٨- لا يجوز للمأموم متابعة الإمام في سهوه، كما إذا قنت الإمام سهواً في ركعة لا قنوت

فيها، أو تشهد سهواً في ركعة لا تشهد فيها، لا يتابعه المأموم في ذلك، ولكن لا يسبقه إلى الفعل القادم أيضاً، فلا يركع قبل ركوع الإمام، ولا يقوم قبل قيامه، بل ينتظر حتى يكمّل الإمام قنوته السهوي أو تشهده السهوي ثم يتابع معه بقية الصلاة، إلا إذا نوى الانفراد حيث يجوز له التقدم على الإمام أو التخلف عنه.

٩ - ولو ركع المأموم ثم رأى الإمام يقنت في غير محله، كان على المأموم أن يرجع إلى
 القيام إلا أنه لا يقنت مع الإمام.

# ثالثاً: المتابعة في الأقوال:

لا تجب المتابعة في الأقوال (القراءات والتسبيحات والأذكار) سواء كانت واجبة أو مستحبة، يسمعها المأموم أو لا يسمعها، فلا يجب تأخر المأموم عن الإمام فيها أو المقارنة معه، وإن كان الاحتياط الاستحبابي يقتضي التأخر عنه قليلاً، خاصة في التسليم.

# وهنا فروع:

١ - يُستثنى من هذا الحكم تكبيرة الإحرام، إذ لا يجوز التقدم على الإمام فيها، بل الاحتياط هو تأخر المأموم في التلفظ بالتكبيرة بعد الإمام.

٢- إذا سلم المأموم قبل الإمام -سهواً أو عمداً- لا تبطل صلاته، ولا يجب إعادة التسليم بعد الإمام.

٣- لـو كـبَّر المأموم تكبيرة الإحرام قبل الإمام سـهواً، أو بتصور أن الإمام كبَّر، جاز له قطعها وإعادة التكبيرة بعد الإمام للجهاعة، وله أن يتم صلاته فريضة منفرداً، إلا أن الأفضل أن يغير نيته إلى النافلة ويتمها ركعتين ثم يكبِّر تكبيرة الإحرام ملتحقاً بالجهاعة.

٤- لا يجب على المأموم الالتزام بأذكار الإمام في الركوع أو السجود أو غيرهما لا نوعاً ولا كمّاً فيجوز أن يأتي بأذكار غير أذكار الإمام، أو أكثر أو أقل من أذكار الإمام، أو يأتي بأذكار يتركها الإمام كالتكبير قبل الركوع، وقبل السجود، وسمع الله لمن حمده، وما شابه.

### رابعاً: التخلف عن الإمام:

لو تأخر عن الجماعة فأدركها والإمام في الركعة الثانية أو الثالثة أو الرابعة، كبَّر تكبيرة الإحرام والتحق بالجماعة واعتبرها ركعته الأُولى، ثم تابع مع الجماعة حتى يسلم الإمام، وبعده يكمل ما تبقى من ركعات صلاته منفرداً.

أحكام الصِلة....

## وللمسألة فروع:

١ - لو صادف تركعته الأُولى أو الثانية مع ثالثة أو رابعة الإمام، وجب عليه قراءة الفاتحة والسورة، وإذا لم يمهله(١) الإمام اقتصر على قراءة الفاتحة فقط.

٢ - ولو لم يمهله الإمام لقراءة الفاتحة أيضاً فالأحوط إتمام الفاتحة والالتحاق بالإمام
 إذا لم يتأخر عنه تأخراً كبيراً يُخرجه عن هيئة الجماعة. أما إذا أدّى إلى تأخر فاحش فالأحوط
 قصد الانفراد وإكمال الصلاة، أو إكمال الصلاة جماعة ثم إعادتها.

٣- لو التحق بالجماعة قبل الركوع والإمام في الركعة الثالثة أو الرابعة، وجب عليه قراءة الفاتحة والسورة، فإن لم يسعه الوقت اكتفى بالفاتحة، ولو علم أنه لو التحق بالجماعة فإن الإمام لا يمهله لقراءة الفاتحة أيضاً، انتظر ريثما يركع الإمام فيلتحق به في الركوع، ولا قراءة عليه.

٤ - لـ و حضر المأموم الجماعة ولم يـدر أن الإمام في الأوليين أو الأخيرتين، قرأ الفاتحة والسورة بقصد القربة إلى الله تعالى.

٥- إذا التحق بالجماعة وتصوَّر أن الإمام في الأُولى أو الثانية فترك القراءة ثم عرف أن الإمام كان في إحدى الأخيرتين، فإن كان ذلك قبل الركوع قرأ الفاتحة والسورة أو الفاتحة وحدها والتحق بالإمام، وإن عرف ذلك بعد الركوع، فلا شيء عليه وصحت صلاته.

٦ - ولو انعكست الحالة، أي تصور أن الإمام في إحدى الأخير تين فقر أ الفاتحة و السورة،
 ثم عرف أنه في الأُولى أو الثانية، فلا بأس به، ولو عرف ذلك أثناء القراءة لم يجب إكمالها.

٧- لـو جلس الإمام للتشهد لركعته الثانية وكان المأموم في ركعته الأُولى، فالأحوط التجافي (٢) وعدم الجلوس الكامل، ومتابعة الإمام في أذكار التشهد.

٨- لو استمر المأموم في القراءة باعتقاد أن الإمام يمهله، أو تعمَّد ذلك، أو تعمَّد القنوت مع علمه بعدم إدراك ركوع الإمام ولم يدرك الركوع فالظاهر عدم بطلان صلاته ما لم يؤد تأخره عن الإمام إلى انهدام هيئة الجهاعة عرفاً.

٩ - المأموم المتأخر عن الإمام بركعة يجب عليه التشهد في ركعته الثانية (والتي هي ثالثة الإمام)
 فيتخلف عن الإمام ويتشهد ثم يلتحق به في القيام أو الركوع مع قراءة التسبيحة ولو مرة واحدة.

<sup>(</sup>١) المقصود بعدم إمهال الإمام هو هدم صورة الجماعة بتأخر المأموم عن الإمام تأخراً فاحشاً.

<sup>(</sup>٢) التجافي هو حالة بين الجلوس والنهوض، حيث يرفع المصلي ركبتيه من الأرض على هيئة الجلوس النصفي معتمداً على أطراف قدميه وأصابع يديه.

٣٤٠...... أحكامُ العِبَ اداتِ

#### إمام الجماعة:

١ - يشترط توافر الأمور التالية في إمام الجماعة:

ألف: البلوغ على الأحوط، وقد وردت في بعض الأحاديث صحة إمامة الغلام قبل أن يحتلم.

باء: العقل.

جيم: الإيمان.

دال: العدالة.

هاء: طهارة المولد (أي ألَّا يكون ولد زنا).

واو: الذكورة (إذا كان المصلون أو بعضهم رجالاً).

زاي: ألَّا يكون الإمام يصلي قاعداً ولا مضطجعاً بالنسبة لمن يصلون قياماً، ولا مضطجعاً بالنسبة للقاعدين على الأحوط.

حاء: أما من لا يحسن القراءة وذلك بعدم إخراج بعض الحروف من مخارجها، أو إبدال حرف بآخر أو حذفه أو نحو ذلك، فإذا كانت قراءته بحيث لا تخرج عن مسمّى السورة والآية عند عرف المتشرعة فلا بأس بإمامته، وإنْ كان الترك أحوط.

٢- لا بأس بإمامة من يصلي قاعداً للقاعدين، ومن يصلي مضطجعاً لمثله، وكذلك من يصلي جالساً للمضطجع.

٣- لا بأس بالاقتداء بمن يصلي في ثوب نجس إذا كان معذوراً في ذلك، أو بالمتيمم أو
 المتطهر بالجبيرة (وضوءًا أو غسلاً) إذا كانوا معذورين في هذه الحالات.

٤ - كما لا بأس بإمامة المسلوس والمبطون، وأيضاً إمامة المرأة المستحاضة للنساء الطاهرات.

٥ - تجوز إمامة المرأة للنساء فقط.

٦- كما تجوز إمامة غير البالغ لمثله.

٧- والأحوط ألَّا يؤم الأبرص والمجذوم أحداً.

٨- ما هي العدالة؟ إنها روح التقوى والصفة الراسخة في النفس (الملكة) التي تمنعها
 عن الكبائر وعن الإصرار على الصغائر وعن كل فعل ينافي المروءة ممّا يدل على عدم اهتمام

ولا يلزم الفحص والتفتيش لمعرفة ذلك بل يكفي حسن الظاهر الذي يكشف ولو ظناً عن العدالة.

9 - يكفي في إثبات عدالة الإمام (الذي لا يعرفه المصلي شخصياً) كل ما يحصل منه الاطمئنان والوثوق مثل: شهادة عادلين، أو حتى عادل واحد، وإخبار جماعة واقتداء عادلين أو من يورث الاطمئنان به، واقتداء جماعة من المؤمنين به ممّا يورث الطمأنينة.

• ١ - لو علم المأموم قبل الاشتغال بالصلاة أن صلاة الإمام باطلة لسبب من الأسباب (كها لو علم أن الإمام على غير طهارة، أو ترك ركناً من أركان الصلاة) لا يجوز له الاقتداء به.

1 1 - وإذا اكتشف المأموم بعد الصلاة أن إمام الجهاعة يفقد شرطاً من شروط الجهاعة (ككونه فاسقاً، أو غير متطهر أو تاركاً لركن من أركان الصلاة مع عدم ترك المأموم له، أو ما شاكل ذلك) كانت صلاة المأموم صحيحة.

أما لو اكتشف ذلك أثناء الصلاة كان عليه الانفراد بالصلاة، ووجب عليه قراءة الفاتحة والسورة إذا كان في محلها.

#### سنن الجماعة:

# أولاً: سنن الموقف والصفوف:

١ - يستحب أن يقف المأموم (إن كان رجلاً واحداً) عن يمين الإمام.

٢- وإن كانوا أكثر فيقفون خلف الإمام في صف واحد أو صفوف متعددة.

٣- وإن كانت امرأة واحدة، وقفت إلى يمين الإمام متأخرة عنه قليلاً، بحيث يكون موضع سجودها محاذياً لموضع ركبة الإمام أو قدمه.

٤ - ولو كنَّ أكثر من واحدة وقفن جميعاً خلفه.

٥ - ولو كان رجلاً واحداً وامرأة واحدة أو عدداً من النساء، وقف الرجل إلى يمين الإمام ووقفت المرأة أو النساء خلفه.

٦- وإن كانوا رجالاً ونساءً اصطف الرجال خلف الإمام، والنساء خلف الرجال،
 والأحوط مراعاة هذه الأمور.

٧- هذا كله فيها إذا كان الإمام رجلاً، أما لو كان الإمام امرأة لجهاعة النساء فالأولى أن
 يقف الجميع إماماً ومأمومات في صف واحد.

- ٨- ويستحب أن يقف الإمام وسط الصف.
- ٩ وأن يقدم المأمومون أفضلهم مِكَّنْ يمتازون على الآخرين في العلم والعقل والورع والتقوى، للوقوف في الصف الأول.
  - ١ ويستحب الوقوف في ميامن الصفوف فإنَّها أفضل من مياسرها.
- ۱۱ ويستحب إقامة الصفوف واعتدالها وتقاربها وعدم ترك فاصلة فيها بينها أكثر من مسقط جسد الإنسان إذا كان ساجداً، وسد الفراغات فيها ومحاذاة المناكب.
- ١٢ ويكره وقوف المأموم في صف وحده إذا كانت هناك فراغات في الصفوف الأُخرى.

## ثانياً: سنن الإمام:

- ١ يستحب أن يصلي الإمام بصلاة أضعف المأمومين، وذلك بعدم إطالة أفعال الصلاة من الركوع والسجود والقنوت إلا إذا كان جميع المأمومين يرغبون في الإطالة.
- ٢ ويستحب أن يُسمع الإمام مَن خلفه من المأمومين القراءة الجهرية والأذكار دون أن يبلغ العلو المفرط في الصوت.
- ٣- ويستحب للإمام أن يطيل ركوعه إذا عرف بدخول شخص ضعف ركوعه العادي.
- ٤ ويستحب أن يؤخر الإمام صلاته قليلاً بانتظار الجماعة وهو أفضل من الصلاة في أول الوقت منفرداً.

#### ثالثاً: سنن المأموم:

- ١ يكره الشروع في النافلة بعد قول المؤذن «قَدْ قَامَتِ الصَّلَة» بل عند البدء بالإقامة.
  - ٢ ويكره التكلم بعد قول المؤذن «قَدْ قَامَتِ الصَّلَاة».
  - ٣- ويستحب قيام المأمومين عند قول المؤذن «قَدْ قَامَتِ الصَّلَاة».
  - ٤ ويستحب أن يقول: «الحُمْدُ لله رَبِّ الْعَالَينَ» بعد فراغ الإمام من قراءة الفاتحة.

أحكاء الصِلة.

٥ - وأن يشتغل بذكر الله والثناء عليه إذا أكمل قراءته قبل ركوع الإمام في الحالات التي تجب عليه القراءة.

٦- ويكره للمأموم أن يُسمع الإمام ما يقوله من القراءة أو التسبيحات أو الأذكار.

٧- ويستحب اختيار صلاة الجهاعة المخففة على الصلاة المطوّلة بانفراد.

٨- إذا صلى الشخص منفرداً ثم وجد جماعة تصلي نفس الصلاة استحب له إعادة الصلاة جماعة -إماماً أو مأموماً-.

# سادساً: صلاة الجمعة

### صلاة الجمعة في القرآن الكريم:

قال الله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا نُودِى لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسَعَوْاْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُواْ الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنْتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ الصَّلَوْةُ فَانتَشِرُواْ فِ الْأَرْضِ وَابْنَغُواْ مِن فَضْلِ اللّهِ وَاذْكُرُواْ اللّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُو نُفْلِحُونَ ﴿ فَإِذَا رَأَوَاْ يَحِدَةً أَوْلَمُوا انفَضُواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ فَآيِماً قُلْ مَا عِنداً لللّهِ خَيْرٌ مِن اللّهِ وَمِن النِّجَدَةَ وَاللّهُ خَيْرُ الزّرِقِينَ ﴾ (١٠).

يعتبر القرآن، الجمعة عيداً للأُمة، ويؤكّد استقلالها في شعائرها بالإضافة إلى استقلالها في رسالتها عن الأُمم الأخرى، كالنصارى واليهود الذين لهم رسالتهم (التوراة والإنجيل) وعيدهم (السبت والأحد)(٢)، ويعطي القرآن في سورة الجمعة صلاة الجمعة ويومَها الموقع والمفهوم الحقيقي في منهج الإسلام، فالجمعة على الصعيد الخارجي رمز الاستقلال، وعلى الصعيد الداخلي رمز الوحدة والائتلاف.

ومن هذه الحيثيّات وأُخرى غيرها تأي الدعوة الإلهيّة بالسعي لصلاة الجمعة وترك كلّ ما سواها لهواً أو بيعاً أو ما أشبه من شؤون الدنيا، وهكذا أصبح السعي إلى الجمعة لدى بعض المسلمين (مذاهب وعلماء) أمراً مفروضاً بإجماع الأُمة عند توافر شروطها، وجاء في كتاب من (لا يحضره الفقيه): «رُوِيَ أَنَّهُ: كَانَ بِاللّدِينَةِ إِذَا أَذَّنَ اللّؤَذِّنُ يَوْمَ الجُّمُعَةِ نَادَى مُنَادٍ حُرِّمَ الْبَيْعُ

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة، آية: ٩-١١.

<sup>(</sup>٢) وهناك إشارات لهذه الفكرة في الأخبار: رَوَى عَلِيِّ بْنِ الْحُسَينْ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَلِيِّ عَلِيِّ عَلِيَّ عَلِيَّ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْكِ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْ عَلَيْكُوا اللهُ عَلَيْكُوا الل

لِقَوْلِ الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا نُودِي لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ فَٱسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ ٱللّهِ وَذَرُوا الْمَيْعَ ﴿ اللّهِ عَنَّ وَحَالَ الإمام الباقر عَلَيْكُ يصف اهتهام الرعيل الأوّل من المسلمين بالجمعة: ﴿ وَالله لَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّ أَصْحَابَ النَّبِيِّ عَلَيْكُ كَانُوا يَتَجَهَّزُونَ لِلْجُمُعَةِ يَوْمَ الْخُمِيسِ.. ﴾ (٣).

وَعَنْ جَابِرُ بْنُ عَبْدِ الله -قَالَ-: «أَقْبَلَتْ عِيرٌ (٤) وَنَحْنُ نُصَلِيٍّ مَعَ رَسُولِ الله ﷺ الجُّمُعَة فَانْفَضَّ النَّاسُ إِلَيْهَا فَهَا بَقِيَ غَيْرُ اثْنَيْ عَشَرَ رَجُلًا أَنَا فِيهِمْ فَنَزَلَتْ الآيَةُ: ﴿ وَإِذَا رَأَوَا بَحَكَرَةً أَوَلَمُواً ٱنفَضُّوَا إِلَيْهَا وَتَرَكُّوكَ قَابِمَا قُلْ مَا عِندَاللَّهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهْوِ وَمِنَ النِّجَرَةَ وَاللَّهُ خَيْرُ الرَّزِقِينَ ﴾ (٥٠)» (٢٠).

وَقَالَ الْحَسَنُ وَأَبُو مَالِكِ: «أَصَابَ أَهْلَ اللّهِينَةِ جُوعٌ وَغَلَاءُ سِعْرٍ فَقَدِمَ دِحْيَةُ بْنُ خَلِيفَةَ بِتِجَارَةِ زَيْتٍ مِنَ الشَّامِ، وَالنَّبِيُّ عَصْلَتُ يَعْمُ الْجُمُعَةِ فَلَمَّا رَأَوْهُ قَامُوا إِلَيْهِ بِالْبَقِيعِ خَشْيَةً أَنْ يُسْبَقُوا إِلَيْهِ، فَلَمْ يَبْقَ مَعَ النَّبِيِّ فَيَ إِلَا رَهْطٌ فَنَزَلَتِ الْآيَة، فَقَالَ عَلَيْهَ : وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ تَتَابَعْتُمْ حَتَّى لَا يَبْقَى أَحَدُ لَسَالَ بِكُمُ الْوَادِي نَاراً» (٧).

إلا أن كثيراً من فقهاء الإسلام اعتبروا وجود الحكم الإسلامي والإمام العادل شرطاً لإقامة صلاة الجمعة، ولعل ذلك مرتكز على كونها من الشعائر الدينية السياسية التي ينبغي ألا ينتفع منها الظلمة في تضليل الناس وتمكين أنفسهم، فهي من أهم وأبرز المناسبات التي يجتمع فيها المسلمون ممّا يسمح للطغاة اتخاذها منبراً جماهيرياً لتضليل المجتمع، ونحن نقرأ في التاريخ كيف أصبحت خطبها مركزاً لحرب أولياء الله، كها فعل ذلك الحزب الأموي تجاه الإمام على وأهل البيت عيني الجمعة بوقاً من أبواق الطغاة إلى حدّ صاروا يتسلمون خطبهم من الحكومات نفسها، ويستلمون لذلك الأجر.

وهكذا جاء في الحديث المأثور: «أَنَّ عَلِيّاً عَلِيّاً عَلِيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيّاً عَلَيْ قَالَ: لَا يَصْلُحُ الْحُكُمُ وَلَا الْحُدُودُ وَلَا الْجُمُعَةُ إِلّا بِإِمَام»(^).

وهكذا رَوى سَمَاعَةَ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَالِيَّ لِإِنَّ عَنِ الصَّلَاةِ يَوْمَ الجُمُعَةِ، فَقَالَ عَالِيَّ لِإِنَّ

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة، آية: ٩

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه، ج١، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٧، ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٤) جمال محمّلة.

<sup>(</sup>٥) سورة الجمعة، آية: ١١

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار، ج٨٦، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٧) بحار الأنوار، ج٨٦، ص١٣٢.

<sup>(</sup>٨) مستدرك الوسائل، ج١٧، ص٢٠٤.

أحكام الصِلة....

أُمَّا مَعَ الْإِمَامِ فَرَكْعَتَانِ، وَأَمَّا مَنْ يُصَلِّي وَحْدَهُ فَهِيَ أَرْبَعُ رَكَعَاتٍ، وَإِنْ صَلَّوْا جَمَاعَةً ١٠٠٠.

وقد نقل العلاّمة الشيخ حسن النجفي إجماع الطائفة على اشتراط الإمام العادل (الحاكم).

ولكنّ السؤال: هل هذا الإجماع يدل على أنّ شرط وجوب الجمعة وجود إمام عادل أنّى كان، أم إمام معصوم من أهل البيت شَيَئِلا خصوصاً؟.

يبدولي أنّ القضية تتصل بموضوع الولاية العامة للفقهاء العدول، فمن رأى أنّهم امتداد لحكم المعصومين عنهم نيابة عامة، وأنّ عليهم تطبيق كلّ واجبات الشريعة من إقامة الحدود، وفرض الجهاد والزكاة، و.. و.. والظاهر أنّ الجمعة ليست أعظم من إقامة الحدود، والدفاع عن حرمات المسلمين، اعتبر إقامة الجمعة من شؤون وليّ الفقيه الحاكم. أمّا الذين لا يتصورون إقامة حكومة إسلامية في غيبة الإمام المعصوم فإنّهم لا يرون الجمعة فيها أيضاً لأنّهم في الأغلب يشترطون إذن الإمام فيها، ويعتبرونها من شؤونه الخاصة كالحدود والقصاص والجهاد.

ويوم الجمعة، يوم عيد للمسلمين وهو سيّد الأيام، وليلتها ليلة عبادة وتهجّد، ويندب فيها المزيد من الابتهال إلى الله، والانشغال بالمستحبات، وزيارة القبور لتذكر الموتى والترحم عليهم والاعتبار بمصيرهم، وبالذات قبور أئمة الهدى عَلَيْكُ ومرقد سيد الشهداء أبي عبد الله الحسين عَلَيْكُ ، وتجديد العهد مع الرسول وآل بيته والإمام الحجة على خطّ الرسالة.

كما ينبغي صلة الأرحام، والتوجّه إلى المساكين والتزاور مع الإخوان في هذا اليوم الشريف.

كما ينبغي محاسبة الذات لتجديد العزم على متابعة الخطط السليمة ومقاومة الانحرافات والضلالات.

وعموماً فإنّ يوم الجمعة ليس يوم اللعب واللهو والانشغال بالتوافه، وإنّها هي فرصة المؤمنين للتفرّغ للعبادة وذكر الله بخير الأعمال يومئذ، حيث صلاة الجمعة المتميّزة بفروضها وخطبتها ومظهرها الاجتهاعي.

فكلُّ مؤمن مكلِّف بالامتثال لهذا الأمر الإلهي ما لم يمنعه مانع مشروع عند الله، وحيث يدعو الله للصلاة جمعة كلّ أسبوع فإنّ هذه الفريضة تبقى مقياساً لوحدة الأُمة ومصداقية إيهانها بنسبة التفاعل مع هذا التكليف الرباني الحكيم.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٧، ص١٤.

وإذ ينادي الوحي المؤمنين بالسعي للفضيلة وذكر الله -سعياً بالروح قبل الجسد- فلابد لنا أنْ نتحرّر من شتى الآصار والقيود التي تثقلنا وتشدّنا إلى الأرض أولاً، أنّى كانت مادية أو معنوية، وهذه الفكرة تفسر لنا العلاقة بين الدعوة للسعي إلى ذكر الله وبين الأمر بترك سائر شؤون الدنيا كالبيع وقت صلاة الجمعة.

ولعلّ الإنسان يتحسس للوهلة الأُولى التي يقع فيها فكره على هذا الحكم الإلهي أنّه يخالف مصالحه، ولكنه إذا ما درسه من أبعاده المختلفة، وارتقى درجةً في الوعي بحقائق الحياة، وجده منطوياً على خير الدنيا والآخرة بالنسبة له، كما وصف القرآن: ﴿ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنُ تُعْلَمُونَ ﴾ (١).

ومن ذلك الخير وحدة المجتمع المسلم، وما يتلقّاه من الوعي والهدى في شؤون الدين والدنيا، حيث خطبتي الصلاة، وكذلك التوفيقات الإلهية التي يختص بها المصلين المستجيبين لدعوته.

ولأن الإسلام جاء منهجاً كاملاً وشاملاً لأبعاد الحياة الإنسانية، جعله الله متوازناً في أصوله وأحكامه، بحيث لا يتضخم بسببه جانب في حياة الإنسان على حساب جانب آخر، فهو منهج الدنيا والآخرة، والدين والسياسة، والروح والجسد، وحيث تتكامل شخصية الإنسان بالوصول إلى المصالح المشر وعة من جانب وبالتزام الواجبات المفروضة من جانب آخر، فقد دعاه الدين إلى مصالحه جنباً إلى جنب دعوته للالتزام بواجباته، ولم يجعل فروضه بديلاً عمّا يطمح إليه الناس من المصالح والتطلعات، ولذا نجد القرآن فور ما يأمر بالسعي إلى صلاة الجمعة يأمر بالانتشار لمهارسة الحياة الطبيعية وبلوغ المآرب والأهداف، والحصول على الرزق ولقمة العيش. وإنّ الدعوة للصلاة يوم الجمعة وتحريم البيع حينها هي منهجية لتأسيس انتشار الإنسان المؤمن لابتغاء فضل الله على هدى القيم والإيهان: ﴿ فَإِذَا قُضِينَتِ ٱلصَّلَوٰةُ فَانتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (٢٠).

وهذه الدعوة المنطوية على الأمر بالسعي لشؤون الدنيا تهدينا إلى أنَّ الصلاة والعبادة ليست بديلاً عن ممارسة الحياة الطبيعية والاجتماعية، كما فهمها بعض المتصوفة، فالدين منهج لتوجيه الإنسان وقيادة الحياة، يجد الناس فيه فرصة للعبادة ومنهجاً للسعى والعمل.

وبعد أنْ يرسم الوحي للمؤمنين الموقف المطلوب تجاه صلاة الجمعة -وهو السعي لذكر الله وترك البيع وقتها- ينثني السياق القرآني لنقد ظاهرة الانفضاض إلى شؤون الدنيا وتقديمها على الصلاة، ممّا يشير إلى وجود ضعف في الإيمان لدى المجتمع، وانخفاض في مستوى التفاعل مع شعائر

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة، آية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الجمعة، آية: ١٠.

الدين وبرامجه: ﴿ وَإِذَا رَأُواْ بِحَكَرَةً أَوْلَمُوا اَنفَضُواْ إِلَيْهَا وَتَرَكُّوكَ فَآيِماً ﴾ (١)، خوف أنْ يفوتهم ذلك أو يسبقهم الآخرون إليه، وهذه الظاهرة تنطوي على هزيمة أمام جموح النفس وميلها العظيم للدنيا، ممّا يكشف عن ضعف الإيهان الذي يريده الإسلام مقدّماً وما يتصل به على كلّ شيء في حياة أبنائه.

ويعالج القرآن هذه الظاهرة السلبية التي تنمُّ عن ترجيح التجارة واللهو على حضور الصلاة ببيان أنَّ ما عند الله الذي يتأتَّى بالتزام مناهجه خير من ذلك كلَّه.

وتفضح الآية ذلك الاعتقاد بالتناقض بين الالتزام بالدين وبين الدنيا، والذي يقع فيه البعض عمليًّا فلا يرون إمكانية الجمع بين الاثنين فيرجّحون الدنيا باعتبارها الأجر المقبوض على الآخرة المؤجّلة. والحقيقة أنّ خير الالتزام بمناهج الله في الحياة ليس مقتصراً على الآخرة فقط، بل يشمل الدنيا أيضاً (٢).

#### أحكام صلاة الجمعة

#### كيفية الجمعة:

١ - تقوم صلاة الجمعة مقام صلاة الظهر من هذا اليوم، فمن صلاّها في وقتها سقطت عنه الظهر.

٢- وهي ركعتان كصلاة الصبح، والأحوط الجهر فيها مع وجود الإمام العادل والخطبة.

٣- وإلقاء الخطبتين قبل الصلاة جزء منها.

٤ - و يجوز قراءة أيَّة سورة في الركعتين إضافة إلى الفاتحة، إلاَّ أنَّ المستحب قراءة سورة (الجمعة) في الركعة الأُولى، وسورة (المنافقون) في الركعة الثانية.

٥ - كما يستحب فيها قنوتان: أحدهما قبل الركوع في الركعة الأُولى، والآخر بعد الركوع في الركعة الثانية.

#### وقت الجمعة:

٦- ويبدأ وقت الجمعة بزوال الشمس -كصلاة الظهر - وينتهي على الأحوط، إذا صار ظل كل شيء مثله.

٧- وبانتهاء الوقت تفوت الجمعة على الأحوط، فلا يكفى الإتيان بها خارج الوقت، ولا

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة، آية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) مقتبس من تفسير (من هدى القرآن) سورة الجمعة (للمؤلف).

٣٤٨ ...... أحكامُ العِبَ اداتِ

قضاء لها، بل يجب الإتيان بالظهر حينئذ، والأحوط تأخيره حتى يتأكد من انتهاء وقت الجمعة.

 $\Lambda$  - ولو انتهى الوقت وهو في الصلاة، أتمّها وصحت منه، إماماً كان أو مأموماً.

٩ - من وجبت عليه الجمعة، وجب عليه السعي اليها، وعدم الاكتفاء بالظهر، إلا إذا خرج الوقت ولم يدرك الجمعة.

#### شروط الجمعة:

تؤدى صلاة الجمعة بدلاً عن الظهر وجوباً بالشروط التالية:

أولاً: وجود الإمام أو المنصوب من قبله(١).

ثانياً: اكتمال العدد، وهو على الأقل خمسة أفراد أحدهم الإمام.

ثالثاً: إلقاء خطبتين قبل الصلاة.

رابعاً: إقامتها جماعة، فلا تصح فرادى.

خامساً: ألَّا تقل المسافة بين صلاة جمعةٍ وأُخرى عن فرسخ واحد (حوالي خمسة آلاف وسبعائة متر).

#### الخطبتان:

١ - ينبغي -على الأحوط- أن تحتوي كل واحدة من الخطبتين على الحمد لله، والصلاة على النبي محمد النبي الن

٢- الأحوط، في غير النصوص العربية، أن تكون الخطبتان بلغة المصلين.

٣- يجب إلقاؤهما قبل الصلاة وليس بعدها.

٤ - يجب أن يكون الخطيب قائماً حين إلقاء الخطبة مع القدرة على ذلك.

٥- يجب الفصل بين الخطبتين بجلسة خفيفة.

٦- يجب إلقاء الخطبتين بصوت مرتفع بحيث يسمعه -على الأقل - العدد المعتبر، وهو أربعة مأمومين، بل ينبغي إسهاع المصلين جميعاً، ولو بالاستعانة بمكبرات الصوت.

٧- الأحوط استحباباً الطمأنينة أثناء إلقائهما، وأن يكون الخطيب على طهارة شرعية.

<sup>(</sup>١) يظهر من الأدلة أن منصب إمامة الجمعة من مناصب الولاية العامة، وهي خاصة بالإمام العادل، وأبرز تجلياته: الإمام المعصوم، ونائبه الخاص، ثم النائب العام، ولدى فقدهم يجوز إقامتها بإذن عام منهم، لمن لا يخاف وكان فيهم من يخطب، والله العالم.

أحكام الصِلة....

٨- ويجب احتياطاً على المأمومين الإنصات والاستهاع إلى الخطبة، أمَّا التوجه إليه فهو الأفضل.

9 - يجوز إلقاء الخطبة الأُولى قبل الزوال، شرط أن تستمر إلى حين الزوال، ثم تشتمل بعده على واجبات الخطبة المذكورة في البند الأول.

١٠ - الأحوط أن يكون الخطيب والإمام واحداً مع الإمكان.

١١ - وينبغي أن يكون الخطيب فصيحاً بليغاً واعياً لمتطلبات العصر ومصالح المسلمين، عاملاً بها يعظ الناس لتكون مواعظه أبلغ تأثيراً في النفوس.

كما ينبغي على الخطيب أن يتعرض في الخطبتين لقضايا المسلمين الاجتماعية والسياسية ويعالج مشاكلهم المادية والمعنوية، ويرشدهم للتمسك بالعلاقات الإيمانية.

١٢ - ويستحب للخطيب أن يرتدي العمامة، وأن يتوكأ على عصا أو سلاح، وأن يجلس على المنبر أثناء أذان الظهر ثم يبدأ الخطبة بعده، وأن يُسلِّم على المأمومين قبل البدء بالخطبة.

## مَنْ تجب عليه:

تجب الجمعة -في أزمنة وجوبها- على من اجتمعت فيه الشروط التالية:

١ - الكمال بالبلوغ والعقل.

٢- الذكورة (فالمرأة لا تُعد ضمن العدد المعتبر، وإن صحت جمعتها إذا حضرت الصلاة).

٣- الحرية.

٤ - الحضور في البلد (ألَّا يكون مسافراً).

٥ - السلامة من العمى والعرج والمرض.

٦- ألَّا يكون شيخاً هرماً يصعب عليه الذهاب إلى الجمعة.

 ٧- ألَّا يكون بينه وبين محل إقامة الجمعة أكثر من فرسخين (حوالي أحد عشر كيلو متراً وأربعهائة متر).

### أحكام الجمعة:

أولاً: من لم تجتمع فيه الشروط المذكورة، لو حضر صلاة الجمعة صحت منه بدل الظهر (كالمرأة، والشيخ الهرم، والعبد، والمسافر).

ثانياً: لو وجبت الجمعة ودخل وقتها، لا يجوز على المرء تفويتها ولو بالسفر، إلاّ إذا كان أهم بحيث يسقط معه تكليف الفرد بالجمعة ويسبب عدمه حرجاً شرعياً له.

وأيضاً يحرم تفويت بعض الصلاة ولو بسبب الانشغال بالأعمال الجانبية كالبيع والشراء، وما شاكل.

ثالثاً: يشترط في إمام الجمعة كل ما ذكر من شروط إمام الجماعة، كما تنطبق هنا كل أحكام صلاة الجماعة التي مر ذكرها فيما سبق.

رابعاً: لو تفرق المأمومون قبل الدخول في الصلاة - سواء كان أثناء الخطبة أو بعدها - بحيث قَلَّ العدد عن أربعة مأمومين، سقطت الجمعة ووجبت إقامة الظهر، ولو تفرق المصلون أثناء الصلاة، حتى قلَّ العدد عن أربعة، فالأحوط إكمال الإمام والباقين لصلاة الجمعة، والإتيان بصلاة الظهر أيضاً.

خامساً: لو أدرك الجمعة بعد الخطبتين صحت صلاته، بل لو أدرك الجمعة والإمام في الركعة الثانية التحق به وأكمل صلاته بعد تسليم الإمام.

سادساً: الشك في عدد ركعات صلاة الجمعة مبطل لها.

# سابعاً: صلاة العيدين

١ - صلاة العيدين (الفطر والأضحى) واجبة جماعة في زمن الإمام المعصوم عَلَيْكُلاتِ إذا اجتمعت شرائط و جوب صلاة الجمعة. أمّا في زمن غيبة الإمام المعصوم فهي مستحبة جماعة أو فرادى، إلاّ مع إمام عادل، وهو يتجلى في الفقيه المبسوط يده على الأُمة.

 ٢ - وفي حالة الاستحباب (أي في عصر الغيبة وعدم وجود إمام عادل) لا يلزم توافر شر ائط صلاة الجمعة.

٣- وقت صلاة العيد هو من طلوع الشمس صبيحة العيد وحتى زوال الشمس من نفس اليوم.

٤ - ويستحب تأخيرها في الأضحى إلى حين ارتفاع الشمس، وفي الفطر تأخيرها أكثر من ذلك بمقدارٍ يسع للإفطار وإخراج زكاة الفطرة ثم إقامة الصلاة بعدهما.

٥- ولو فاتت صلاة العيد، فلا قضاء لها حتى في زمن الوجوب.

أحكام الصِلاة....

٦- والأحوط حضور من به الكفاية (خمسة أفراد على الأقل معهم الإمام) والإصغاء
 إلى الخطبتين.

#### كيفيتها:

٧- وتتألف صلاة العيد من ركعتين حسب ما يلي:

يكبر تكبيرة الإحرام، ويقرأ في الركعة الأُولى فاتحة الكتاب وسورة أُخرى، ثم يكبر خمس تكبيرات يقنت عقيب كل تكبيرة، ثم يكبر ويركع، ويسجد السجدتين، ثم يقوم للركعة الثانية.

وفي الركعة الثانية يكبِّر -بعد قراءة الفاتحة وسورة - أربع تكبيرات يقنت بعد كل واحدة منها، ثم يكبر ويركع ويسجد السجدتين ويتشهد ويُسلِّم.

 $\Lambda$  والأظهر لزوم الإتيان بالتكبيرات والقنوتات.

9 - و يجوز في القنوتات أن يدعو بكل ما شاء من الأدعية، والأذكار، وإن كان الأفضل اختيار الأدعية المأثورة عن المعصومين.

• ١ - والأولى أنْ يقرأ في كل قنوت هذا الدعاء: «اللَّهمَّ أهلَ الِكبرياءِ والعَظَمَةِ، وَأَهْلَ الجُود وَالجَبرَوُتِ، أَهْلَ العَفْو وَالرَّحْةِ، وَأَهْلَ التَّقوى وَالمَغْفِرَةِ، أَسْأَلُكَ بِحَقِ هذا اليَوْم، الذي جَعَلْتَه لِلْمُسْلِمِينَ عيداً، ولِمُحمد فَخُوراً وَشَرَفاً وَكَرامةً وَمَزيداً، أَن تُصليّ على محمد وآلِ محمدٍ، وأَنْ تُدخِلني في كُلِّ خَيرٍ أَدْخَلْتَ فيه مُحمّداً وآل مُحمّدٍ، وأَنْ تُخْرِجني من كُلِّ سُوءٍ وَالرِحْمة عَمداً وآل مُحمّداً وآل معمد عبادُك عليهِ وَعَلَيْهِم. اللّهُمَّ إِنِّي أَسأَلُكَ خَيْرَ ما سَأَلَكَ بِهِ عِبادُكَ المُحلِصُون».

١١- ويجب إلقاء خطبتين بعد الصلاة في حالات وجوب الصلاة (أي في عصر الإمام المعصوم وفي عصر الغيبة مع الإمام العادل)، أمّا في حالة استحباب صلاة العيد، فالأحوط إيراد الخطبتين إذا أُقيمت الصلاة جماعة.

١٢ - لم يُـشرع الأذان والإقامة لصلاة العيد، بل يُسـتحب أنْ يُردد المؤذن قبل الصلاة: كلمة «الصلاة..» ثلاث مرات.

17 - ولا يجب في صلاة العيد قراءة سورة معينة بعد الفاتحة، بل تكفي أية سورة اختارها إمام الجهاعة أو المنفرد، ولكن الأفضل أن يقرأ في الركعة الأُولى سورة (الشمس) وفي الثانية سورة (الغاشية)، أو يقرأ في الأُولى سورة (الأعلى) وفي الثانية سورة (الشمس).

٣٥٢ أحكامُ العِبَاداتِ

## فروع:

الأول: يتحمَّل إمام الجهاعة عن المأمومين -كسائر الصلوات الأُخرى- قراءة الفاتحة والسورة فقط. أمَّا التكبيرات والأذكار وأدعية القنوتات فعلى المأموم أن يقرأها شخصياً.

الثاني: لو تأخر عن الجهاعة، فالتحق بها بعد فوات عدد من التكبيرات، يجوز له الاقتداء بالإمام ومتابعة تكبيراته، ثم إكهال التكبيرات الفائتة عندما يركع الإمام، ويكفيه أن يقول بعد كل تكبير «سُبْحَانَ الله» أو «الحُمْدُ لله» مرة واحدة، وإن لم يسعه المجال يكفيه التكبير تباعاً دون أي ذكر، ثم الالتحاق بالإمام في الركوع.

الثالث: ولو أدرك الإمام وهو راكع، فالأظهر جواز الالتحاق به في الركوع -كسائر الجماعات - وتُحسب له ركعة.

الرابع: لو نسي إحدى السجدتين، أو التشهد، أتى بالمنسي بعد الصلاة، ولو صدر منه ما يو جب سجدتي السهو أتى بها بعد الصلاة احتياطاً، كسائر الصلوات الواجبة.

الخامس: الأُولى بل الأحوط ترك النساء حضور صلاة العيد إذا كان ذلك مظنة الفساد، أما في الحالات العادية فالأولى حضورهن لهذه الصلاة ولسائر الشعائر الدينية للتعرض لرحمة الله.

#### سنن صلاة العيد:

# يُستحب في صلاة العيد الأمور التالية:

١ - الغُسل قبل صلاة العيد.

٢- لبس عمامة بيضاء.

٣- تشمير الثوب إلى الساق أثناء الخروج.

٤- الخروج إلى الصلاة راجلاً حافياً بسكينة ووقار.

٥- أداء الصلاة في الصحراء إلا في مكة المكرمة فالمستحب أداؤها في المسجد الحرام.

٦- الجهر بالقراءة سواء لإمام الجماعة أو المنفرد.

٧- رفع اليدين للقنوت بعد التكبيرات.

 $- \Lambda$  السجود على الأرض وليس على غيرها ممّا يصح السجود عليه.

9 - تكرار التكبيرات المأثورة بعد أربع صلوات في عيد الفطر، وهي صلاة المغرب والعشاء من ليلة العيد وصلاة الصبح من يوم العيد، وصلاة العيد. وعقيب عشر صلوات في الأضحى لمن لم يكن بمنى، أولها ظهر العيد وعاشرها صبح اليوم الثاني عشر. وعقيب خمس عشرة صلاة لمن كان بمنى أولها ظهر العيد وآخرها صبح اليوم الثالث عشر. والتكبير المأثور عن المعصومين في عيد الفطر هو: «اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ عَلَى مَا هَدَانَا» ويزيد على ذلك في عيد الأضحى: «اللهُ أَكْبَرُ عَلَى مَا أَبْلَانَا».

• ١ - الإفطار بالتمر قبل الصلاة في الفطر، والأكل من لحم الأُضحية بعدها في الأضحى.

## أمّا مكروهات صلاة العيد فهي:

- ١ الخروج إلى الصلاة مع السلاح إلا في ظروف الخوف من العدو.
- ٢- النافلة قبل وبعد صلاة العيد إلى الزوال، إلا من كان في مدينة الرسول في فإنه يستحب الصلاة ركعتين في المسجد النبوي قبل الخروج لصلاة العيد.
  - ٣- نقل المنبر إلى الصحراء، بل المستحب بناء منبر من الطين هناك.
    - ٤- ويكره الإتيان بصلاة العيد تحت السقف.

# ثامناً: صلاة الآيات

### أولاً: الأسباب:

تجب صلاة الآيات للأسباب التالية:

١ - كسوف الشمس.

٢- وخسوف القمر، سواء احترق القرص كله أم لا فيهم (أي سواء كان الكسوف والخسوف جزئيين أم كليين) وسواء حصل منهم خوف أم لم يحصل.

٣- الزلزلة: وإن لم يحصل منها خوف.

٤ - كل ظاهرة طبيعية (سهاوية أو أرضية) مخيفة كهبوب العواصف السوداء، والحمراء والصفراء، والظلمة الشديدة، والرعد والبرق، والصاعقة، وفوران البراكين، والانهيارات الجبلية العظيمة، والانهيارات الثلجية وما شاكل.. إذا كانت مخيفة لأغلب الناس في منطقة وقوع الحادثة.

#### ثانياً: الوقت:

١ - وقت صلاة الآيات للكسوف والخسوف هو منذ بدايتها وحتى نهاية الانجلاء.

٢- وتجب المبادرة إليها في هذا الوقت وعدم التأخير إلى ما بعد الكسوف والخسوف.

٣- والأحوط عدم التأخير عن بداية الشروع في الانجلاء، (أي بداية انحسار الكسوف أو الخسوف).

٤ - وأما في الزلزلة وسائر الآيات المخيفة التي لا تستغرق وقتاً طويلاً، فلا وقت لصلاة الآيات، بل تجب المبادرة بها فوراً، وبمجرد حصول الآية، وإن أخّرها عصياناً أو اضطراراً يبقى الوجوب إلى آخر العمر، ويأتي بها أداء في أي وقت كان.

### ثالثاً: كيفيتها:

صلاة الآيات ركعتان، في كل ركعة خمسة ركوعات وسجدتان وكيفيتها على النحو التالي:

أن يكبر تكبيرة الإحرام -بعد النية - ويقرأ الفاتحة وسورة كاملة ويركع، ثم ينهض ويقرأ الفاتحة وسورة كاملة ويركع، وهكذا ويقرأ الفاتحة وسورة كاملة ويركع، وهكذا حتى يكمل خسة ركوعات، وبعد النهوض من الركوع الخامس يهوي إلى السجدتين، ثم بعد إكهال السجدتين يقوم للركعة الثانية ويأتي بها كها أتى بالركعة الأُولى، ثم يتشهد ويسلم.

و يجوز أن يقتصر المصلي على قراءة الفاتحة مرة واحدة في بداية كل ركعة، ثم يقسم سورة واحدة إلى خمسة أقسام يركع بعد كل قسم منها عوضاً عن تكرار الفاتحة والسورة خمس مرات. وذلك بأن ينوي ويكبر تكبيرة الإحرام، ويقرأ الفاتحة، ثم يقرأ القسم الأول من السورة ويركع، ثم القسم الثاني من السورة ويركع، وهكذا... وتطبيق هذه الطريقة على سورة القدر يكون على النحو التالي:

يُكبر ويقرأ الفاتحة ويقرأ: ﴿بِسَـهِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ \* إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾، ويركع. ينهض ويقرأ: ﴿وَمَا آذَرَنكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ ﴾، ويركع.

ثم ينهض ويقرأ: ﴿لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِخَيْرٌ مِّنْ ٱلْفِ شَهْرِ ﴾، ويركع.

ثم يقرأ: ﴿ نَنَزَلُ ٱلْمَكَيِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّنَ كُلِّ أَمْرٍ ﴾، ويركع.

ثم يقرأ: ﴿سَلَمُ هِيَ حَتَّىٰ مَطْلَعِ ٱلْفَجْرِ ﴾، ويركع.

ثم ينهض من الركوع الخامس ويهوي إلى السجدتين.

وهكذا يفعل في الركعة الثانية أيضاً.

أحكام الصلاة.....

## وإليك بعض التفاصيل حول كيفية صلاة الآيات نشير إليها باقتضاب:

- ١ يجوز أن يأتي المصلي بإحدى الركعتين على الطريقة الأُولى، وبالأُخرى على الطريقة الثانية بلا إشكال.
  - ٢- الأحوط إكمال سورة واحدة في كل ركعة إضافة إلى الفاتحة.
- ٣- كل ما يجب أو يستحب في الصلاة اليومية من المقدمات والشرائط والأجزاء والأذكار، يجب ويستحب في صلاة الآيات أيضاً باستثناء الأذان والإقامة حيث لم يشرعا في صلاة الآيات، بل يستحب أن يقال قبلها رجاءً: الصلاة. الصلاة.
- ٤ يستحب الإتيان بخمسة قنوتات وذلك قبل الركوع الثاني والرابع والسادس والثامن والعاشر، كما يمكن الاكتفاء بقنوت واحديأتي به قبل الركوع العاشر.
- ٥- لو شـكً في عدد ركعات صلاة الآيات ولم ينته به التفكير إلى ترجيح أحد الطرفين مطلت صلاته.
- ٦- أما إذا شك في عدد الركوعات، مثلاً: هل أتى بالركوع الخامس أم لا؟ فإنّ لم يكن قد سجد بعد يأتي بالركوع المشكوك، وإن كان الشك حين السجود أو بعده، لا يعتنى بشكه.
- ٧- تعتبر الركوعات في صلاة الآيات أركاناً فتبطل الصلاة بزيادتها أو نقصانها عمداً
   أو سهواً.

### رابعاً: أحكامها:

- ١ لو لم يسع الوقت الذي استغرقه الكسوف والخسوف إلاّ لركعة واحدة، فإن صلاة الآيات تجب أداء.
- ٢- وكذلك الأمر لو أخَّر صلاة الآيات حتى لم يبق من الوقت إلاّ بمقدار ركعة واحدة.
- ٣- لـو علم بوقوع الكسـوف أو الخسـوف ولكنه أهمل ولم يصـلٌ، عصى ووجب عليه القضاء، وكذلك عليه القضاء، لو علم بها ولكنه نسى حتى خرج الوقت.
- ٤ إذا لم يعلم بالكسوف أو الخسوف إلا بعد نهاية وقتهما وانحسارهما الكامل فإنْ كان الكسوف أو الخسوف قد وقع شاملاً لكل القرص وجب القضاء، أمّا لو كان جزئياً فلا يجب.
- ٥ أما في سائر الآيات، فلو كان التأخير عمداً أو نسياناً وجب الإتيان بها ما دام العمر.
   ولو لم يعلم بالآية حتى خرج الوقت أو مضى الوقت المتصل بزمن وقوع الآية، فالأحوط

٦- لو حصلت الآية في وقت الصلاة اليومية فهنا فروع:

ألف: إن اتسع الوقت لهم كان مخيراً بتقديم أيهم شاء، ولعل الأفضل تقديم البه منة.

باء: وإن ضاق وقت إحداهما دون الأُخرى قدم التي ضاق وقتها.

جيم: وإن ضاق وقتهم معاً قدم اليومية.

دال: لو شرع في اليومية ثم اكتشف أثناءها ضيق وقت الآيات، قطع اليومية مع سعة وقتها، وصلى الآيات أولاً.

هاء: ولو انعكس الأمر، فشرع في صلاة الآيات ثم اكتشف ضيق وقت اليومية، قطع صلاة الآيات من حيث قطعها وطع صلاة الآيات من حيث قطعها إن لم يأت بما ينافي الصلاة فيما بينهما، وإلا فيستأنف من جديد.

٧- يثبت الكسوف والخسوف بالطرق التالية:

ألف: بالعلم والمشاهدة الشخصية.

باء: بشهادة شخصين عادلين.

جيم: بإخبار الجهات العلمية والمراصد المختصة إذا كان مورثاً للاطمئنان. دال: وبكل طريقة أُخرى تورث الاطمئنان عرفاً.

٨- يختص وجوب صلاة الآيات بأهالي كل بلد أو منطقة جغرافية يصدق حدوث
 الآية عندهم، فإن صدق ذلك عرفاً وجب عليهم، وإلا فلا.

٩ - لو كانت المرأة في حالة الحيض أو النفاس أثناء وقوع الآية لم يجب عليها صلاة الآيات.

١٠ لـ و وقعت آيات عديدة في وقت واحد كالكسـوف والزلزلـة والصاعقة، وجب تكرار الصلاة بعدد الآيات.

۱۱- لو كان السبب المتكرر من نوع واحد كتكرار الزلزلة وجب تكرار الصلاة دون حاجة إلى تعيين كل صلاة لكل واحدة معينة من الآية المتكررة.

١٢ - أمّا لو كان السبب من أنواع مختلفة كالكسوف والزلزلة فالأحوط استحباباً التعيين.

١٣ - أمّا مع تعدد نوع السبب من غير الآيات الثلاث الرئيسية (الكسوف والخسوف والزلزلة) فلا يجب التعيين، وإن كان أحوط، استحباباً.

أحكام الصِلاة....

#### خامساً: مستحياتها:

يستحب في صلاة الآيات أُمور:

١ - القنوت - كما مرّت الإشارة إليه-.

٢- التكبير قبل الركوعات وبعدها.

٣- قول: «سَمِعَ اللهُ لَمِنْ حَمِدَهُ» بعد الركوعين الخامس والعاشر.

٤ - الإتيان بها جماعة، ويتحمل الإمام عن المأمومين - كها في الصلوات اليومية - قراءة الفاتحة والسورة فقط.

٥ - التطويل فيها، خاصة في صلاة الكسوف.

٦- قراءة السور الطوال كسورة (يس) و(النور) و(الروم) و(الكهف) ونحوها.

٧- إكمال السورة في كل قيام (أي قبل كل ركوع).

 $\Lambda$  تطويل كل من الركوع والسجود والقنوت بقدر القراءة.

9 - الجلوس في المصلّى والاشتغال بالذكر والدعاء إلى تمام الانجلاء أو إعادة الصلاة ثانية فيها لو أتم صلاة الآيات قبل انتهاء الكسوف والخسوف.

• ١ - الجهر بالقراءة فيها سواء صلاها في الليل أم في النهار.

١١ - أن تُصلّى تحت السهاء.

١٢ - أن تُصلّى في المساجد.

ووردت طائفة من الروايات والأخبار حول الموقف السليم من الآيات والظواهر الطبيعية، والدعوات والأذكار المناسبة في مثل هذه الأوقات، نشير إلى بعضها تعميماً للفائدة:

١ - عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مَهْزِيَارَ قَالَ: «كَتَبْتُ إِلَى أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتُ اللَّهِ وَشَكَوْتُ إِلَيْهِ كَثْرَةَ الزَّ لَازِلِ فِي الْأَهْوَازِ وَقُلْتُ: تَرَى لِيَ التَّحْوِيلَ عَنْهَا؟.

فَكَتَبَ عَلَيْتَ لِا تَتَحَوَّلُوا عَنْهَا وَصُومُوا الْأَرْبِعَاءَ وَالْخَمِيسَ وَالْجُمُعَةَ وَاغْتَسِلُوا وَطَهِّرُوا ثِيَابَكُمْ وَابْرُزُوا يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَادْعُوا الله عَزَّ وَجَلَّ فَإِنَّهُ يَرْفَعُ عَنْكُمْ.

قَالَ -عَلِيُّ بْنُ مَهْزِيَارَ-: فَفَعَلْنَا ذَلِكَ فَسَكَتَتِ الزَّ لَازِلُ ١٠٠٠.

٢ - قَالَ الإمَامُ أَبُو جَعْفرِ عَلِيَ اللهِ عَنْ اللهُ رِياً إِلَّا رَحْمَةً أَوْ عَذَاباً فَإِذَا رَأَيْتُمُوهَا فَقُولُوا: اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ خَيْرَهَا وَخَيْرَ مَا أُرْسِلَتْ لَهُ وَنَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا وَشَرِّ مَا أُرْسِلَتْ لَهُ وَكَبِّرُوا وَارْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ بِالتَّكْبِيرِ فَإِنَّهُ يَكْسِرُهَا» (٢).

٣- عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ عَهَارٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِذَّ: إِنَّ الصَّاعِقَةَ تُصِيبُ المُؤْمِنَ وَالْكَافِرَ وَلَا تُصِيبُ ذَاكِراً» (٣).

٤ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: لَا تَسُبُّوا الرِّيَاحَ فَإِنَّهَا مَأْمُورَةٌ وَلَا الْجِبَالَ وَلَا السَّاعَاتِ وَلَا الْآيَامَ وَلَا اللَّيَالِيَ فَتَأْثُمُوا وَيَرْجِعَ إِلَيْكُمْ »(١٠).

### تاسعاً: صلاة الاستسقاء

١ - صلاة الاستسقاء هي ما يصليها الناس طلباً للمطر واستدراراً لرحمة الله عزَّ وجلَّ، وهي مستحبة في ظروف الجفاف وشحة الأمطار وغور الأنهار.

٢ - وكيفيتها كصلاة العيدين: ركعتان، تشتمل الأولى على خسة قنوتات، والثانية على أربعة.

٣- وينبغي أن يستغفر المصلون ربهم في القنوتات ويسألوه الرحمة على عباده بإنزال المطر، فلربها كان الجفاف وشحة قطر السهاء بسبب تفشي المعاصي في المجتمع - كها جاء في الروايات - ولم يرد فيه دعاء معين، بل للمصلين الدعاء بها سنح لهم، والأفضل اختيار الأدعية المأثورة عن المعصومين.

### ٤ - ويستحب فيها الأمور التالية:

الأول: أن يصوم الناس ثلاثة أيام.

الثاني: أن يكون الخروج للصلاة في اليوم الثالث من الصيام.

الثالث: وليكن يوم الاثنين هو يوم الخروج، أي يصوم الناس السبت والأحد إضافة إلى الاثنين حيث يخرجون فيه للصلاة.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٧، ص٤٠٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٧، ص٧٠٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٧، ص١٦١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٧، ص٨٠٥.

الرابع: الخروج إلى الصحراء حفاة وعلى سكينة ووقار لأداء الصلاة هناك. الخامس: اصطحاب الشيوخ والأطفال والعجائز وأهل الصلاح والتقوى. السادس: التفريق بين الأطفال والأُمهات لخلق جو يساعد على المزيد من التضرع والبكاء والخشية والإنابة إلى الله عز وجل.

٥ - وبعد فراغ الإمام من الصلاة يفعل كها جاء في الرواية عن الإمام الصادق عَلَيَكُلاَ حيث قال: «.. ثُمَّ يَضْعَدُ الْمِنْ بَرَ فَيَقْلِبُ رِدَاءَهُ، فَيَجْعَلُ الَّذِي عَلَى يَمِينِهِ عَلَى يَسَارِهِ، وَالَّذِي عَلَى يَسَارِهِ عَلَى يَسَارِهِ، وَالَّذِي عَلَى يَسَارِهِ عَلَى يَسَارِهِ، وَالَّذِي عَلَى يَسَارِهِ عَلَى يَسِنِهِ عَلَى يَمِينِهِ عَلَى يَسْتَقْبِلُ الْقِبْلَةَ فَيُكَبِّرُ الله مِائَةَ تَكْبِيرَةٍ رَافِعاً بِهَا صَوْتَهُ ثُمَّ يَلْتَفِتُ إِلَى النَّاسِ عَنْ يَسَارِهِ فَيُهَلِّلُ الله مِائَةَ تَهُلِيلَةٍ رَافِعاً فَيُعَلِّلُ الله مِائَةَ تَهُلِيلَةٍ رَافِعاً فَيُسَارِهِ فَيُهلِّلُ الله مِائَةَ تَهُلِيلَةٍ رَافِعاً بَهَا صَوْتَهُ ثُمَّ يَلْقَفِتُ إِلَى النَّاسِ عَنْ يَسَارِهِ فَيُهلِّلُ الله مِائَةَ تَهُلِيلَةٍ رَافِعاً بَهَا صَوْتَهُ ثُمَّ يَلْقُونَ يَسَارِهِ فَيُعَلِّلُ الله مِائَة تَصْمِينَةٍ رَافِعاً بَهَا صَوْتَهُ ثُمَّ يَرُفَعُ يَدَيْهِ فَيَدُعُوثُ يُمَا يَلْعُونَ ..»(١).

٦- ثم يخطب الإمام بعد ذلك، ويلح في الدعاء والاستغفار والتضرّع والإنابة والمسألة
 من الله عز وجل، وإن تأخرت الإجابة كرر الإمام ذلك حتى تنزل رحمة الله عليهم.

# عاشراً: الصلوات المندوبة

### السنة الشريفة:

«الصَّلَاةُ قُرْبَانُ كُلِّ تَقِيٍّ»(٢).

وَعَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكِ قَالَ: «أَتَى رَسُولَ الله عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْكِ قَالَ: ادْعُ اللهُ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْكِ قَالَ: ادْعُ اللهُ أَنْ يُدْخِلَنِيَ الْجُنَّةَ. فَقَالَ عَنْهَ: أَعِنِّي بِكَثْرَةِ السُّجُودِ» (٣).

وقد نهانا المعصومون عَنَيْ عن التكاسل والخمول عن عبادة الله عز وجل، فمن أراد الجنة ورضوان ربه، لابد أن يسعى لذلك، وأبرز المداخل إلى الجنة هو كثرة التطوع بالصلاة، رَوَى إِسْمَاعِيلَ بْنِ يَسَارِ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْ لِذَ يَقُولُ: إِيَّاكُمْ وَالْكَسَلَ إِنَّ رَبَّكُمْ رَحِيمٌ يَشْكُرُ الْقَلِيلَ إِنَّ الرَّكُعْ لَيُصلِّي الرَّكُعَتَيْنِ تَطَوُّعاً يُرِيدُ بِهَا وَجْهَ الله فَيُدْخِلُهُ اللهُ بِهَا الجُنَّة... (١٠).

وكان الإمام الصادق عَلَيْكُلِر بحث شيعته على الإكثار من الصلاة، لأنه - كما قال- «أَحَبُّ

وسائل الشيعة، ج ٨، ص ٦.

<sup>(</sup>٢) رويت الكلمة عن الإمام الصادق والإمام الرضا ﷺ، وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٣-٤٤، وعن الإمام أمير المؤمنين على، وسائل الشيعة، ج٧، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٤، ص١٠٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٤، ص٤٤.

الْأَعْهَالِ إِلَى الله عَزَّ وَجَلَّ الصَّلَاةُ وَهِيَ آخِرُ وَصَايَا الْأَنْبِيَاءِ، فَهَا أَحْسَنَ الرَّجُلَ يَغْتَسِلُ أَوْ يَتَوَضَّأُ فَيُشْرِفُ الله عَلَيْهِ وَهُوَ رَاكِعٌ أَوْ سَاجِدٌ إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا سَجَدَ فَأَطَالَ السُّجُودَ نَادَى إِبْلِيسُ يَا وَيْلَهُ أَطَاعُوا وَعَصَيْتُ وَسَجَدُوا وَأَبَيْتُ »(١).

فحري بالمؤمن أن يتقرب إلى الله سبحانه -كلما سنحت الفرصة- بالصلاة تطوّعاً، فإنها تنهاه عن الفحشاء والمنكر، وتغسله من أدران الرذائل وسوء الأخلاق، وتسمو به إلى درجات العبودية لله، والتحرر من كل آصار المادة، وأغلال الهوى.

وقد وردت الروايات الكثيرة، تحث على الصلوات المندوبة في الأزمنة والأمكنة الشريفة، وفي حالات خاصة تتطلب تعزيز العلاقة بالله وتوثيق الارتباط به، وفيها يلي نشير إلى بعض الصلوات المندوبة من خلال قراءة سريعة في بعض الروايات.

#### نوافل شهر رمضان المبارك:

١ - رَوَى عَلِيِّ بْنِ أَبِي حَمْزَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَلَاِرٌ «.. شَـهْرُ رَمَضَانَ لَا يُشْبِهُهُ شَيْءٌ مِنَ الشَّهُورِ، لَهُ حَقِّ وَحُرْمَةً، أَكْثِرْ مِنَ الصَّلَاةِ فِيهِ مَا اسْتَطَعْتَ.. »(٢).

٢ - عَنْ سُلَيْهَانَ بْنِ عَمْرِ و عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتُ لِا قَالَ أَصِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتُ مَنْ صَلَى لَيْكَ اللهُ عَلَيْكَ فَ قَالَ: «قَالَ أَصِيرُ اللَّوْمِنِينَ عَلَيْتُ لِهِ مَنْ صَلَى لَيْلَةَ النِّصْفِ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ مِائَةَ رَكْعَةٍ يَقْرُأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ أَحَدُ عَشْرَ مَضَانَ مِائَةَ رَكْعَةٍ يَقْرُأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ فَيْ وَالْإِنْسِ وَأَهْبَطَ إِلَيْهِ عِنْدَ مَرَاتٍ أَهْبَطَ اللهُ إِلَيْهِ مِنَ اللَّائِيةِ عَشَرَةً يَدْرَءُونَ عَنْ أَعْدَاءَهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَأَهْبَطَ إِلَيْهِ عِنْد مَوْتِهِ ثَلَاثِينَ مَلَكا يُؤْمِنُونَهُ مِنَ النَّارِ » (٣).

٣- عَنْ مَسْعَدَةَ بْنِ صَدَقَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُلِا قَالَ: «مِمَّا كَانَ رَسُولُ الله عَلَى عَسْنَعُ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ كَانَ يَتَنَفَّلُ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ وَيَزِيدُ عَلَى صَلَاتِهِ الَّتِي كَانَ يُصَلِّيهَا قَبْلَ ذَلِكَ مُنْذُ أَوَّلِ فِي شَهْرِ رَمُضَانَ كَانَ يُصَلِّيهَا قَبْلَ ذَلِكَ مُنْذُ أَوَّلِ لَيْلَةٍ إِلَى ثَمَامِ عِشْرِينَ لَيْلَةً فِي كُلِّ لَيْلَةٍ عِشْرِينَ رَكْعَةً ثَمَانِيَ رَكَعَاتٍ مِنْهَا بَعْدَ المُغْرِبِ وَاثْنَتَيْ عَشْرَةَ مِنْهَا بَعْدَ المُعْرِبِ وَاثْنَتَيْ عَشْرَةَ مِنْهَا بَعْدَ الْعِشَاءِ الْآخِرَةِ وَيُحَمِّقُ وَيَدْعُو وَيَجْتَهِدُ اجْتِهَاداً شَدِيداً. وَكَانَ يُصَلِّي فِي لَيْلَةِ لَلَاثِينَ رَكْعَةً وَيُحَلِّي فِي لَيْلَةِ لَلْاثِينَ وَعَشْرِينَ مِائَةَ رَكْعَةٍ وَيُحَلِي فِي لَيْلَةِ ثَلَاثِينَ مِائَةَ رَكْعَةٍ وَيُحَلِّي فِي لَيْلَةِ ثَلَاثِينَ مِائَةَ رَكْعَةٍ وَيَجْتَهِدُ فِيهِا» (١٤).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٤، ص٣٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٨، ص٢٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٨، ص٢٧.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٨، ص٢٩.

أحكام الصِلاة .....

#### صلاة الاستخارة:

٥ - عَنْ جَابِرِ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْ فَالَ: «كَانَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ عَلِيَّا إِذَا هَمَّ بِأَمْرِ حَجِّ أَوْ عُمْرَةٍ، أَوْ بَيْعِ أَوْ شِرَاءٍ، أَوْ عِنْقٍ، تَطَهَّرَ ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَي الْاسْتِخَارَةِ فَقَرَأَ فَيهِمَا بِسُورَةِ الْحُشْرِ وَهُوَ جُمْرَةٍ، أَوْ بَيْعِ أَوْ شِرَاءٍ، أَوْ عِنْقٍ، تَطَهَّرَ ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَي الْاسْتِخَارَةِ فَقَرَأَ فَيهِمَا بِسُورَةِ الْحُشْرِ وَهُوَ اللَّهُ أَحَدُ ثُو إِلَّا هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ثُو إِذَا فَرَغَ وَهُو جَالِسٌ فِي دُبُرِ الرَّكْعَتَيْنِ وَسُورَةِ اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ (كَذَا وَكَذَا) خَيْراً لِي فِي دِينِي وَدُنْيَايَ وَعَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ فَصَلِّ عَلَى أَحْسَنِ الْوُجُوهِ وَأَجْمَلِهَا.

اللَّهُمَّ وَإِنْ كَانَ (كَذَا وَكَذَا) شَرَّ أَلِي فِي دِينِي أَوْ دُنْيَايَ وَآخِرَتِي وَعَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ فَصَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَاصْرِفْهُ عَنِّي رَبِّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَاعْزِمْ لِي عَلَى رُشْدِي وَإِنْ كَرِهْتُ ذَلِكَ أَوْ أَبَتْهُ نَفْسِي »(٢).

٦ - رَوَى مُرَازِم قَالَ: «قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ الله عَشِيِّةِ: إِذَا أَرَادَ أَحَدُكُمْ شَيْنَاً فَلْيُصَلِّ رَكْعَتَيْنِ
ثُمَّ لْيَحْمَدِ الله وَلْيُثْنِ عَلَيْهِ وَيُصَلِّي عَلَى النَّبِيِّ وَأَهْلِ بَيْتِهِ، وَيَقُولُ: اللَّهُمَّ إِنْ كَانَ هَذَا الْأَمْرُ خَيْراً لِي فِي دِينِي وَدُنْيَايَ فَيَسِّرْهُ لِي وَاقْدِرْهُ وَإِنَّ كَانَ غَيْرَ ذَلِكَ فَاصْرِفْهُ عَنِّي.

قَالَ مُرَازِمٌ: فَسَأَلْتُهُ أَيَّ شَيْءٍ أَقْرَأُ فِيهِمَا؟.

فَقَالَ عَلَيَكُلاّ: اقْرَأْ فِيهِمَا مَا شِئْتَ وَإِنْ شِئْتَ فَاقْرَأْ فِيهِمَا بِهِ قُلَّ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ وَ ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ ﴾ وَ ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ تَعْدِلُ ثُلُثَ الْقُرْ آنِ (٣).

### ليلة النصف من شعبان:

٧- عَنْ عَلِيِّ بْنِ مُحَمَّدٍ رَفَعَهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ قَالَ: «إِذَا كَانَ النَّصْفُ مِنْ شَعْبَانَ الْصَفُ مِنْ شَعْبَانَ فَصَلِّ أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ تَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ ﴿ٱلْحَمَٰدُ ﴾ مَرَّةً ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ مِائَةَ مَرَّةٍ، فَإِذَا فَصَلِّ أَرْبَعَ رَكَعَاتٍ تَقْرَأُ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ ﴿ٱلْحَمَٰدُ ﴾ مَرَّةً ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ اللَّهُ مَ إِنِّ إِلَيْكَ فَقِيرٌ وَإِنِّي عَائِذُ بِكَ وَمِنْكَ خَائِفٌ وَبِكَ مُسْتَجِيرٌ رَبِّ لَا تُبَدِّلِ فَرَغْتَ فَقُلْ هُو اللَّهُ مَ إِنِّ إِلَيْكَ فَقِيرٌ وَإِنِّ عَائِذُ بِكَ وَمِنْكَ خَائِفٌ وَبِكَ مُسْتَجِيرٌ رَبِّ لَا تُبَدِّلُ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٨، ص٨٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٨، ص٦٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٨، ص٦٥.

٣٦٢ ......أحكامُ العكادات

اسْمِي رَبِّ لَا تُغَيِّرْ جِسْمِي رَبِّ لَا تُجْهِدْ بَلَائِي أَعُوذُ بِعَفْوِكَ مِنْ عِقَابِكَ وَأَعُوذُ بِرِضَاكَ مِنْ سَخَطِكَ وَأَعُوذُ بِرَحْمَتِكَ مِنْ عَذَابِكَ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْكَ جَلَّ ثَنَاؤُكَ أَنْتَ كَمَا أَثْنَيْتَ عَلَى نَفْسِكَ وَفَوْقَ مَا يَقُولُ الْقَائِلُونَ »(۱).

# صلاة يوم المبعث:

٨- عَنْ عَلِيِّ بْنِ مُحُمَّدٍ رَفَعَهُ - فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلِيَّ فَيْ مَسْبُعَةٍ وَعِشْرِينَ مِنْ رَجَبِ نُبِي غَيْهِ رَسُولُ الله عَلَيْ مَنْ صَلَّى فِيهِ أَيَّ وَقْتِ شَاءَ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً وَعِشْرِينَ مِنْ رَجَبِ نُبِي فِيهِ رَسُولُ الله عَلَيْ مَنْ صَلَّى فِيهِ أَيَّ وَقْتِ شَاءَ اثْنَتَيْ عَشْرَةَ رَكْعَةً يَقُولُ اللهُ عَلْمَ أَقُ وَسَلَّمَ جَلَسَ مَكَانَهُ ، ثُمَّ قَرَأَ أُمَّ الْقُرْآنِ (الفاتحة) وَسُورَةٍ مَا تَيَسَّرَ فَإِذَا فَرَغَ وَسَلَّمَ جَلَسَ مَكَانَهُ ، ثُمَّ قَرَأَ أُمَّ اللهُ وْآنِ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ وَالْمُعَوِّ فَا اللهُ وَاحِدَةٍ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ ، فَإِذَا فَرَغَ وَهُو فِي مَكَانِهِ قَالَ: لَا اللهُ وَاللهُ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَقُولُ: اللهُ إِلَّا اللهُ وَاللهُ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَدُعُو فَلا يَدْعُو بِشَيْءٍ إِلَّا اللهُ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَدُعُو فَلا يَدْعُو بِشَيْءٍ إِلَّا اللهُ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَدُعُو فَلا يَدْعُو بِشَيْءٍ إِلَّا اللهُ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَدُعُو فَلا يَدْعُو بِشَيْءٍ إِلَّا اللهُ أَنْ بَعَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَدُعُو فَلا يَدْعُو بِشَيْءٍ إِلَّا اللهُ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَدُعُو فَلا يَدْعُو بِشَيْءٍ إِلَّا اللهُ أَرْبَعَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَدُعُو فَلا يَدْعُو بِشَيْءٍ إِلّا اللهُ أَوْ اللهُ عَلْمَ لَهُ فِي كُلِّ حَاجَةٍ إِلّا اللهُ مَا يُحَوقٍ فِي جَائِحَةٍ أَوْ قَطِيعَةٍ رَحِمٍ \* (\*).

### صلاة الوصية:

9 - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَنِ فِي (الْمِسْبَاحِ) عَنِ الصَّادِقِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ آبَائِهِ عَنْ أَمِيرِ اللَّوْمِنِينَ عَنْ رَسُولِ الله عَنْ أَنَّهُ قَالَ: «أُوصِيكُمْ بِرَكْعَتَيْنِ بَيْنَ الْعِشَاءَيْنِ يُقْرَأُ فِي الْأُولِى اللَّوْمِنِينَ عَنْ رَسُولِ الله عَنْ أَنَّهُ قَالَ: «أُوصِيكُمْ بِرَكْعَتَيْنِ بَيْنَ الْعِشَاءَيْنِ يُقْرَأُ فِي الْأُولِى اللَّوْمِنِينَ عَنْ رَسُولِ الله عَنْ أَنْ فَعَلَ ذَلِكَ عَشْرَةَ مَرَّةً وَفِي الثَّانِيةِ ﴿الْحَمْدُ ﴾ مَرَّةً ﴿قُلُ هُو اللَّهُ عَلَ اللهُ وَفِي الثَّانِيةِ ﴿الْحَمْدُ ﴾ مَرَّةً فَإِنْ فَعَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهْرِ كَانَ مِنَ اللهُ وَقِنِينَ، فَإِنْ فَعَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهْرِ كَانَ مِنَ اللهُ وَقِنِينَ، فَإِنْ فَعَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهْرِ كَانَ مِنَ اللهُ عَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهْرِ كَانَ مِنَ اللهُ عَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهْرِ كَانَ مِنَ اللّهُ عَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهْرِ كَانَ مِنَ اللّهُ عَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهُ مَنَّ فَعَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهْرِ كَانَ مِنَ اللّهُ عَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهْرٍ كَانَ مِنَ اللّهُ عَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهْرَ كَانَ مِنَ اللّهُ عَلَ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَهْرِهُ مَوْ اللهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ عَلَ ذَلِكَ فَي عَلَ ذَلِكَ فَى مُرَّةً كُلَّ لَيْلَةٍ زَاحَمَنِي فِي الجُنَّةِ، وَلَمْ يُحْصِ ثَوَابَهُ إِلّا اللهُ تَعَالَى "").

#### سائر الصلوات المندوبة:

وذكرت الروايات صلوات مندوبة أخرى كثيرة نشير إلى عناوين بعضها:

١ - صلاة رسول الله ﷺ.

٢ - صلاة الإمام أمير المؤمنين عَلَيْتَلِارْ.

٣- صلاة فاطمة الزهراء عَلَيْهَ اللهُ.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٨، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٨، ص١١٠.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٨، ص١١٨.

أحكام[لصِلاة....

- ٤- صلوات الأئمة المعصومين عَلَيْتَكِير.
  - ٥ صلاة يوم الغدير.
  - ٦- صلاة يوم عاشوراء.
  - ٧- صلاة كل ليلة من رجب.
  - ٨- صلاة كل ليلة من شعبان.
- ٩ صلاة ليلة الرغائب (ليلة أول جمعة من رجب).
  - ١٠- الصلاة عند الأمر المخوف.
    - ١١ الصلاة لطلب الرزق.
    - ١٢ الصلاة لقضاء الدين.
    - ١٣ الصلاة عند إرادة السفر.
      - ١٤ الصلاة لقضاء الحاجة.
  - ١٥ الصلاة للخلاص من السجن.
  - ١٦ صلاة الشكر عند تجدد نعمة.
    - ١٧ الصلاة عند إرادة التزويج.
  - ١٨ الصلاة عند إرادة الدخول بالزوجة.
    - ١٩ الصلاة عند إرادة الحبل.
- ٢٠ صلاة العشرة الأُولى من ذي الحجة، و..و..(١).

<sup>(</sup>١) للتفصيل مراجعة كتب الحديث والدعاء، منها: وسائل الشيعة (تحقيق ونشر مؤسسة أهل البيت عليه الله الله المناوب المناوب المناوبة، ص ٨٥.

٣٦٤ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

# آداب التحية في الإسلام

١ - الابتداء بالتحية بأية لغة كانت مستحب تؤكد عليه النصوص الكثيرة، وفي الحديث إن الله عز وجل يحب إفشاء السلام.

وهو مستحب كفائي حسب المشهور بين الفقهاء، وحسب ما ورد في الحديث الشريف، فلو دخل جماعة وسلم أحدهم كفي عن الباقين.

٢ - رد التحية واجب كفائي، فلو أجاب واحد من الجهاعة التي أُلقيت عليها التحية سقط الوجوب عن الآخرين، إلا أنه يبقى الاستحباب (في غير الصلاة) على الباقين.

٣- يجب أن يكون الجواب جهراً يسمعه المسلّم، إلاّ إذا ابتعد المسلّم سريعاً بحيث لم يعد يسمع الجواب، أو كان أصم، ففي وجوب الرد مع انعدام الفائدة إشكال ولا بأس بإضهار الرد، أما بالنسبة للأصم فتكفى الإشارة له.

كما أن وجوب الرَّدّ فوري -حسب ما أشرنا في تحية المصلي-.

٤ - لـو كانـت التحية بغير لفظ (السَّـلام عليكم) كما لو قـال: (صبحكم الله بالخير) أو (مسّاكم الله بالخير) أو (في أمان الله) وما شاكل وجب الرد احتياطاً.

٥ - سلام الأجنبي على الأجنبية وبالعكس جائز إن لم تكن هناك إثارة جنسية أو خوف الوقوع في الحرام، إذ صوت المرأة أساساً ليس بعورة.

٦- لا يجب رد التحية إن كان عن سخرية أو مزاح.

٧- إذا تقارن سلام شخصين على بعضها، في وقت واحد، وجب احتياطاً على كل
 واحد منها الجواب.

٨- يجب الرد على سلام الخطيب إذا كان قاصداً بالسلام التحية، أما إذا قصد الاحترام،

كما إذا كان قد مرّ وقت طويل على حضوره عندهم، ثم صعد المنبر وسلم عليهم، أو إذا كان في موقف لا يسمع جوابهم كالمنبر المرتفع جداً، أو كان يتحدث عبر المذياع فوجوب الرد غير معلوم، والاحتياط واضح، وفي صورة الوجوب يكفي جواب أحد المستمعين.

٩ - يستحب رد التحية في غير الصلاة بأحسن منها، ففي جواب (السلام عليكم) يقول:
 (السلام عليكم ورحمة الله وبركاته) أما في الصلاة فالواجب -كما قلنا- هو الرد بالمثل.

• ١ - يستحب للعاطس ولمن سمع عطسة آخر أن يحمد الله ويصلي على النبي وآله، كما يستحب تسميت العاطس بأن يقال له: (يرحمك الله)، أو (يرحمكم الله)، فيرد عليه العاطس: (يغفر الله لك).



\* المُفَطِرَاتُ \* آدَابُ الصِّيامُ \* بِكَاذَايُثَبَّ الهِلَالُ؟

أحكام الصيام ......

# الصيام في الكتاب والسنة

#### القرآن الحكيم:

١ - ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الصِّبَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾(١).

### هدى من الآية:

الصيام عبادة مفروضة (مكتوبة) على المؤمنين في هذا العصر، كما فرض على السابقين في العصور الماضية (وهو من أركان الدين، وعلائم الإيمان).

والغاية من فرض الصيام تنمية روح التقوى ليس فقط بالتمرن على حفظ النفس عن الشهوات الحلال، ليكون حفظها عن الحرام أيسر، وإنّما -أيضاً - لأن العبادة، تقرب الإنسان إلى الله و تزيده تقوى، كذلك النسك يزيد التقوى والحج والصلاة، وعموماً العبادة تزيد التقوى حيث يقول ربنا سبحانه: ﴿ يَآ أَيُّهَا النّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ (٢).

ونستفيد من الآية أن الصيام ذاته مكتوب، وأن وقوعه في شهر رمضان فرض آخر.

٢ - ﴿ أَيْتَامًا مَعَ دُودَتِ فَمَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِـدَةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ. فِدْيَةٌ طُعَامُ مِسْكِينٍ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَهُرُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

### هدى من الآية:

إن أيام الصيام المفروض معدودة لا تزيد ولا تنقص، فإنّه شهر كامل، فمن استطاع الصيام في شهر الله الكريم، فقد أنجز الأيام، ومن تخلف عنه لسفر أو مرض فعليه الصيام شهراً آخر (وهكذا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ٢١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ١٨٤.

سمي الصيام في غير شهر رمضان بأنه قضاء) والعدة تعني أن ما سوى شهر رمضان لا يشترط فيه سوى التكامل العددي، ولا يجب التتابع فيه، كما يجب في شهر رمضان، كما يهدينا هذا التعبير إلى أنَّ كل يوم ينقص من شهر رمضان يكتمل بغيره، أمّا شروط فرض الصوم فإنّها ثلاثة: الشهود (ألاّ يكون المرء على سفر)، والصحة، والقدرة، فإذا كان الصيام يستنفذ طاقة الفرد كلها عند الشيخ والشيخة فيجوز أنْ يفتديا بإطعام مسكين عن كل يوم، وإذا أرادا أن يعطيا أكثر من ذلك فهو خير.

# هدى من الآية:

لماذا الصيام في شهر رمضان؟ لأنّه شهر القرآن، ولأن القرآن كتاب الله الذي يهدي إلى الحقائق، وإلى صراط مستقيم، وهو كذلك كتاب بينات يفصل القول في بعض تلك الحقائق ممّا يحتاج الناس إليه، وهو -إلى ذلك- ميزان يفرق بين الحق والباطل.

وحين يصوم المؤمن في شهر القرآن، يستعد نفسيًّا لتقبل هدى القرآن وبيناته وفرقانه، أَوَليس الصيام ينمي التقوى، ويزيد الخشوع ويورث السكينة؟.

وابتداءً من رؤية الهلال وشهود شهر الصيام، يجب الإمساك، وهكذا الشاهد الحاضر هو الذي يصوم.

أمّا المسافر فلابد أنْ يقضي أياماً أُخرى بعدة أيام الشهر التي فاتته.

كذلك المريض، والله سبحانه أسقط الصيام عن المسافر والمريض تيسيراً وتسهيلاً، ولكنه فرض أياماً أُخر تكميلاً لعدة الأيام التي هي الشهر الكامل.

والصيام -وبالذات في شهر رمضان- من شعائر الله التي يكبر المسلمون ربهم بها، أَوَليس قد هداهم إلى الحق، أَوَليس الإعلان عن هذا الحق ضمن شعائر عبادية ذات فوائد كبرى؟.

وأخيراً: الصيام شكر فالذي يمسك عن شهواته، تسليهاً لله يشكر ربه بذلك.

والفوائد الكبيرة التي يورثها الصيام تقتضي شكراً من العبد لربه الرحمن، الذي كتب

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ١٨٥.

أحكام الصِيام.....

عليه الصوم، ومنحه تلك الفوائد في العقبي كما في الدنيا.

٤ - ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْ تَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرُشُدُونَ ﴾(١).

### هدى من الآية:

وشهر رمضان، شهر الدعاء، وفيه ليلة القدر، حيث يفرق بها كل أمر حكيم، والله قريب يناجى، وهو يجيب دعوة الداع إذا هو دعا ربه حقًا، ولم يجعل بينه وبين ربه حجب الغفلة والوهم والذنوب.

وشرط استجابة الدعاء استجابة المؤمن لربه، ولمن أمر الله باتباعه حيث قال ربنا سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَجِيبُواْ يلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ لِمَا يُحْيِيكُمُ ۗ ﴿ ٢٠ ﴾.

وعقبى الاستجابة (والولاية) ثم الدعاء، الرشد وبلوغ التطلعات المشروعة بفضل الله الرحمن.

٥- ﴿أُحِلَّ لَكُمْ لِيَلَةَ ٱلصِّيامِ ٱلرَّفَ إِلَى نِسَآبِكُمْ هُنَّ لِياسٌ لَكُمْ وَأَنتُمْ لِياسٌ لَهُنَّ عِلِمَ ٱللَّهُ أَنَّكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَنَا بَعِيْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالْكَنَ بَشِرُوهُنَ وَأَبْتَغُواْ مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَنَّكُمْ وَعَفَا عَنكُمْ فَالْكَنَ بَشِرُوهُنَ وَأَبْتَغُواْ مَا كَتَبَ ٱللَّهُ لَكُمْ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُو ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجِرِّ ثُمَّ أَلِقَهُ الصِّيَامَ إِلَى ٱلْيَلِ وَلَا تُكُمُّ وَكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَى يَتَبَيِّنَ ٱلْمُالِحِدِّ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ عَاكِتِهِ عِللنَّاسِ لَكُمْ يَتَقُونَ فِي ٱلْمَسْحِدِّ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ عَاكِتِهِ عِللنَّاسِ لَكُمْ يَتَقُونَ فِي ٱلْمَسْحِدِّ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهَا كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ عَاكِيتِهِ عِللنَّاسِ لَكُمْ يَتَقُونَ فِي ٱلْمَسْحِدِ لِيَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَلَا تَقْرَبُوهُا كَانُولِكَ يُبَيِّنُ ٱلللَّهِ عَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُمُ يَتَقُونَ فِي ٱلْمَسْحِدِ لِيَالِكَ عُلَا تَقْرَبُوهُا كَاللَّهُمُ يَتَقُونَ فَى ٱلْمُسْتِعِدِ لِلنَّاسِ لَهُمْ يَتَقُونَ فِي الْمَسْدِقِ لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْتُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُكُولُولُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِّلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ الْمُعُلِيلُولُولُكُولُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعُلِيلُولُكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ الْعُلُولُ الْمُعَلِّى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِي اللَّهُ اللْعُلِيْكُولُ اللَّهُ الْ

### هدى من الآية:

المفطرات الرئيسية ثلاثة:

١ - مباشرة النساء

٢- الأكل

٣- والشر س.

وحدُ الصيام اجتناب هذه الثلاث، ابتداءً من الفجر إلى الليل، أمّا في الليل فلا تحرم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، آية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ١٨٧.

المباشرة، كما يجوز الأكل والشرب، وقد كانت المباشرة محرمة ليلاً، ثم دعا الشبق البعض إلى مارسته، فخفف الله سبحانه عن عباده فأحله.

والهدف من المباشرة ابتغاء الذرية حسب ما قدر الله، ذكراً أو أُنثى!.

والخيط الأبيض الذي يحيط بالأُفق عند الفجر، هو حدُّ الصيام الأول، أمّا حدُّه الثاني فهو الليل عندما تغيب الشمس وتذهب حمرتها (حسب تفسير، أو عند مغربها فقط، حسب تفسر ثان).

ونهى القرآن من المباشرة عند الاعتكاف في المساجد، واعتبر كل ذلك من حدود الله سبحانه التي لا يجوز الاقتراب منها.

وبيان الحدود يهدف رسم خريطة التقوى.

### السنة الشريفة:

١ - في الحديث المأثور عن الإمام الصادق عَلَيتَ إِن قال: «لِكُلِّ شَيْءٍ زَكَاةٌ وَزَكَاةُ الْأَجْسَادِ الصِّيَامُ»(١).

٢- عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ عَنِ الإَمَامِ الرِّضَا عَلَيْ قَالَ: "إِنَّمَا أُمِرُوا بِالصَّوْمِ لِكَيْ يَعْرِفُوا أَلَمَ الْجُورِ اللَّهَ عَلَى الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ عَنِ الإَمَامِ الرِّضَا عَلَيْكُونَ الصَّائِمُ خَاشِعاً ذَلِيلًا مُسْتَكِيناً مَأْجُوراً كُوعِ وَالْعَطَشِ فَيَسْتَوْجِبَ النَّوَابَ مَعَ مَا فِيهِ مِنَ الْإِمْسَاكِ مُحْتَسِباً عَارِفاً صَابِراً عَلَى مَا أَصَابَهُ مِنَ الجُوعِ وَالْعَطَشِ فَيَسْتَوْجِبَ النَّوَابَ مَعَ مَا فِيهِ مِنَ الْإِمْسَاكِ عَن الشَّهَوَاتِ وَلِيَكُونَ ذَلِكَ وَاعِظاً أُهُمْ فِي الْعَاجِلِ وَرَائِضاً أُهُمْ عَلَى أَدَاءِ مَا كَلَّفَهُمْ وَدَلِيلًا أُهُمْ فِي الْآجِلِ... "(٢).

٣- قَـالَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَ الْحُبِّبَ إِلَيَّ مِـنْ دُنْيَاكُمْ ثَلَاثٌ: إِطْعَـامُ الضَّيْفِ، وَالصَّوْمُ بِالصَّيْفِ، وَالضَّرْبُ بِالسَّيْف» (٣).

٤ - عَنِ الْعَلَاءِ بْنِ يَزِيدَ الْقُرَشِيِّ قَالَ: «قَالَ الصَّادِقُ عَلَيْ الْبَي عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِيثٍ - فَا كَن صَامَ شَهْرَ رَمَضَانَ وَحَفِظَ فَرْجَهُ وَلِسَانَهُ وَكَفَّ أَذَاهُ عَنِ النَّارِ وَأَحَلَّهُ دَارَ الْقَرَارِ وَكَفَّ أَذَاهُ عَنِ النَّارِ وَأَحَلَّهُ دَارَ الْقَرَارِ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١، ص٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٠، ص٩.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل، ج١٦، ص٥٩.

أحكامالصِيام....

وَقَبِلَ شَـفَاعَتَهُ بِعَدَدِ رَمْلِ عَالِجٍ مِـنْ مُذْنِبِي أَهْلِ التَّوْجِيدِ»(١). أي إنه يصل إلى مقام يشفع فيه للآخرين.

٥ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنْ رَسُولِ الله ﷺ قَالَ: «لَوْ عَلِمْتُمْ مَا لَكُمْ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ لَزِدْتُمْ للهُ تَعَالَى ذِكْرُهُ شُكْراً...»(٢).

٦ - عَنْ يُونُسَ بْنِ حَمْدَانَ الرَّازِيِّ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيَّ لِذَ يَقُولُ: مَنْ أَفْطَرَ يَوْماً مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ خَرَجَ رُوحُ الْإِيمَانِ مِنْهُ »(٣).

٧- عَنْ بُرَيْدٍ الْعِجْلِيِّ قَالَ سُئِلَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيْتَ إِذْ عَنْ رَجُلٍ شَهِدَ عَلَيْهِ شُهُودٌ أَنَّهُ أَفْطَرَ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ ثَلَاثَةَ أَيَّام.

قَالَ عَلِيَكَ إِذْ يُسْأَلُ هَلْ عَلَيْكَ فِي إِفْطَارِكَ إِثْمٌ؟. فَإِنْ قَالَ: لَا، فَإِنَّ عَلَى الْإِمَامِ أَنْ يَقْتُلَهُ. وَإِنْ قَالَ: نَعَمْ، فَإِنَّ عَلَى الْإِمَامِ أَنْ يَنْهَكَهُ ضَرْباً»(٤).

٨ = عَـنْ سَـاعَةَ قَالَ: سَـاً لْتُهُ - الْإِمَامُ الصَّادِقُ - عَـنْ رَجُل وُجِدَ فِي شَـهْرِ رَمَضَانَ وَقَدْ أَفْطَرَ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ وَقَدْ رُفِعَ إِلَى الْإِمَامِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ. قَالَ عَلَيْتَلَاذِ: يُقْتَلُ فِي الثَّالِثَةِ»(٥).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٠، ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٠، ص٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٠، ص٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٠، ص٢٤٨.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٠، ص٢٤٩.

٣٧٤ ..... أحكامُ العِبَاداتِ

## أحكام الصيام

#### ما هو الصوم؟

الصوم في اللغة؛ الإمساك والكف والترك، فمن أمسك عن شيء وكف عنه فقد صام عنه، ومنه الآية (٢٦) من سورة مريم: ﴿فَقُولِيٓ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِلِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيّنَا ﴾.

وفي الشرع: هو الإمساك عن أشياء خاصة نهى عنها الشرع كالأكل والشراب والجماع، في زمن مخصوص بشرائط خاصة، على أن يكون الإمساك بنية التقرب إلى الله وامتثال أمره.

والصوم في شهر رمضان من أهم العبادات، وهو ركن من أركان الدين ووجوبه يعد من الضر وريات، حيث إن منكره يخرج من الإسلام كمن ينكر الصلاة والزكاة والحج. كما وردت الضر وريات، حيث الشريف الذي يقول: «بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خُسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُعَلَى خُسٍ: شَهَادَةِ أَنْ لَا إِلهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَحِجِّ الْبَيْتِ، وَصِيَام شَهْرِ رَمَضَانَ»(١).

وقد أفتى الفقهاء أنّ من أنكر وجوب الصوم فهو مرتد يجب قتله إذ إنّ إنكاره يرجع إلى إنكار الرسالة، ومن آمن بوجوبه ولكن تركه تهاوناً واستخفافاً عزر. فإنْ عاد عزر ثانية فإنْ عاد قتل في المرة الثالثة، وقيل: يقتل في الرابعة (٢).

#### شروط الصيام:

١ - الإسلام شرط قبول الصيام، وإذا أسلم الكافر سقطت عنه تبعة الأيام التي لم يصمها في حياته، أمّا اليوم الذي يسلم فيه فلا يجب عليه، إنّم يمسك (٣) تأدباً.

<sup>(</sup>١)وسائل الشيعة، ج١، ص١٩.

<sup>(</sup>٢) التعزير تأديب الحاكم بما يراه مناسباً وهو دون الحد الذي قد عين الشرع له قدراً مقدوراً.

<sup>(</sup>٣) المقصود بالإمساك (الذي يتكرر في المسائل الآتية أيضاً) هو اجتناب المفطرات والتصرف وكأنه صائم.

٢- البلوغ، فلا يجب على الصبي حتى يبلغ النكاح، ويصح منه لو صام، وإذا بلغ أثناء
 النهار فالأحوط الإمساك بنية الصيام إذا كان ذلك قبل الزوال ولم يكن قد ارتكب مفطراً.

٣- العقل، فلا يجب على المجنون الذي لا يدرك الصيام، وإذا أفاق في بعض النهار
 وكان ممسكاً قبله فالأحوط الإمساك، ويلحق بالمجنون السكران والمغمى عليه.

٤ - الطهر في كل ساعات النهار (بالنسبة للأُنثى) فلا يجب الصيام على الحائض والنفساء، ولو رأتا الدم قبل الغروب بفترة أو استمر الدم عندهما إلى ما بعد الفجر قليلاً، بطل صومها وعليها قضاؤه.

أمّا المستحاضة فإنّ عليها أن تعمل بها يجب عليها من الغسل، ويصح صيامها إذا التزمت بأغسالها النهارية.

ومن أصبح في شهر رمضان مجنباً متعمداً أمسك ووجب عليه القضاء.

٥ - الحضر، فمن كان على سفر أفطر ووجب عليه صيام أيام أُخَر من السنة، ولو صام جاهلاً بالحكم أُجزي عنه، وإذا أقام في بلد عشرة أيام صام، وكذلك يصوم لو سافر في معصية أو كان شغله السفر كالسائق، أو بقى ثلاثين يوماً في بلد لا يعرف أيقيم فيه أو يسافر؟

وسائر أحكام المسافر التي ذكرت في الصلاة جارية في الصيام.

بلى يستثنى من الصوم في السفر، الأيام الثلاثة التي يصومها المتمتع بالحج إن لم يجد هدياً، وكذلك أيضاً يُستثنى الذي أفاض من عرفات قبل المغرب ولم يجد بدنة، فإنّه يصوم ١٨ يوماً بدلاً عنها.

وأمّـا الـذي نذر صوم يوم معين ونوى أن يصومه سـفراً وحضراً كـما لو نذر صيام كل جمعة فقد جاءت رواية بوجوب الصيام وعمل بها المشهور.

### فرعان:

ألف: إذا سافر بعد الزوال لم يفطر.

باء: إذا حضر المسافر قبل الزوال ولم يكن قد أفطر صام ذلك اليوم.

٦- العافية؛ فمن خاف ضرراً بالغاً على نفسه أو على عرضه أو ماله، جاز له الإفطار،
 بل يجب عليه الإفطار حينئذ إذا كان حفظ نفسه من ذلك الضرر واجباً شرعاً.

ومعيار الضرر أنْ يكون احتماله حرجاً عليه، أو دفعه أهم عند الشارع من الصيام، كحفظ نفس من التلف، أو عرض من الفحشاء، أو سر من أسرار الأُمة عن الإذاعة وهكذا.

٧- الصحة، فعلى المريض أن يفطر في شهر رمضان، ثم يصوم عدة من أيام أُخَر،
 والأولى اعتماد المعايير التالية في حد المرض:

الأول: إذا خاف على نفسه الضرر بالصيام كأن يزداد المرض أو يطول برؤه. الثاني: إذا كان الصيام مع المرض، حرجاً عليه، أو عسراً، كما لو أصابه صداع، فإنْ أفطر خف عنه أو احتاج إلى مسكن لوجع الظهر، فإذا لم يستخدمه صعب عليه تحمل الألم، ومثله المحموم الذي يشعر بالضعف الشاق لو صام. الثالث: إذا كان يعاني من ضعف في بعض أعضائه، يخشى من تحوله إلى مرض مع الصيام، كما لو كانت عينه ضعيفة فإذا صام از دادت ضعفاً.

ويلحق بحكم المريض، الصحيح الذي يخشى المرض مع الصيام، أو يصعب عليه إلى درجة يجعله حرجياً عليه.

#### فرعان:

١ - لو برئ المريض أثناء النهار، قبل أن يفطر، فالأحوط أن ينوي الصيام ويمسك، ثم
 يقضى يوماً، خصوصاً إذا كان قد برئ بعد الزوال.

٢-إذا تكلف المريض الصوم فعليه القضاء على الأقوى خصوصاً إذا كان صيامه مظنة الضرر، ولو صام خشية المرض ثم تبين له، أن الصيام لم يكن يضره فلا شيء عليه.

### أحكام العاجزين عن الصيام:

1 – من ضعف عن الصيام لكبر أو مرض لازم، مثل (ذي العطاش أو المبتلى بالسكري أو مرض الكلية أو ما أشبه) كل أولئك يفدون عن كل يوم يفطرون، بإطعام مسكين، وهو مد من الطعام في الأغلب، فإذا لم يكف المسكين ذلك، فالأحوط زيادته حتى يبلغ الشبع، والأفضل إطعام أكثر من مسكين واحد وأكثر من شبعة بطن، وإذا تحمل هؤ لاء الصيام من دون أن يصابوا بضرر، جاز.

٢- المرأة الحامل، أو المرضعة التي تضعف عن الصيام، أو تخشى على الولد الضرر،
 تفطر ثم تتصدق عن كل يوم بإطعام مسكين (مداً من الطعام) والأحوط أن تقضي صومها
 فيها بينها وبين عامها المقبل إن قويت على ذلك.

واذا وجدت المرضعة من ترضع لها أو ما ترضع به من حليب مجفف فإنْ لم يكن في ذلك حرج عليها ولا ضرر على الرضيع، فإنها تصوم إن شاء الله.

أحكام الصيام .....

٣- ومن أصابه العطاش حتى خاف على نفسه، يشرب بقدر ما يمسك معه ولا يروى من الماء حسب رواية مأثورة.

### أحكام النية في الصيام:

لأنّ الصيام من العبادات، فإنّ النية شرط صحتها، ولانّ حقيقة الصيام هي الكف عن المفطرات، والعزم على الإمساك، فإنّ النية جزءٌ من حقيقته ولا بدأن يصوم المسلم تعبداً لله خالصاً لوجهه لا يخالط عمله برياء ولا سمعة ولا يبتغى به غير ربه سبحانه.

# وإليك فروع مهمة في نية الصيام:

١ - إذا عقد الإنسان العزم على الصيام من الليل كفي، ولا يجب تجديده عند الفجر أو أثناء النهار فلو غفل عن صيامه أو نام لم يضره شيءٌ.

٢- وإذا نوى صيام الغد يكفيه حتى ولو لم يحدد أنّه من شهر رمضان، أو كان جاهلاً به.

٣- لـ و صـام يوماً مندوباً فيه الصيام كأيام رجب ابتغاء رضوان الله كفاه ولو لم يذكر في نيته شهر رجب.

٤ - ولا يجب تعيين ما يصوم لنذر أو كفارة أو بديلاً عن الهدي في حج التمتع أو نيابة
 عمن استأجره بل يكفيه أن يصوم بداعي التقرب إلى الله سبحانه

ولو كانت حقوق الله عليه كثيرة من قضاء شهر رمضان ونذر وكفارة وما أشبه فصام من دون تعيين فقد وفي بها عليه بعدد الأيام التي صام فإنْ بقيت عليه بقية يكفيه أن يصوم العدد الباقي من دون تعيين ولو عين كان أحوط استحباباً.

٥ - لا يشترط معرفة المفطرات بصورة تفصيلية ويكفيه أن يصوم عمّا يجب الإمساك عنه عند الشريعة.

٦- تجوز النية بعد الفجر في الصوم المستحب، فلو لم يكن قد نوى الصيام ثم بدا له ذلك فإنْ لم يكن قد أفطر جاز، ويجوز ذلك في قضاء شهر رمضان حتى الزوال.

٧- لو نوى الإفطار ثم عدل عن نيته قبل أن يأتي بأي مُفطر، لا يضر ذلك بصيامه.

#### صيام يوم الشك:

١ - يستحب الصيام في اليوم الذي يشك في أنه أول رمضان، وذلك بنية شعبان، ويمكن أن

ينوي الإنسان به قضاء يوم فاته من الصيام. فلو صامه كذلك ثم تبين أنه من شهر رمضان أجزأ.

٢- لا يجوز أن يصوم يوم الشـك بنية شهر رمضان لعدم ثبوته، فإذا صام كذلك وتبين أنه من رمضان فعليه أن يقضيه احتياطاً.

٣- أمّا لو صام مثل هذا اليوم بنية الاحتياط، فلو كان من شعبان كان ندباً، وإنْ تبين أنه رمضان وقع فرضاً، فلا إشكال في صيامه إلا أن نية الاستحباب أولى.

٤ - ولو لم ينو الصيام فثبت في النهار أنّه من رمضان فلو لم يكن قد أفطر فعليه أن ينوي الصيام فيها بينه وبين الزوال ويصح صيامه، أمّا بعد الظهر فعليه النية والإمساك والأحوط أن يقضيه.

## المفطرات

الصيام هو الإمساك عن الجنس، والطعام، والشراب، ويلحق بكل واحدة من هذه المفطرات جملة مفطرات أخرى مثل الاستمناء وملاعبة النساء لمن يسبقه المني وتعمد البقاء جنباً حتى طلوع الفجر.

وكذلك الارتماس في الماء (على قولٍ) وإدخال الغبار الغليظ في الحلق والإحتقان والتقيوء (على تفصيل يأتي).

وسيأتي الحديث مفصلاً بإذن الله عن هذه المفطرات وإليك فروع المفطرات الرئيسية الثلاث: الطعام والشراب والجنس.

### ألف: أحكام الطعام والشراب:

يجب على الصائم أن يتجنب تناول الطعام والشراب طيلة وقت الصيام، وإليك بعض التفاصيل والأحكام في هذا المجال:

١ - ينبغي للصائم أنّ يتخلل قبل الفجر لكي لا تبقى بين أسنانه بقايا الطعام، فإذا بقيت فالأحوط ألاّ يبتلعها نهاراً.

٢- لا بأس ببلع ماء الفم وإن اجتمع أو كان له طعم أو لزوجة، ويجوز مص الخاتم كما
 لا بأس بتذكر ما يسيل له اللعاب.

٣- النخامة النازلة عن الرأس أو الصاعدة من الصدر، لا تبطل الصوم إذا دخلت في الجوف، والأحوط استحباباً لفظها خارجاً إذا وصلت محيط الفم.

٤ - ينبغي للصائم تجنب كل ما يسبب نفوذ الشراب أو الطعام إلى جوفه، كشرب المايعات
 عبر أنفه بأُنبوب ونحوه، أمّا صب الدواء في أُذنه أو عينه فلا بأس به وإن وجد طعمه في حلقه.

٥- ينبغي للصائم تجنب وضع السيلان أو زرق الإبرة المقوية، ولو فعل ذلك فالأحوط الإمساك عن سائر المفطرات ثم قضاء ذلك اليوم.

٦- لا فرق في الطعام والشراب بين ما يعتاد تناولها كالخبز والحليب، وبين غيره كالتراب والنفط.

٧- لا بأس بالاكتحال وصب الدواء في الأذن والعين، وشم السعوط (على كراهة) ولا بأس بالدخان والبخار والغبار ما لم تصل كثافتها إلى درجة يعتبرها العرف شرباً أو أكلاً. كما لا بأس بالمضمضة للصلاة، وعليه أن يحتاط لئلا يسبق الماء إلى جوفه، وكذلك لا بأس بالسواك بالعود رطباً كان أو يابساً، ولا بأس بمضغ العلك الذي لا طعم له (على كراهية) كما يجوز أن يتذوق المرق وأن يمضغ الطعام لطائر وغيره.

#### باء: المباشرة:

١ - المباشرة الجنسية حرام على الصائم والصائمة، سواء رافقت إنزال المني أم لا.

٢- المباشرة عجزاً هي الأخرى حرام وتبطل صيام الطرفين.

٣- إتيان الغلام ملحق بالمباشرة، وكذلك إتيان البهائم احتياطاً (وهما من المحرمات الكبيرة في الصوم وغيره).

٤ - يحرم الاستمناء (العادة السرية) ومن فعل ذلك بملامسة أو تقبيل، أو حتى بالنظر إلى
 الجنس الآخر أو صورته أو فيلم خلاعي أو حتى طلب الإمناء بالتخيل، فقد أبطل صيامه.

٥ - من فعل كل ذلك من دون قصد الإمناء فسبقه المني لم يكن عليه به شيء.

7 - الأحوط اجتناب كل ما يحتمل معه سبق المني فلا يلامس امرأته ولا يقبلها إذا خاف على نفسه الإمناء، وإذا أمن من ذلك، ولم يكن من عادته الإمناء، ولكن اتفق ذلك فليس عليه شيء.

٧- الاحتلام لا يفطر، وحتى لو علم الصائم أنّه لو نام احتلم فلا يضره ذلك، وإن كان
 الأفضل تجنب ذلك، إن لم يكن حرجاً عليه.

#### سائر المفطرات:

١ – الغبار الغليظ الذي يكون بمثابة الأكل، والبخار الكثيف الذي يكون بمثابة الشرب، يفطر الصائم فعليه الامتناع منهما ولا يفطر الغبار والبخار غير الغليظ وإن كان الأولى اجتنابه، وكذلك الدخان.

٢- إذا أجنب في ليل الصيام فعليه أن يتطهر قبل الفجر، أمّا إذا تهاون في ذلك حتى طلع عليه الفجر مجنباً فعليه القضاء.

٣- ولو تهاون ونام أو استيقظ مرة ثم عاود النوم حتى أصبح فعليه القضاء أيضاً.

٤- إذا احتلم نهاراً أو أمنى من دون اختياره فلا يجب عليه المبادرة إلى الغسل.

٥ - إذا احتلم ليلاً، أو باشر زوجته ثم نام ناوياً الاغتسال قبل الفجر فأصبح نائماً، فليس عليه شيء.

٦- من أصبح في غير شهر رمضان مجنباً ثم اغتسل ونوى الصيام تطوعاً جاز، أمّا في قضاء شهر رمضان فعليه أنْ يختار يوما آخر لقضائه إذا أصبح مجنباً.

٧- إذا نـذر صيام أول خميس من كل شـهر - مثلاً - فأصبح مجنباً فلا يضره ذلك بل
 يغتسل وينوي الصيام، وكذلك فيها لو حلف يمينا أن يصوم يوماً معيناً بل وحتى النذر في غير
 المعين مثله.

٨- ينبغي الاغتسال قبل الفجر بالنسبة إلى صوم الكفارة مثل صوم الأيام العشرة الواجب على الحاج المتمتع الذي لا يجد الهدي.

٩ - والحائض إذا طهرت فعليها أن تتطهر قبل الفجر وهكذا النفساء، وإلا فعليها القضاء إذا كانتا قد تهاونتا في الاغتسال.

• ١ - على المستحاضة أن تؤدي ما عليها من الأغسال النهارية حتى يصح صومها على الأحوط أمّا الاغتسال لصلاتي المغرب والعشاء فلا يشترط في صحة صومها وإنْ كان الأولى أن تقوم بكل ما عليها من أعمال المستحاضة، حتى يكتمل صومها.

١١- الاحتقان، ويعرف حكمه بما يلي:

ألف: لا بأس للصائم أن يستدخل دواءً جامداً في عجزه.

باء: والحقنة بالمائع محرمة على الأحوط، وعليه القضاء إذا فعل ذلك احتياطاً.

١٢ - التقيؤ المتعمد يوجب قضاء الصوم، أمّا التقيؤ غير المتعمد فلا.

١٣ - ومن أعظم الذنوب الافتراء على الله ورسوله والأئمّة عليه وتتأكد حرمته في شهر رمضان وفي حالة الصيام وفي مفطريته تردد، ولكن الأحوط استحباباً لمن ارتكب هذه الخطيئة في شهر رمضان أنْ يقضى صومه بل يجدد وضوءه.

١٤ - يكره الارتماس في الماء بل الأحوط تركه والأفضل أنّ يقضى صومه إذا ارتمس في الماء.

### حكم الجهل والسهو والإكراه:

١ - من كان جاهلاً قاصراً بحرمة إحدى المفطرات فارتكبها في صيامه، فإن كان ممّا لا يتوقف الصيام عليه، صح صومه ولا شيء عليه، مثل من أصبح مجنباً أو ارتمس في الماء (على القول بحرمته) أو تقيأ وإنْ كان الأحوط استحباباً القضاء.

وإنْ كان ممّا يضر بصيامه مثل الجماع والطعام والشراب فإنّ عليه القضاء ولا كفارة عليه.

٢ - ومن ارتكب محرماً جهلاً وكان مقصراً فإنّ الأحوط وجوباً القضاء، وفي الكفارة تردد.

٣- ومن أكل وشرب نسياناً، فلا شيء عليه ولا قضاء ولا كفارة.

٤- لا فرق في السهو والنسيان بين صيام شهر رمضان وغيره، واجباً أو ندباً.

٥- من أُجبِرَ على تناول المفطر إجباراً فقد معه الإرادة، كما لو صُبَّ في حلقه الشراب والطعام لم يفسد صومه، ولكن لو أُكره على تناول المفطر فباشر الصائم بتناوله فلا كفارة عليه وفي القضاء تردد والأحوط وجوباً القضاء.

٦- من اضطرَّ للإفطار فإنّه لا كفارة عليه، وعليه أن يقضي يوماً بيومه.

٧- من أُكره على أن يفطر قبل حلول المساء الشرعي تقية فلا كفارة عليه، وفي القضاء تردد، وإنْ كان موافقاً للإحتياط الوجوبي.

٨- إذا سبق الماء إلى جوفه عند المضمضة، أو الطعام عند التذوق، أو دخلت حشرة في حلقه فلا شيء عليه.

### ميقات الصيام:

١ - الصوم في النهار، ولا يجوز نية صيام الليل، سواء وحده، أو منضماً إلى النهار، ولو نذر كذلك بطل النذر.

٢ - ولا يجوز صيام العيدين، ولو نذر صومها لم ينعقد النذر، أمّا لو نذر أن يصوم يوماً معيناً من الأسبوع أبداً (كيوم السبت) فاتفق يوم العيد، فعليه أن يقضيه احتياطا.

٣-كذلك لا يجوز صيام أيام التشريق لمن كان بمنى، وهي الحادي عشر والثاني عشر والثاني عشر والثالث عشر من ذي الحجة، إلا أنّه يجوز لمن فاته الصيام بدل الهدي، قبل الموقف، أنْ يتسحر ليلة الثالث عشر ويصبح صائماً.

### حكم من ارتكب مفطراً:

١ - كفارة الإفطار واحدة من ثلاث فإمّا عتق رقبة، أو صوم شهرين متتابعين، أو إطعام ستين مسكيناً، لكل مسكين (٧٥٠ غراماً) من المواد الغذائية مثل الخبز أو الحنطة أو الشعير أو أي طعام يقوته، ومن عجز فعليه أن يتصدق بها يمكنه. والأفضل في الكفارة الترتيب: العتق، فإن لم يمكن فالصيام، ثم الإطعام.

٢- تجب الكفارة على من أفطر في شهر رمضان عالماً عامداً بلا عذر فأكل أو شرب أو جامع أو لم يتق الإمناء، أمّا من بقي على الجنابة متعمداً حتى طلع عليه الفجر، فإن الإحتياط الوجوبي يقتضى دفع الكفارة أيضاً.

أما إذا نام عن الغسل حتى أدركه الفجر فلا تجب الكفارة عليه.

٣- من أفطر بحرام كمن زنى في نهار شهر رمضان، والعياذ بالله، فعليه الكفارات الشلاث جميعاً على الأحوط، وحيث لا عتق في هذه العصور، فيبقى عليه الصيام والإطعام، فإنْ لم يقدر على أحدهما أو كلاهما فليستغفر الله.

٤ - الصائم الذي يباشر زوجته الصائمة في نهار شهر رمضان، أو أثناء صوم واجب معين، فعلى كل واحد منهم كفارة، ويعزران بخمسة وعشرين سوطاً ولو أكرهها على ذلك، تحمل كفارتها وتعزيرها على الأحوط.

٥- لا تتكرر الكفارة بتكرر ارتكاب ما يفطر الصائم، كالأكل والشرب، أمّا الجماع ففيه رواية بتكرار الكفارة بتكرره، والعمل بها موافق للاحتياط.

7 - لا يُسقط الكفارة السفر بعد تعمد الإفطار في الحضر، وهكذا لا تسقط بحدوث الجنون أو الإغماء أو الحيض والنفاس على الأحوط، بل الأقوى، أمّا لو أفطر في آخر الشهر، متعمداً ثم تبين أنه أول شوال فلا شيء عليه.

٧- تُصرف كفارة الصوم في إطعام المساكين بإشباعهم لوجبة واحدة أو إعطاء كل واحد منهم مُدًّا من الطعام (أرزاً أو حنطة أو باع الكيلو غرام) ويكفي كل طعام (أرزاً أو حنطة أو لحماً أو ما أشبه) ولا يكفي إشباع ثلاثين مسكيناً مرتين أو إعطاء كل منهم مُدَّين، ويجوز إعطاء العوائل المحتاجة وحسبان الصغار مع الكبار.

وإذا لم يجد ستين مسكيناً يطعمهم، أعطى من وجد منهم ستين مدًّا، أو أشبعهم مراراً حتى يستوفي ما عليه.

٨- من كان يقضي رمضان، جاز له الإفطار قبل الزوال، أمّا إذا زالت الشمس فليس له أن يفطر، فان أفطر فعليه القضاء والكفارة - احتياطاً - وقدرها إطعام عشرة مساكين، فإن لم يقدر فصيام ثلاثة أيام.

9 - ومن وجب عليه صيام يوم معين بنذر، فأفطر فيه كان عليه صيام يوم مكان يوم ويكفر بكفارة اليمين (تحرير رقبة مؤمنة أو إطعام عشرة مساكين، أو صيام ثلاثة أيام) ولو كفر بكفارة شهر رمضان (عتق رقبة أو صيام ستين يوماً أو إطعام ستين مسكيناً) كان أفضل.

ولو عجز عن الصيام المنذور، أنفق مُدّاً من الطعام لمسكين عن كل يوم وجب عليه صيامه بنذر.

• ١ - من اعتكف ثم باشر زوجته، فعليه عتق رقبة، أو صيام شهرين أو إطعام ستين مسكيناً، سواء فعل ذلك بالليل أو النهار، وكذلك المعتكفة.

۱۱ – من أفطر يوماً زعم أنه من رمضان فبان أنه كان من شعبان أو من شوال، فلا شيء عليه.

#### متى يجب القضاء وحده؟

١ – إذا لم يتبين الفجر فاستمر في ارتكاب المفطر ثم ظهر أنّه كان طالعاً، فعليه القضاء، سواء اعتمد على من أخبره من غير بينة أو على الاستصحاب، أو الظن، بلى لو اطلع على الأفق فلم ير الفجر أو اعتمد على العدول، أو على المؤذن الثقة، ثم بان الخطأ فليس عليه شيء، والعاجز عن التبين بنفسه، كالأعمى والسجين، عليه أن يعتمد ثقة، أو يتحرى الفجر والغروب بطريقة موثوقة، أو يحتاط، وإلا كان عليه القضاء لو تبين الخلاف.

٢- لا يجوز الإفطار إلا عند معرفة سقوط القرص (مغيب الشمس)، والذي يعرف بذهاب الحمرة المشرقية، فمن اعتقد ذلك اعتهاداً على كلام الثقة، أو بعد الاستطلاع، ثم تبين الخلاف، لم يجب

عليه شيء، بلي لو استعجل فأفطر قبل التأكد فعليه القضاء، كمن غشيه سحاب فتوهم أنه الليل.

وجملة القول: المحور هو الثقة الكافية بدخول الليل فلو لم يثق وأفطر تهاوناً قضاه.

٣- من تقيأ متعمداً فعليه قضاء يومه، ولكن إذا تجشأ فخرج الطعام من غير تعمد فلا شيء عليه، ولو بلغ بعض الطعام إلى فضاء فمه فابتلعه من دون التفات فلا شيء عليه، وكذلك لو ابتلع ما تبقى من الطعام بين أسنانه من دون التفات.

٤ - من تمضمض بالماء، فسبق الماء إلى جوفه، فإن كان للعبث أو التبريد فعليه القضاء،
 وإن كان لصلاة فريضة فلا شيء عليه، أمّا إن كان لصلاة نافلة ففيه قولان، والإحتياط الوجوبي يقتضي القضاء.

٥- على من احتقن بالمائع القضاء على الأحوط.

٦- والجنب الذي عاود النوم حتى أصبح ناوياً للغسل، أتمّ يومه وقضاه احتياطاً.

٧- من نسي غسل الجنابة أياماً من شهر رمضان، ولم يغتسل أثناءها غسلاً آخر، واجباً كان أو ندباً، فعليه أنْ يقضي صيامه، كما يقضي صلاته على الأقوى، والأحوط ذلك بالنسبة إلى غير شهر رمضان، فمن صام شهر رجب قضاءً أو كفارة ثم تبين أنه كان على جنابة أعاد ما كان عليه.

وهكذا الأحوط ذلك بالنسبة إلى الصائمة التي نسيت الاغتسال من حيضها أو نفاسها أو استحاضتها.

#### أحكام القضاء:

١ - على المسلم قضاء ما فاته من صيام شهر رمضان بعد أن فُرض عليه، أمّا ما لم يصمه لصغر، أو كفر، أو جنون فلا، وكذلك الشيخ والشيخة الذين يُنهكها الصوم وعليها الفدية فلا قضاء عليها.

٢- إذا فاته الصيام لمرض واستمر به المرض حتى أدركه رمضان آخر فعليه الفداء، عن
 كل يوم بمد..

وكذا المرأة ترى الدم ثم تصاب بمرض حتى يدركها رمضان آخر؟.

وكذلك لو كان في سفر طيلة السنة، والأحوط عندئذ القضاء أيضاً.

٣- الأحوط ألا يؤخر الإنسان قضاء صيام شهر رمضان إلى رمضان قادم، والأفضل

أحكام الصِيام. المبادرة بالصيام.

٤ - من كان عليه قضاء رمضان لا يصوم صوماً مستحباً حتى يقضي ما عليه من الواجب.

٥- يجوز الإفطار لمن يقضي صيام رمضان حتى الزوال، فإذا زالت الشمس فعليه الاستمرار في الصيام، وإذا تعمد الإفطار كفَّر بإطعام عشرة مساكين أو صيام أيام ثلاثة، بالإضافة إلى قضاء ذلك اليوم.

#### القضاء عن الميت:

١ - إذا مات الإنسان بعد أن استقر بذمته الصيام، فعلى أولى الناس بميراثه من الرجال قضاؤه على الأقوى.

وفي رواية يتصدق له عن كل يوم بطعام مسكين، إن كان له مال، والجمع أفضل.

٢ - من لم يصم أياماً من شهر رمضان تعمداً، أو لسفر، ثم مات فعلى وليه القضاء.

٣- من لم يصم لمرض واستمر به المرض حتى مات، والمرأة ترى الدم فتفطر ثم تموت
 قبل أن تتمكن من الصيام، فليس عليهما صيام، ولا على وليهما القضاء.

٤ - إذا تعدد الأولياء فعلى الأكبر قضاء ما على الميت، فإن لم يفعل فعلى الثاني.

٥- وإذا تبرع أحد بالقضاء عنه أو استأجره الولي لذلك، وعلم منه الوفاء كفي على قول، والأحوط مباشرة الولي للقضاء.

٦- إنّم ايجب القضاء فيها علم الولي يقيناً استقراره على ذمة المتوفى، أمّا إذا شك فليس عليه شيء.

### أقسام من الصيام الواجب:

١ – من أقسام الصوم الواجب، صوم اليوم الذي يفرضه المرء على نفسه بالنذر، فعليه أن يؤديه حسب ما نذر، في أي يوم، وفي أي محل، وبأية صورة، متتابعاً أم غير متتابع، فلو نذر صيام ثلاثة أيام، الأربعاء إلى الجمعة، وفي المدينة المنورة، وبصورة متتابعة فعليه الوفاء بالنذر.

وإذا تعمد الإفطار، فعليه كفارة نكث اليمين، إطعام عشرة مساكين أو كسوتهم، فإن لم يجد فصيام ثلاثة أيام، ولو أدى كفارة إفطار شهر رمضان، كان أحوط، أي عتق رقبة، أو صيام شهرين متتابعين، أو إطعام ستين مسكيناً، مخيراً.

٢ - من نذر صيام كل جمعة، فليس له أن يصوم في السفر، وعند المرض، ولا العيدين ولا يجب عليه القضاء بدلاً عن أيام الجمعة التي يصومها في شهر رمضان.

بلى لو نذر أن يصوم حتى في السفر، فعليه القضاء احتياطاً، ولو عجز عن أداء نذره أشبع عن كل يوم مسكيناً أو أعطاه مداً من الطعام على الأحوط.

٣- من اعتكف يومين وجب عليه إتمام اليوم الثالث، وكان عليه صيامه تبعاً لذلك.

٤ - كفارة من أفطر في شهر رمضان، الصيام شهرين متتابعين، أو إطعام ستين مسكيناً،
 أو عتق رقبة، ومن أفطر بحرام، فعليه كل هذه الخصال، كذلك كفارة القتل المتعمد.

٥ - أمّا كفارة الظهار، فعتق رقبة، وعند العجز (كما في أيامنا هذه) فصيام شهرين متتابعين فمن لم يستطع فإطعام ستين مسكيناً.

٦- إذا وجب التتابع في الصيام فلا يجوز الإفطار، حتى يكتمل العدد ويستثنى من ذلك
 عدة مو ارد:

ألف: إذا أفطر لعندر شرعي كمرض أو حيض أو مصادفة العيدين أو ما أشبه، فيصوم بعد ارتفاع العذر فوراً.

باء: إذا أكمل شهراً ويوماً ثم أفطر.

جيم: في الصيام بدل الهدي لو صام يومي التروية وعرفة ترك صيام يوم العيد وأيام التشريق (لأنه بمني) وصام بعدئذٍ ولا شيء عليه.

٧- من وجبت عليه إحدى الخصال فعجز عنها جميعاً، صام ثمانية عشر يوماً بدل إطعام ستين مسكيناً، فإنْ عجز تصدق بما يطيق، وإنْ لم يقدر على شيء استغفر الله، فإنّ الاستغفار كفارته.

## آداب الصيام

### ماذا ينبغي للصائم تركه؟

أولاً: لكي يحقق الإنسان الحكمة من الصيام، وهي زيادة التقوى، فعليه أن يزداد حذراً من الفواحش والموبقات، وبالذات ما بطن منها، مثل أذى الناس واغتيابهم وظلمهم والتعالي عليهم، وكذلك إنشاد الشعر والجدال وأذى الخادم.

ثانياً: ولكي يجنب صيامه من النقص، فعليه أن يترك شم الرياحين، والحقنة بالجامد،

أحكام الصيام.....أحكام الصيام.

والمضمضة (إلا لصلاة واجبة) والسعوط، ومضغ العلك، وجلوس المرأة في الماء، والمداعبة الجنسية. كل ذلك احتياطاً لصومه ومحافظة عليه.

ثالثاً: ومن أجل أن يحافظ على صحته، فعليه ترك الحجامة، وقلع الضرس، وَبَلِّ الثوب، ودخول الحام، وكل ما يضر به في حالة الصوم

هذه أصول المكروهات في الصيام، وإليك التفصيل:

### ألف: ترك الموبقات:

١ - تشتد، في حالة الصيام، حرمة الكذب، وبالذات على الله ورسوله عليه والأئمة عليه الله على الله ورسوله

٢- كم تشتد حرمة الغيبة والتهمة والتنابز بالألقاب، والتعالي على الآخرين، وإثارة العصبيات، وبالتالي كل ما يتأكد ما فيه تجاوز على حق الآخرين، أو يسبب أذاهم.

٣- وهكذا يجب تجنب خائنة الأعين، والنظر إلى ما يحرم النظر إليه، والاستماع إلى ما
 يحرم الاستماع إليه، حتى تكون سمعه وبصره ولسانه، صائمة معه.

٤ - وإن استطاع الصائم أن يلوذ بالصمت كما صامت مريم عَيْنَكُونَ فـ لا يتكلم إلا بالحاجة، وذكر الله فليفعل، فإنّه من تمام صومه إن شاء الله.

٥- وبالصوم يتزكى قلب المؤمن من الحقد والحسد والغل، وعلى الإنسان أن يسعى إلى ذلك حتى يحقق أسمى درجات التقوى بإذن الله تعالى.

### باء: عف الصيام:

١ - ينبغي أن يحفظ الإنسان صومه عمّا يثير شهوته، فلا يداعب أو يلمس امرأته، ولا يقبلها، أو ينظر إليها أو يستمع إلى كلامها المثير، كل ذلك إذا خشي على نفسه من الاسترسال أمّا إذا لم يخش فلا بأس، وكذلك الأمر بالنسبة إلى المرأة تجاه زوجها.

٢- وأنْ يجتنب الاكتحال بها فيه مسك أو ما يجد طعمه في حلقه.

٣- ويكره السعوط للصائم، ولكن لا بأس بتقطير الدواء في الأذن، ويكره الحقنة بالجامد (أو ما يسمّى اليوم بالتحميلة).

٤ - ويكره شم كل نبتة فيها طيب كالورود، ولكن يستحب التطيب بالعطور فإنّها تحفة الصائم. ويكره التطيب بالمسك، ربم لغلظة رائحته.

٣٨٨ ...... أحكامُ العِبَاداتِ

٥ - ويجوز للرجل الجلوس في الماء دون كراهة، كما يجوز أن ينضح بالمروحة وأن يتبرد بالثوب. ولكن يكره الجلوس في الماء للمرأة.

#### جيم: رعاية الصحة:

١ - على الصائم أنْ يرعى صحته، ويتجنب ما يضر بها حالة الصيام، من الحجامة والفصد وقلع الضرس، وإهدار الدم، والمكث في الحمام كل ذلك إذا أضر بصحته أو أورثه الضعف.

٢- كذلك يكره له أن يبل الثوب على جسده.

#### خلاصة الآداب:

#### الاشياء المكروهة:

١ - المداعبة الجنسية للزوجين.

٢- الاكتحال خصوصاً بها فيه رائحة.

٣- دخول الحمام مع خوف الضرر.

٤ - الحجامة مع خوف الضعف والضرر.

٥ - قلع الضرس وإدماء الفم.

٦- السعوط.

٧- شم الرياحين خصوصاً النرجس.

٨- الحقنة بالجامد.

٩- جلوس المرأة في الماء.

١٠ - السواك بعو د رطب.

١١- المضمضة، وإذا فعل فإنه يبصق ثلاث مرات.

١٢ - بَلُّ الثوب على الجسد ولا بأس إذا عصر.

١٣ - مضغ العلك ما لم يدخل أجزاء منه في الجوف وإلاَّ فإنَّه مفطر.

١٤ - إنشاد الشعر.

٥١ - الجدال والمراء وأذى الخادم.

#### الأشياء الجائزة:

١ - مص الخاتم لرفع العطش وكذا النوى.

- ٢- تذوق الطعام.
- ٣- مضغ الطعام للصبي والطير.
- ٤ صب الدواء في الأذن ما لم يصل إلى الحلق.
  - ٥- جلوس الرجل في الماء.
    - ٦- صب الماء على رأسه.
  - ٧- نضح البوريا والمروحة بالماء.
- $\Lambda$  ارتفاع الطعام من الجوف بنفسه أو بالتجشّؤ ما لم يصل إلى الحلق.
  - ٩ أن يتطيب بالدهن.
    - ١٠ أن يجمر ثوبه.
  - ١١ المرأة تمشط رأسها.

# بماذا يثبت الهلال؟

الأصل في ثبوت الهلال (لشهري رمضان وشوال)، رؤيته، فإذا ظهر في الأفق جليًّا فلا إشكال، وإنْ رآه البعض فعليه أن يصوم أول شهر رمضان، وأنْ يفطر أول شوال سواء رآه الآخرون أم لم يروه، وسواء قبل الحاكم الشرعي شهادته أو ردّها.

أما من لم ير الهلال بنفسه فهناك أمارات شرعية لثبوته هي على النحو التالي:

أولاً: حكم ولي الفقيه، ولا يجب أن يبحث المسلمون عن حيثية حكمه، ماداموا يثقون بفقهه وعدالته.

ثانياً: شهادة البينة، فإذا شهد رجلان عادلان بأنها رأيا الهلال رأي العين فعليك أن تقبل بشهادتها سواء قبل الناس بها أم لا.

إلا إذا كان هناك سبب للشك في شهادتها كما إذا تناقضا في صفة الهلال أو كانت السماء صافية، واستهل الناس فلم يروا الهلال ممّا أثار الشك في صحة شهادتها وما أشبه.

ثالثاً: الشياع المورث للعلم، فلو ادعى الرؤية طائفة من الناس بحيث جعلنا نطمئن إلى وجود الهلال في الأفق كفي، ولا يشترط - حينذاك - العدالة، والعدد، والرجولة، والبلوغ وما أشبه.

رابعاً: الحسابات الفلكية المورثة للعلم فلو كانت السهاء غائمة ودلت الحسابات الفلكية دلالة قطعية على وجود الهلال في الأفق بحيث لو كان الأفق صاحياً لرآه الناس، ثبت الهلال.

وهكذا لو حصل هذا العلم بالأجهزة المتطورة (والمراد من العلم هو الطمأنينة التي لا يأبه العقلاء بخلافه).

أما الحسابات غير المورثة للعلم، وكذلك الأجهزة التي لا تبين إمكانية الرؤية بل تحدد فقط وجود الهلال في الأفق فلا يكفى.

وقد لا تكون الحسابات وحدها موجبة للعلم، ولكنها تكون مؤيدة لأمارة أُخرى كما إذا شهد على الهلال في يوم غائم جزئياً طائفة من الناس، وكانت الحسابات موافقة معهم، فأورث العلم عند الحاكم الشرعى، أو عند الفرد العادي فيكفى دليلاً على ثبوته.

# ومن العلامات الحسابية عدة أمور:

ألف: إذا كان هـ الله رجب معلوماً، عد منه تسعة و خمسون يوماً، وكان اليوم الستون أول رمضان عادة.

باء: إذا كان هلال شهر رمضان العام الماضي معلوماً فإنّ اليوم الخامس من أيام الأسبوع يكون عادة اليوم الأول من شهر رمضان هذه السنة، وفي السنة الكبيسة يعد ستة أيام.

جيم: إذا رؤي الهلال في النهار قبل الزوال فإنّه علامة كونه هلال الشهر الجديد، وإنْ رؤي بعده فإنّه هلال الشهر الفائت.

دال: إذا غاب الهلال قبل الشفق فهو علامة كونه لليلة، بينها إذا غاب بعد الشفق فإنّه علامة كونه لليلتين.

وكل هذه علامات تصلح أن تكون مؤيدة شاهدة على صدق من يدعي الرؤية.

خامساً: إذا ثبت الهلال في بلد آخر فإنْ اتفق أُفْقُهُ مع أفق بلدك، أو كان بحيث لو رؤى هناك رؤى في بلدك، فإنّه يثبت عندك، وإلاّ فلا..

سادساً: شهر رمضان كأي شهر قمري آخريتم فيكون ثلاثين يوماً، وينقص فيكون تسعة وعشرين يوماً، فإذا لم يثبت الهلال من أوله احتسب شعبان ثلاثين، وإذا لم يثبت هلال شوال احتسب رمضان ثلاثين، وإذا صام الناس ثمانية وعشرين يوماً، فثبت الهلال في ليلة التاسع والعشرين فعليهم أن يفطروا ذلك اليوم ويقضوا يوماً لأنّ الشهر لا يكون أقل من تسعة وعشرين يوماً.



\* مَاهُوَالاَعْتِكَافُ؟ \* شُرُوطُ الاَعْتِكَافِ

أحكام الاعتكاف

### تمهيد

بعد كتاب الصيام، يتحدث الفقهاء عن الاعتكاف باعتباره عبادة يشترط فيها الصيام، ولأنّ القرآن الحكيم بَيَّن بعض أحكام الاعتكاف بعد بيان أحكام الصيام.

#### ما هو الاعتكاف؟

الاعتكاف هو اللبث المتطاول في بيت من بيوت الرحمن تعبداً لله، وقد اشترط فيه سائر ما يشترط في العبادات من الإسلام والعقل والنية الخالصة.

وإلا يختلط بحرام كالإضرار والاعتداء وما أشبه فلو أضرَّ به الاعتكاف لمرض أو عدو أو كان فيه اعتداء على حقوق الآخرين لم يصح عبادة على ما ذكره الفقهاء في سائر العبادات.

#### شروط الاعتكاف:

وللاعتكاف شروط أُخرى هي التالية:

أولاً: الصيام فلا يصح من دون صيام ولا في ظروف لا يصح الصوم فيها، مثل المرض والسفر وأيام العيد والتشريق لمن أراد أن يعتكف بمني.

ولا يشترط أن يكون الصيام خاصاً بالاعتكاف فيكفيه صيام شهر رمضان أو النذر أو القضاء، أو ما أشبه.

ثانياً: أن يكون ثلاثة أيام، فلا يصح الاعتكاف ليومين ولا لخمسة أيام، ويصح ثلاثة وستة والأحوط أنْ يجعله ثلاثة فلا يعتكف عشرة أيام بل يجعلها إمّا تسعة وإمّا اثني عشر يوماً.

وهكذا يجوز قطع الاعتكاف قبل الدخول في اليوم الثالث، وبعده يجب إتمامه، ولو نذر

أياماً معلومة كأيام القدر في هذا العام فلا يجوز قطعه لأنّه مخالفة للنذر، ولو نذر الاعتكاف يوم الجمعة مثلاً وجب عليه أنْ يضم إليه يومين حسب ما يشاء، لتكتمل الثلاثة.

ولا يدخل في الأيام الثلاثة الليلة الأولى ولا الأخيرة، بل يبتدئ من فجر اليوم الأول إلى مغرب اليوم الثالث، ولو أدخلهم كان أولى.

أمّا الليلتان المتوسطتان فإنّه الاخلتان فيه، وفي الاعتكاف من زوال يوم الأربعاء إلى زوال يوم السبت مثلاً إشكال والأولى أنْ يجعله من فجر الأربعاء إلى غروب الجمعة مثلاً.

ثالثاً: أن يكون الاعتكاف في مسجد جامع يصلي فيه إمام عدل صلاة الجمعة، أو الجمعة، أو الجمعة، فلا يجوز في غير المساجد، ولا في المساجد الصغيرة التي لا جماعة فيها، بل ولا في مساجد المناطق في الأمصار، بل المسجد الرئيسي، أو المساجد الرئيسية.

والأفضل الاعتكاف في أحد المساجد الأربعة: المسجد الحرام، ومسجد النبي، ومسجد الكوفة، ومسجد البصرة.

والاعتكاف مستحب وإنّها يجب بنذر وأحكام النذر في الاعتكاف وغيره واحدة، فليراجع كتاب النذر فيها.

أحكام الاعتكاف

## أحكام الاعتكاف

١ – اللبث في المسجد تعبداً، هو جوهر الاعتكاف وحقيقته، وهكذا لو خرج منه لا لحاجة، بطل عمله وكذلك لو استمر خروجه منه لحاجة، أو لاضطرار حتى انتفت صورة الاعتكاف، أمّا الخروج لحاجة لا تتنافى والمكث في المسجد عرفاً، فلا بأس، مثل أن يخرج للطعام والشراب، وإلى دورة المياه أو الحمام، أو عيادة مريض أو تشييع جنازة، أو قضاء حاجة مؤمن، أو ما أشبه.

وإذا خرج اكتفى بأقل قدر ممكن ثم عاد.

٢- يحرم على المعتكف أمور ومع عدم الالتزام بشروط الاعتكاف وارتكاب بعض
 المحرمات يبطل الاعتكاف، فمنها:

ألف: مباشرة النساء بالجماع أو باللمس والتقبيل بشهوة ولا فرق في ذلك بين الرجل والمرأة.

باء: الاستمناء لأنّه مبطل لصومه نهاراً وحرام عليه في غير النهار.

جيم: شم الطيب والريحان مع التلذذ.

دال: البيع والشراء بل مطلق التعامل غير الضروري.

هاء: المجادلة في الأمور الدنيوية أو الدينية بقصد الغلبة وإظهار الفضيلة، نعم لا بأس لإظهار الحق ورد الخصم عن الخطأ.

٣- لا فرق فيها ذكر من الأمور الخمسة إتيانها ليلاً أو نهاراً، نعم، بعض ما يحرم نهاراً بسبب الصوم يجوز ليلاً كالأكل والشرب.

٤ - كل ما يُفسد الصوم يفسد الاعتكاف إذا وقع عمداً ولا يُبطل إذا وقع سهواً.

٥- إذا بطل الاعتكاف يجب قضاؤه إذا كان واجباً أو كان في اليوم الثالث من المستحب، أمّا إذا كان في اليوم الأول والثاني من المستحب فلا يجب قضاؤه.

٦- إذا جامع في اعتكافه فتجب عليه الكفارة وهي عتق رقبة أو إطعام ستين مسكيناً أو صيام شهرين منتابعين، والظاهر أنّها مرتبة لا مخيرة بينها، يعني عليه العتق أو لا فإذا عجز فعليه إطعام ستين مسكيناً فإذا عجز صام شهرين متتابعين.

٧- إذا كان اعتكافه في شهر رمضان وجامع نهاراً فعليه كفارتان، وإذا كان في غير شهر رمضان وكان ندباً فكفارة واحدة، وإذا كان صومه قضاء عن شهر رمضان فكفارة لاعتكافه وكفارة لإفطاره من قضاء شهر رمضان إذا كان بعد الـزوال، وإذا كان اعتكافه نذراً فكفارته الثانية لخلف النذر.

٨- لا خلاف في أنّ الجهاع مبطل للاعتكاف وموجب للكفارة، أما غيره من المحرمات فهي وإنْ وقعت حراماً وأفسدت اعتكافه فإنّ الظاهر أنّها لا توجب الكفارة.

٩ من المؤكد عليه إذا خرج لحاجة أو ضرورة أنْ يسلك الطريق الأقرب وألا يستظل وألا يجلس بل عليه الرجوع فوراً.

١٠ - إذا نذر اعتكاف يومين فقط لا ثالث لهما بطل نذره، وكذا يبطل إذا اعتكف يومين مع علمه بأنّ الثالث لهما عيد، ولو نذر اعتكاف خمسة أيام وجب ضم اليوم السادس إليها.

١١ - سطح المسجد والطبقة التي تحت المسجد إذا كانت تابعة لـ ه ومحرابه في حكم المسجد يمكن الاعتكاف فيها.

17 - يجوز للمعتكف الخروج من المسجد لإقامة الشهادة أو لحضور الجمعة أو الجماعة أو لتشييع الجنازة أو لقضاء حاجة المؤمن ولا يجوز الخروج لغير الضرورة مضافاً إلى ما ذكر، بل عليه البقاء في المسجد ولا فرق بين كونه قائماً أو قاعداً أو نائماً أو ماشياً، بل يجب عليه البقاء واللبث في المسجد مع الصيام في النهار.

١٣ - لو أجنب في المسجد ولم يمكنه الاغتسال فيه وجب عليه الخروج، ولو لم يخرج بطل اعتكافه لحرمة اللبث فيه

١٤ - لا يصح الاعتكاف ممن لا يصح منه الصوم كالمسافر والمريض، ولا يصح من العبد دون إذن مولاه، وكذا يشترط إذن الزوج للزوجة إذا كان منافيا لحقه.

10 - إذا مرض الرجل أو طمثت المرأة خرجا من المسجد ومتى برئ المريض وانتهت عادة المرأة واغتسلت رجعا إلى المسجد لإتمام بقية الاعتكاف ولا يبطل بخروجها وعليها الرجوع فوراً بعد النقاء والبرء.



\* مَا يَجِبُ فِيْ وَالْخُمْسُ \* تَقْسِيمُ أَسْهُ مَا لِخُمْسُ \* أَسْئِلَةً فِي الْخُمْسُ

أحكام المخمس....

### تمهيد

#### لاذا الخمس؟

حينها شرح القرآن الكريم فريضة الخمس ربط السياق بينها وبين الإيهان بالله والجهاد حيث قال الله سبحانه: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ. وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرْبَىٰ وَاللّهِ سبحانه: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّاللّهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ وَاللّهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ اللّهِ عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ اللّهُ عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ اللّهُ عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ اللّهِ عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ اللّهُ عَلَى عَبْدِينَا وَاللّهُ عَلَيْكُونَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ اللّهُ عَلَى عَبْدِينَا وَاللّهُ عَلَى عَبْدِينَ وَاللّهِ وَمَا اللّهِ عَلَيْ عَبْدِينَا وَاللّهُ عَلَيْكُونَ وَاللّهُ عَلَيْكُونَ وَاللّهُ عَلَى عَبْدِينَا وَاللّهُ عَلَى عَبْدُ وَلَوْلُولُ وَلِي اللّهُ عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَبْدِينَا وَاللّهُ وَمَا اللّهُ عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَبْدِينَا وَلَوْلُ وَلَاللّهُ وَمَا اللّهُ عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَبْدَالْ اللّهِ عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَلَيْ عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَبْدَى عَلْمُ عَلَى عَبْدَى عَلَيْ عَبْدَالْكُولُ وَلِي عَلَى عَبْدِينَا عَلَى عَلَيْنَا عَلَى عَبْدَالِكُ وَلَا لَاللّهُ وَالْمُعَلِقُ وَالْمِنْ عَلَى عَلَيْنَا عَلَى عَلَى عَبْدُوا عَلَيْكُوا عَلَى عَلَيْكُولُ وَلَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَى عَلَى عَلَيْكُوا عَلَى عَلَيْكُولُ وَلِي عَلَى عَلَيْكُولُوا عَلَى عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَى عَلْمُ عَلَى عَلَيْكُولُ وَلَاللّهُ عَلَى عَلَيْكُولُوا عَ

فالخمس -إذاً- والجهاد صنوان وهما من حقائق الإيمان. أو ليس الإيمان هو التسليم لله ولم المربه الله سبحانه.. فمن اختار الإيمان كان عليه تصديق إيمانه بالخمس.

وفي آيات الزكاة نجد أيضاً العلاقة بينها وبين الصلاة. كما نجد في آيات الجهاد أمراً صريحاً بالإنفاق ممّا يهدي إلى أن قوام الدين بالصلاة؛ والإنفاق والجهاد.

ولكن لماذا؟ لأن حقيقة الدين هو تجاوز الهوى إلى الهدى، والتعالي فوق جواذب الدنيا إلى درجات الآخرة. وهذه الحقيقة تتجلى عند المؤمن بمقاومة حب المال، وتطهير نفسه من جاذبية الدنيا، وتزكيتها من الشح وذلك بالإنفاق. وهكذا سُمِّيَ الإنفاق في سبيل الله بالزكاة لأنها تزكي النفس. فقال الله سبحانه: ﴿خُذِمِنَ أَمُولِلِمُ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بَهَا وَصَلِّ عَلَيْهِم إِنَّ وَسَلِّ عَلَيْهِم إِنَّ مَكُولِكَ سَكَنٌ لَمُّ مُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (٢).

وسميت بالصدقة في قوله سبحانه: ﴿ يَمْحَقُ ٱللَّهُ ٱلرِّبَوْا وَيُرْبِي ٱلصَّدَقَتِ ۗ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ ﴾(٢) لأن من يعطي ماله ابتغاء وجه الله، يصدّق بالدين، وبما نزل على الرسول من

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية: ٤١.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ٢٧٦.

نواب المتصدِّقين.

وسمي الإنفاق في سبيل الله بالجهاد، فقال سبحانه: ﴿أَنفِرُواْ خِفَافًا وَثِقَالًا وَجَنِهِ دُواْ إِلَّهُ وَجَنِهِ دُواْ إِلَّهُ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾(١).

لأن العطاء الخالص لله يعكس مجاهدة للنفس وشهواتها وإخلادها الطبيعي إلى الأرض، وما فيها من الشهوات العاجلة.

بينها الدين هو الخلاص من هوى النفس إلى هدى الله، ومن دون هذا الخلاص يتثاقل المرء إلى الدنيا وشهواتها، ويعيش في زنزانة الذات وشح النفس، بينها المنفق في سبيل الله يتحرر من ذلك، ويكون من المفلحين حيث يقول الله سبحانه: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفَسِمِ عَ فَأُولَكِمَ كُمُ اللهُ عَلَمُ المُفَلِحُون من المفلحين حيث يقول الله سبحانه: ﴿ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفَسِمِ عَ فَأُولَكِمَ كَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ

وهكذا كانت الصدقة المطلوبة قسمين؛ صدقة السرّ حيث يقاوم المؤمن بها حب الشهرة. وصدقة العلن حيث يقاوم لمؤمن بها حب الشهرة. وصدقة العلن حيث يقاوم لومة العاذلين الذين يخالفون الإنفاق في سبيل الله، ممن يبخل ويأمر غيره بالبخل فقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُم بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ سِرًّا وَعَلَانِيكَ قَلَهُم عَيْمُ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (٣).

وكان شرط قبول الصدقة والإنفاق في سبيل الله أن يكون خالصاً لوجهه حيث قال الله سبحانه: ﴿إِنَّا نُطِعِمُكُو لِوَجْهِ اللَّهِ لَا نُرِيدُمِنكُو جَزَاءً وَلا شُكُورًا ﴾(٤).

وقد نهى ربنا عن العطاء الذي يرافقه المنّ والأذى فقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُواكَهُمْ فِي سَبِيلِ ا ٱللَّهِ ثُمَّ لا يُتْبِعُونَ مَآ أَنفَقُواْ مَنَا وَلآ أَذُى ٚلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (٥٠).

وقال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِٱلْمَنِّ وَٱلْأَذَى كَٱلَذِى يُنفِقُ مَالَهُ، رِئَآءَ ٱلنَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَٱلْمُوْمِ ٱلْآخِرِ فَمَثَلُهُ, كَمَثَلِ صَفُوانٍ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ, وَابِلُ فَتَرَكَهُ، صَلْدًّا لَآ يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُواً وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلْكَفرِينَ ﴾(١).

و لأن الصدقة لله. والعطاء الحق إنَّما هو ما يكون خالصاً لوجهه الكريم. حيث قال سبحانه:

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر، آية: ٩٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ٢٧٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الإنسان، آية: ٩.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، آية: ٢٦٢.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، آية: ٢٦٤.

﴿ ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ وَلَكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَاَةً وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوَفَى إِلَيْكُمْ وَأَنتُمُ لَا تُظْلَمُونَ ﴾ (١).

لذلك فإن مورد الإنفاق عند المؤمن يتميز كليًّا عن موارد إنفاق المرائين، فإذا أنفق المرائي للذين للذي يرجو منه جزاءً وشكوراً. أو يرجو منه تذللاً وخضوعاً. فإن المؤمن ينفق للفقراء الذين يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف، حيث يقول سبحانه: ﴿ لِلْفُ قَرَآء الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِ سَبِيلِ اللهِ لاَيسَتَظِيعُونَ ضَرَّبًا فِ الْأَرْضِ يَحْسَبُهُ مُ الْجَاهِلُ أَغْنِياً مِنَ التَّعَفُفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَهُمُ لاَيسَتَلُوبَ النَّاسِ إِلْحَافًا وَمَا تُنفِقُوا مِنْ حَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيمُ ﴿ (٢).

وذم الذين يبخلون ويأمرون الناس بالبخل فقال سبحانه: ﴿ ٱلَّذِينَ يَبَّخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِٱلْبُخُلِّ وَمَن يَتَوَلَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنَّ ٱلْمَحِيدُ ﴾ (١٠).

أما الذين يكنزون الذهب والفضّة فقد بشرهم الله بعذاب أليم. حيث قال سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكُنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَّةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللهِ فَبَشِّرَهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَٱلَّذِينَ يَكُمْ يَكُنِرُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَم وَجُنُوبُهُم وَظُهُورُهُم مَّ هَذَا مَا كَنَرَّتُم لَا يَوْمَ يُحَمَّى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوكِ بِهَا جِبَاهُهُم وَجُنُوبُهُم وَظُهُورُهُم مَّ هَذَا مَا كَنَتُم تَكَنِرُونَ ﴾ (٥).

وأول ما يتضرر بالبخل هو الإنسان نفسه، حيث إنه يحرمها من جزاء المنفقين في يوم القيامة، كما ويحرمها من فوائد التطهير والتزكية في الدنيا. فقال سبحانه: ﴿هَنَا أَنتُمُ هَا وُلاَءَ لَمَا القيامة وَاللهُ اللهُ اللهُ

وقد واجه الكتاب تلك الوساوس الشيطانية التي يثيرها إبليس في النفس، ويزينها

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ٢٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الماعون، آية: ٤-٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الحديد، آية: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة، آية: ٣٤ - ٣٥.

<sup>(</sup>٦) سورة محمد، آية: ٣٨.

أتباعه في المجتمع، حيث يزعمون أن الإنفاق على الفقراء إنّها هو إنفاق على من أراد الله لهم الحرمان، وإلاّ كان الله يجعلهم أغنياء، فقالوا: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ أَنفِقُواْ مِمّارَزَقَكُمُ اللّهُ قَالَ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ لِلّذِينَ ءَامَنُواْ أَنْطُعِمُ مَن لَوْ يَشَاءُ ٱللّهُ أَطْعَمَهُۥ إِنْ أَنتُمْ إِلّا فِ ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾(١).

وذهب الغرور ببعضهم إلى درجة القول بأن الله فقير وأنهم أغنياء، فقال الله سبحانه: ﴿ لَقَدْ سَرِمَعَ اللّهَ قَوْلُ اللّهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللّهَ فَقِيرٌ وَنَحُنُ أَغْنِيآ أَهُ سَنَكُتُنُ مَا قَالُواْ وَقَتْلَهُمُ ٱلْأَنْبِيآ ءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾ (٢).

وهكذا كان ثواب المنفقين في سبيل الله عظيهاً، لأنهم طردوا الشيطان من داخل أنفسهم، وواجهوا وساوسه في القلب، وثقافته في المجتمع، وتحدوا شح النفس، فضاعف الله لهم الثواب.

وقال سبحانه: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةُ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآهُ ۖ وَاللَّهُ وَاسِعُ عَلِيمُ ﴾(٣).

ونعود ونسأل لماذا الخمس؟ والجواب لأنه إنفاق في سبيل الله، والإنفاق صدقة وجهاد وتطهير للنفس من شحها، وتزكية لها من حب الدنيا، وبالتالي الخمس حقيقة يتجلى بها إيهان الإنسان بالله العظيم سبحانه.

### وساوس إبليس:

ولكن إبليس ذلك العدو الرهيب الذي جلس لنا في كل مرصد ويراقبنا على كل منعطف، ويسعى بكل ما أوتي من خيل ورجل من أجل إضلالنا وفاءً لذلك القسم المغلّظ الذي واجه به رب العزّة حين قال: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ لِكَ لَأُغُوِينَهُمُ أَجْمُعِينَ ﴿ اللَّهِ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ (١٠).

إن إبليس -هذا- ومن اتبعه من الإنس يضعون العراقيل أمام ابن آدم ألا ينفق. وكأن أغلال الدنيا تقيد من أراد عطاءً لله، وإنها يتخلص منه من أعانه الله على نفسه، وحررها من قيود إبليس، ووساوس إبليس من أمضى أسلحته.. ومن ذلك وساوسه في فريضة الخمس. وإليك بعضاً منها:

<sup>(</sup>١) سورة يس، آية: ٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، آية: ١٨١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ٢٦١.

<sup>(</sup>٤) سورة ص، آية: ٨٢-٨٣.

ألف: يقولون: إن الخمس قد ذكر في الكتاب مرة واحدة بينها ذكر واجب الزكاة عشرات المرات، فلهاذا التأكيد على الخمس، علماً بأن الزكاة مفروضة على أشياء خاصة (الغلات الأربع، والأنعام الثلاثة) بينها الخمس في كل أرباح التجارة؟.

### والجواب

أولاً: أن الزكاة في القرآن قد لا تعني الفريضة الخاصة، بل كل إنفاق. وإنّما جاءت السنّة الشريفة وخصصت الإنفاق في أمور، وسمّيت بالزكاة دون أن تكون الكلمة خاصة بها. فإذا راجعت السنة وبالذات روايات الرسول علي تجد أن كلمة الزكاة، تعني مطلق العطاء، وحتى إنها تقارن بكلمة الإنفاق في سعتها، ألا تسمع إلى الرسول عني يقول: «زَكَاةُ الْعِلْمِ تَعْلِيمُهُ مَنْ لَا يَعْلَمُهُ»(۱).

والخمس نوع من الزكاة بالمعنى الأعم، لا المعنى الذي اصطلح عليه المتشرعة فيها بعد نقلياً.

ثانياً: إن كلمات القرآن في العطاء -عديدة - وقد سبق الحديث عنها آنفاً (الصدقة، الإنفاق، الزكاة العطاء، الجهاد بالمال، الحق المعلوم)، ويبدو أنها تعني واقعاً مطلقاً هو البذل. وإنّما السنة هي التي فصلت القول فيها تفصيلاً. وإنّما الخمس بيان لمقدار العطاء، ولا يجوز أن نجعله قسيماً لكلمات القرآن في الإنفاق.. أوليس الخمس إنفاقاً وتصديقاً للرسالة، ووقاية لشح النفس، وجهاداً بالمال، وعطاءً وحقاً معلوماً؟ بلي كل تلك الكلمات تصدق في الخمس كما تصدق في الزنفاق في الحج وفي الصدقة (بمعنى إعطاء الفقير شيئاً من مالك).

ثالثاً: إن كثيراً من أحكام الدين جاءت فيها آية قرآنية واحدة مثل بعض آيات الطلاق والحدود فهل نتنازل عن هذه الآية لأنها وحيدة؟ كلا.

باء: ويقولون: إن الخمس تشريع متأخر وقد فرضه الأئمّة المعصومون علي وقت متأخر، وإنّما فعلوا ذلك بأمر ولائي حينها هيمن الآخرون على السلطة واستغلوا أموال الزكاة في سبيل تدعيم سلطتهم.

#### والجواب:

أولاً: أن الخمس فريضة نزل فيها القرآن وقد قام بها النبي شيئ شخصياً. بلى إن المعروف من فعل النبي أخذ خمس غنائم دار الحرب دون غيرها من مصاديق الغنائم. ربها

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٢، ص٢٥.

لأن المعادن والكنوز والغوص وأموال التجارة وهي جميعاً من موارد فريضة الخمس لم تكن شائعة، أو لم ير النبي في ضرورة لفرضها لأن أمر الخمس يعود إليه شخصياً فربها أجلها موقتاً. وهكذا فعل الإمام أمير المؤمنين عَلَيْتُلا لذات الحكمة. أما سائر الأئمة من بعده فلعل الظروف السياسية القاسية التي عاشوها كانت تمنعهم من جباية الخمس لأن الجباية كانت من أبرز وظائف السلطان، ومَنْ نازعه فيها كان يعتبر خارجاً عن القانون متمرداً، وكانت تهمة جباية الأموال تلصق بالمعارضين مثل تهمة جمع السلاح، فيقولون فلان يجمع السلاح، ويجبي الأموال فهو -إذاً- يستعد للخروج على السلطان.

ولكن بعد الانفراج النسبي الذي ساد في عصر العباسيين كانت الظروف تسمح للأئمّة على بجباية الخمس وبصورة شبه سريّة.

ومن هنا توالت أحاديث عن النبي والآيام أمير المؤمنين عَلَيْتُلا حول تحليل الخمس للشيعة فلو لا وجوبه لما كان لتحليله معنى. وإنّها حللوه للظروف القاسية التي كانت تمر على الشيعة، فأباحوا الخمس لتزكوا أموالهم وتطهر أنسابهم. وهكذا حمل الفقهاء محتف نصوص الإباحة على التحليل المؤقت. لأن أمر الخمس بأيديهم.

ثانياً: أن السيرة جرت في الخمس كما جرت في كثير من الواجبات الشرعية، على جبايته من الشيعة، وعلى تشكيل جهاز مالي للقيادات الدينية ابتداءً من آخر عصر حضور الأئمة المعصومين عَلَيْتَكِيْرُ وحتى اليوم، بما لا يدع مجالاً للشك في وجوبه وفي التزام الشيعة به، بل في اعتباره من خصائصهم عبر التأريخ فكيف يشك فيه؟.

وإن الظن قوي بأنّ من يشكك في الخمس هو الفريق الذي يشكك في كثير من مميزات الطائفة. ويحاول جهده تبهيت صبغة الطائفة وجعل الطائفة تندمج مع سائر الطوائف حتى لو كان على حساب التنازل عن كثير من مميزاتها وخصائصها. ولا يفكر في أن المطلوب هو العكس فها دامت خصائص الشيعة مفيدة وشرعية فلهاذا لا نحاول تعميمها على سائر الطوائف، مثلاً لماذا لا نثير التساؤل عند أبناء الطوائف حول آية الخمس وكيف لا يعمل بها، وهي توافر موارد ثابته وكبيرة للدعاة والعاملين والمشاريع الدينية؟.

وهكذا لماذا لا نثير التساؤل عند أبناء الطوائف وبالذات المستنيرين منهم حول مركزية أهل البيت عليه في النظام العقائدي والثقافي والتربوي للأمة، ولماذا ضاعت هذه المركزية؟. ولماذا لا يهتم الكثير منهم بفضائل آل الرسول، وحتى عند الصلاة على النبي عليه يخذفون الآل، ويجعلون الصلاة بتراء؟.

وإذا كانت الظروف السياسية المعاصرة لآل الرسول لا تسمح للمسلمين البوح بحبهم، فلهاذا اليوم وقد انحسرت تلك الظروف لا يبوحون بحب آل الرسول، ولا يعلمون أبناءهم فضائل الآل، علماً بأن كبار علماء المسلمين من كل الطوائف أكدوا في مؤلفاتهم على ضرورة حب آل البيت، بل جعلوه من ركائز الدين الحنيف؟.

إننا ندعو الفريق الداعي إلى الاندماج بين الطوائف إلى الاهتمام بالخصائص الشرعية والعامة للشيعة ومحاولة إبلاغ الآخرين بها، والله المستعان.

### دور الخمس في الكيان الديني:

ومن خلال دراسة تاريخ الكيان الديني للطائفة خلال القرون الأربعة عشر الماضية، نزداد قناعة بحكمة تشريع الخمس لأنّه أدى دوراً أساسياً في بناء الكيان الديني حتى أصبح أساس هذا الكيان الثابت، والذي من دونه كان الكيان مهدداً بالتزلزل.

فالحوزات الدينية التي تبقى مشعل الهدى، ورمز الاستقلال، وخندق الدفاع عن القيم الإلهية، هذه الحوزات إنّا قامت بنظام الحقوق الشرعية.

صحيح أن أساس استقلال العلماء، وأساس قوة الكيان الديني عند الطائفة، إنّما هو روح الشهادة التي ورثها علماؤنا من أهل البيت عين الذين قالوا: «أَنَّ الْقَتْلَ لَنَا عَادَةٌ وَكَرَامَتَنَا الشَّهَادَةُ» (١)، فلذلك فإنّ إرهاب الطغاة لم يؤثر فيهم، بل كانوا أبداً تواقين للّحاق بركب الشهداء من أسلافهم، والدليل على ذلك قائمة الشهداء من كبار العلماء، منذ العصر الأول وحتى اليوم. صحيح ذلك، إلا أن الاستقلال المالي كان قائماً على الخمس. فالعلماء إنّما وفقوا لتحدي أرهاب الطغاة، بدمائهم واستعدادهم للشهادة في سبيل الله سبحانه، ووفقوا لتحدي إغراء المترفين، بالخمس.

وعلى الذين يبذلون الخمس أن يعلموا أن هذا البذل ثمن بقاء راية أهل البيت عَلَيْكُلُا عالية خفاقة، وثمن بقاء الحوزات الدينية بها فيها من فوائد لا تحصى، بل وثمن استقلال الباذلين للخمس أنفسهم وثمن عزتهم ورفعة شأنهم.

كما أن على الذين يقصّرون في بذل الخمس أن يعلموا أن ما يرتكبونه ليس فقط ذنب منع حقوق الله وحق السادة من آل الرسول عَلَيْتَكُر، بل وأيضاً التهاون بالقيم التي يؤمنون بها، وأنهم يساهمون -من حيث يدرون أو لا يدرون- في طمس معالم الدين وانتشار الفساد في الأمة.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٥٥، ص١١٨.

ذلك لأننا نتعرض اليوم لهجهات ثقافية شرسة من أجل طمس معالم ديننا وإفساد قيم مجتمعنا، وإبعاد جيل الشباب عنها، ألا ترون كيف بدأ العدو يدخل علينا من نافذة أجهزة التلفاز العالمية وعبر شبكة (الإنترنت) ومن خلال الأفلام الماجنة، وأخطر من ذلك كله من خلال شبكات توزيع المخدرات التي تساهم في إفساد أبنائنا.. فإنْ لم نسع جدياً في سبيل نشر ثقافة الدين، ودعم مسيرة العاملين وتأييد الحوزات الدينية والمبلغين، فإن رياح الفساد وعواصف الشهوات سوف تذهب بديننا وأبنائنا وكل شيء منا لا سمح الله.

من هنا فعلى الناس المزيد من الاهتمام بدفع حقوق الله وحسب ما أمر الله سبحانه، والله الموفق وهو المستعان.

أحكام الخمس .....

# ما يجب فيه الخمس

يجب الخمس في سبعة أشياء:

۱ – غنائم دار الحرب. ۲ – المعادن.

٣- الكنوز. ٤ - الغوص.

٥ - المال الحلال المختلط بالحرام.

٦- الأرض التي يشتريها الذمي من المسلم.

٧- الفائض عن مؤونة السنة ممّا يستفيده الإنسان.

## أولاً: غنائم دار الحرب:

۱ – غنائم دار الحرب هي التي تعود بعد الحرب إلى الفئة المنتصرة. مثل الأسلحة والمؤن. والمعسكرات وربا القلاع الحربية مثل قلعة خيبر ففيها جميعاً الخمس. أما الأراضي التي تعود ملكيتها للمسلمين بعد الفتح والتي تسمّى بالمفتوحة عنوة، فالأقرب عدم الخمس فيها، لأنها ليست من الغنائم عرفاً.

٢- لا فرق في الغنائم بين ما كانت في ساحة المعركة واستولى عليها جيش الإسلام.
وما لم تكن هناك وسقطت بيد المسلمين بعد الفتح مثل الأسلحة أو المؤن المدخرة في مخازنها أو المعسكرات الخلفية.

٣- لو تقدمت سرية من القوات الإسلامية في أرض العدو وأخذت منهم مالاً فداءً أو صالحت القيادة العدو على مال، أو أعيان، فإنها تابعة للاسم. فإن سميت غنيمة حربية (باعتبارها من شؤون الحرب) وجب فيها الخمس وإلاّ فلا.

٤ - يشترط في صدق الغنمية أن يكون القتال باسم الإسلام. أما لو قامت مجموعة مسلحة بالغارة على الأعداء وأخذوا منهم أشياء من دون إذن الإمام أو القيادة الحاكمة باسم الدين فإنها ليست غنيمة بل إنها تعود إلى الإمام. ومن هنا اشترط الفقهاء في الحرب أن تكون

بإذن الإمام أو نائبه. وفي هذا الحقل فروع كثيرة ترتبط بكتاب الجهاد. وذلك فيها يتصل بمن يجوز قتاله من الكفار والمشركين ومن أُلْحِقَ بهما وحلية أموالهم.

والذي يهمنا هنا التأكيد عليه، أن كل مال صدقت عليه الغنيمة وجب إخراج خمسه.

#### ما يستثنى من الغنيمة:

١ - تحسب الغنيمة بعد إخراج المؤن التي تصرف على جمعها والمحافظة عليها ونقلها إلى الخطوط الخلفية وما أشبه.

٢- وتخرج من الغنيمة ما جعله الإمام (وأمير الحرب) لبعض المقاتلين أو غيرهم لمصلحة معينة.

٣- ويستثنى من الغنيمة صفاياها مثل ما للقيادة عادة من أجهزة خاصة بها، وكذا ما
 يصطفيه الإمام من أمتعة وأسلحة وما أشبه.

٤ - الأحوط في السَّلَب الذي جُعل لقاتل العدو، أن يعطي خمسه ويطيب له. والسلب ما على الكافر حين القتال من سلاح ومؤنة وثياب.

#### ثانياً: المعادن:

١ – المعدن منبت الجوهر من ذهب وغيره، وقد توسع العرف إلى أن جعلوه كل ما أستخرج من الأرض ممّا يشتمل على منفعة خاصة، مثل الذهب والفضة والرصاص والصفر (النحاس) والحديد والياقوت والزبرجد وسائر الأحجار الكريمة، كذلك الكبريت والنفط والغاز من المعادن السائلة، وهكذا الزرنيخ والكحل والملح والجص وحجر الرحى، وأحجار الزينة، وما إليها ممّا هي من ذات الأرض ولكن لها خصوصية يجعل الانتفاع بها كبيراً.

٢- إذا لم يقرر العرف بأن شيئاً معدن فلا خمس فيه.

٣- يشترط في وجوب الخمس على المعادن أن تبلغ قيمتها عشرين ديناراً شرعياً مصفى
 أي بعد إخراج النفقات على استخراجها أو تصفيتها.

٤ - لا فرق في الأرض التي تستخرج منها المعادن أن تكون مملوكة أو مباحة. كما لا فرق في طريقة الاستخراج؛ أن تكون من عمق الأرض أو من سطحها. وفي المعدن الذي يتكون في قاع البحار مثل آبار النفط والغاز في البحر فإن كان الغالب إطلاق اسم المعدن عليه يلحق به، أو اسم الغوص فإنه يلحق به.

### مسائل فرعية:

١ - الصبي والمجنون -ومن يلحق بها - إذا استخرجوا معدناً، أو استخرج لحسابهم أولياؤهم، فالأقرب وجوب الخمس فيه، والولي يتكفل عنهم بذلك. أما الكافر ففيه تردد والأحوط أخذ الخمس منه، أما لو أسلم الكافر فلا يؤخذ منه خمس ما مضى لقاعدة أن الإسلام يجبُّ ما قبله.

٢ - لو استخرج المعدن على دفعات متقاربة كان عليه أن يحسب النصاب فيها جميعاً، بلى لو
 كان من شأنه أن يستخرج معدناً ويصرفه في معاشه ثم يستخرج مرة أخرى فلكل دفعة نصائها.

٣- لو اشترك جماعة في استخراج المعدن يُحسب نصيب كل واحد واحد منهم فإن بلغ
 النصاب أدى خمسه.

٤ - لو تعددت المعادن يُحسب النصاب لكل معدن، اللَّهُمَّ إلاَّ إذا كانت من جنس واحد أو كانت من محل واحد، بحيث يعتبره العرف استخراجاً واحداً أو معدناً واحداً، فيُحسب النصاب لها جميعاً.

٥ - المعدن لمالك الأرض إذا كان من شؤونها، أما إذا كان في الأعماق فإنَّ تعلق ملكية مالكها به مستبعد.

7 - لأن ملكية رقبة الأرض المفتوحة عنوة تعود للمسلمين عبر الأجيال فإن معادنها ملحقة بها، وولي الأمر هو الذي يؤجر الأرض وما فيها لمن شاء لمصلحة المسلمين. هذا إن كانت المعادن من شؤون ملكية الأرض، وأمّا إذا لم تكن كذلك فإن معادن الأرض مباحة لمن استخرجها سواءٌ كان مسلماً أو ذمياً.

أمَّا الأراضي الموات حال الفتح، فإن استخراج المعادن منها جائز لمن شاء وعليه الخمس.

### ثالثاً: الكنوز:

١ – الكنز: ما يجده الآخرون من بقايا حياة الغابرين ممّا له قيمة عند العقلاء. لا فرق بين أن تكون قيمته ذاتية كالمعادن الغالية والأحجار الكريمة، أو كانت قيمته أثرية مثل خزف عتيق، أو كتاب مخطوط أو ما أشبه، ولا فرق بين أن تكون مدخرة في باطن الأرض أو وسط جدار أو شجر أو يكون في قاع البحر، كذلك لا فرق بين أن يكون دافنه قاصداً، أو كانت العوامل الطبيعية هي التي طمرته، وسواءٌ كان عهده يرجع إلى الجاهلية أو إلى العهد الإسلامي، والمعيار صدق الكنز عليه عرفاً.

٢ – أما الدرهم والدينار والجواهر التي يدفنها شخص لحاجته ويجدها غيره من قريب فإن حكمه
 حكم اللقطة. حيث إن مالكه أو ورثة مالكه قد يكونون موجودين، وإنّا الفرد سبقهم إليه فعليه أن

يبحث عنهم حتى يجدهم. بلي لو علم أن أثر الملكية قد زال عن المعاصرين فإنَّ إلحاقه بالكنز هو الأشبه.

٣- ولا يرتبط الكنز بالأرض التي يوجد فيها، لأنه خارج عن علقة الملكية.

٤ - إذا كانت الكنوز ذات قيمة وطنية ممّا يجعل فقدانها يضر بمصلحة الناس في هذه الأرض. فالأحوط بل الأقوى اشتراط إذن الحاكم الشرعى في أمرها.

٥ - ادعاء مالكي الأرض أولويتهم بالكنز الذي وجد فيها - بعد نقلها إلى غيرهم - بحاجة إلى
 بيّنة إلا إذا كان الأمر بحيث تكون الملكية أمارة عرفية كافية، كأمارة اليد، وذلك مثل أن تكون الأرض
 إرث آبائهم، وقد اجتاح بلادهم زلزال أو خسف أو ما أشبه ممّا يحتمل قوياً انطهار ثروات آبائهم فيها.

٦- لو وجد الكنز في أرض مستأجرة أو مستعارة لا يجب تعريف صاحبها به، إلا إذا
 احتمل أنه له أو لآبائه ممن تبقى بينه وبينهم علقة الملكية عرفاً.

٧- يُشترط في الكنز أن يبلغ نصاب زكاة الذهب وهو عشرون ديناراً، وقال البعض:
 بل يكفى أن يبلغ مائتى درهم. وهو الأحوط.

٨- أحكام نصاب الكنز هي ذاتها أحكام نصاب المعدن التي مرت، وخلاصتها: أن
 وحدة المكلف شرط ولكن وحدة الكنز ليست شرطاً، إلا إذا كان الحصول على الكنوز المتعددة
 في أزمان متباعدة، بحيث لا يُعتبر كنزاً واحداً. والمعيار العرف في وحدة الكنز وتعدده.

٩ - يحسب النصاب في الكنز بعد إخراج المؤونة.

### أحكام الكنز:

١ - لو اشترى الشخص دابة فوجد في جوفها كنزاً كأن يجد صرّة قديمة وعليها علامات الكنز فإن حكمه حكم الكنز إلا إذا احتمل قوياً أن تكون الدابة قد ابتلعت كنزاً سبق وأن حازه صاحب الدابة، فعليه بالاستعلام منه.

٢- أما إذا كانت - في جوفها - صرّة من الأعيان المتداولة، فعليه استعلام من يحتمل أن
 تكون الصرّة له من الأيادي المتعاقبة على الدابة، والحكم هنا حكم اللقطة. اللَّهُمَّ إلا إذا استيأس
 المشتري من العلم بصاحب الصرة فهي رزق رزقه الله. والأحوط استحباباً أن يدفع خمسها.

٣- وكذلك لو وجد مثل ذلك في جوف سمكة أو طير أو وسط سيارة اشتراها، أو في
 حساب مصر في له، أو في جيب ثوب اقتناه وهكذا. فالمعيار فيها العرف، فإن اعتبره العرف
 كنزاً جرى حكمه عليه، وإن كان لقطة جرت عليه أحكامها.

أحكام المخمس ......

#### رابعاً: الغوص:

١ - في البحار خزائن الله من أحجار كريمة، وكنوز أثرية وحين يبحث عنها الإنسان يسمّى غوصاً وفيه الخمس. ويلحق بها مثل العنبر الذي قد لا يحتاج المرء فيه إلى الغور في الماء بل يجلبه من فوق الماء.

٢- لا تدخل في موضوع الغوص الثروة السمكية أو الأملاح المستخرجة من البحر أو الطحالب وما أشبه ممّا لا يسمّى عرفاً غوصاً.

٣- ليس بالضرورة أن يغور الغائص بنفسه في لجة البحر فلو استخدم الأجهزة الاستخراج ما في قاع البحر كان عليه الخمس.

٤ - لو استخرج الكنز من قاع البحر كان عليه الخمس ولكن بأي واحد من العنوانين هل لأنه كنز أو غوص؟ ذلك يعود إلى الصدق العرفي فإن صدق عليه الكنز وإلا فهو غوص.

٥ - من صاد سمكة فوجد في جوفها معدناً فإنه ليس من الغوص، بلي لـ و اعتادت السمكة تناول المعدن وإنّما صادها المرء من أجله أُعْتُبرَ غوصاً.

٦- الأنهار الكبيرة - كدجلة والنيل - قد تصبح مهوى الغائصين فحكمها حكم البحر في وجوب الخمس على غائصيه.

٧- العنبر يلحق بالغوص سواءٌ حصل عليه المرء بالغوص أو من دونه

٨- نصاب الغوص دينار شرعي واحد، حتى ولو حصل على دفعات متقاربة وذلك
 بعد إخراج المؤونة ويُحسب إيجار الوسائل في الغوص من المؤونة.

ولو اجتمع فريق على الغوص اعتبر بلوغ حصيلة كل واحد منهم حد النصاب، والا يُحسب الجميع معاً.

#### خامساً: المال الحلال المختلط بالحرام:

۱ – من اكتسب مالاً من دون رعاية الحدود الشرعية، أو عمل في جهاز أو مؤسسة يختلط فيها الحلال والحرام، فعليه – إذا أراد أن يطيب له ماله – أن يعطي خسه، وذلك لأنه لا يعرف مقدار الحرام حتى يتخلّص منه بالصدقة، ولا يعرف صاحبه حتى يرضيه بأية وسيلة ممكنة.

٢- أمّا إذا عرف مقدار الحرام ولو بصورة تقريبية (أكثر من نصف مثلاً) فعليه أن ينفق

من ذلك المقدار ما يبرئ ذمته (أقل قدر يعلم به).

٣- وإذا عرف المالك، فعليه أن يرضيه بالصلح.

٤ - إذا علم بعد دفع الخمس أن في ماله حراماً، وبتعبير آخر لا يزال ماله من نوع الحلال المختلط بالحرام، فالاحوط أن يخمس - مرة أخرى - حتى لا يبقى له علم بوجود الحرام في ماله.

٥- هذا النوع من الخمس كسائر أقسام الخمس في أحكامه ومصارفه، وغيرها.

### سادساً: الذمي إذا اشترى أرضاً من مسلم:

۱ - الأقوى وجوب الخمس على ذمي اشترى أرضاً من مسلم سواءٌ كانت الأرض مشغولة أو فارغة. وإنّما يثبت الخمس على الأرض دون البناء والغرس وما أشبه. وهكذا يجوز لأولياء الخمس مطالبته بذلك.

٢- لا فرق بين هذا النوع من الخمس وسائر أقسامه.

٣- الظاهر إلحاق كل عملية نقل وانتقال للأرض من المسلم إلى الذمي بالشراء في وجوب الخمس.

### سابعاً: الفوائد بعد المؤونة:

لأنَّ مسائل خمس الفوائد متنوعة وكثيرة ويبتلي بها أغلب الناس، فالأفضل أن يتفقه المؤمنون فيها أكثر فأكثر. وسبيل التفقّه معرفة المعايير التي يمكنهم الانتفاع بها عند الشك وأبرزها معياران: معيار يرتبط بالفائدة وآخر يرتبط بالمؤونة. وفيها يلي نسعى لدراسة هذين المعيارين مع أمثلتهها، ثم نسوق بعض المسائل الفرعية - إن شاء الله - في ثلاثة بنود: الفائدة، والمؤونة، وكيفية احتساب المؤونة والحول.

#### ما هي الفائدة؟

الفائدة هي كل غنيمة يستفيدها المرء سواءٌ بجهده كالزارع والحرفي والتاجر، أو من غير جهد كالوارث ممن لا يحتسب، والذي يحصل على جائزة من السلطان. والمعيار في ذلك الاغتنام وصدق قوله سبحانه: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا غَنِمْتُم مِّن شَيْءٍ فَأَنَّ بِلَهِ خُمْسَــُهُ. ﴾ (١).

٢- وهكذا فليس معيار الخمس الاكتساب، فلو اتفق له أن حاز مباحاً من الأرض

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية: ٤١.

فحصل على فائدة عظيمة، فإنّ عليه فيها الخمس حتى ولولم يتخذ ذلك مكسباً لنفسه.

٣- وكذلك الجائزة والهبة والهدية والميراث ممن لا يحتسب، وما يأخذه من العدو
 بالصلح، فإن عليه في كل ذلك الخمس.

٤ - بلى، الإرث ممن يحتسب كالأب لا يشمله الخمس للنص الخاص. وربها لأنه ليس
 من الغنيمة.

٥- أما عوض المهر وعوض الخلع فإن الأحوط بل الأقوى فيهما دفع الخمس، وكذلك في الدّيات.

٦- والذي يبيع دمه أو كليته أو عضواً آخر من جسده فإنَّ عليه الخمس فيها حصل
 عليه على الأحوط.

٧- من كان معاشه من الخمس، فزاد عنده من مؤونته، فعليه أن يدفع خمس الباقي.

٨- النمو في عين الأموال يوجب الخمس، سواءٌ كان نمواً متصلاً كما لو ارتفعت الأشجار
 وكبرت الأنعام أو سمنت، أو كان نمواً منفصلاً كما لو توالدت الأنعام، وأثمرت الأشجار

9 - أما النمو في القيمة ففيه تفصيل: فقد يكون ارتفاع القيمة بسبب التضخم فلا يعتبر فائدة. وقد يكون نمواً حقيقياً في القيمة، فإذا بادر المالك إلى بيع البضاعة، فإنه يصدق عليه أنه استفاد، وقد يبقي البضاعة عنده فلا شيء عليه، إلا إذا كانت البضاعة معدة أساساً للتجارة فلا فرق آنئذ بين البيع وعدمه، في وجوب الخمس على الزيادة.

• ١ - البستان، والمزرعة، وحقل الدواجن وما أشبه، قد يتخذها الإنسان للانتفاع الشخصي، فلا خمس في تناميها وزيادتها والقدر الذي يستفيد من ثهارها ولحومها، أما لو اتخذها وسيلة للاستثهار فإن كل نمو فيها يعتبر من الغنيمة ويجب فيها الخمس. كذلك فيها يزيد عن حاجته من ثهار بستانه الخاص لو باعها. وحتى ثهار حديقته لو باعها، فإن عليه فيها الخمس.

۱۱ – من كانت استثهاراته متوزعة على أكثر من حقل (في الزراعة والصناعة وأقسام من التجارة مثلاً) فإنه يحسب فائدته من حيث المجموع ولا يحسب كل استثهار وحده.

17 - لا يعتبر رأس المال من المؤونة، ففيه الخمس إلا ما كان يحتاج إليه المرء في معاشم مثل ضيعة يزرعها، أو سيارة يكد بها، أو محل يتاجر فيه بحيث لو فقده لاختل معاشه فالظاهر عدم الخمس فيه لأنه من المؤونة.

٤١٤ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

#### ما هي المؤونة؟

١-المؤونة التي لا يشملها الخمس عبارة عما يلي:

ألف: ما يصر فه الناس عادة في شؤون حياتهم سواءٌ كانت من الضروريات، أو الكماليات أو الخرات والمرّات.

باء: من المؤونة ما تفرضه السلطة من ضرائب وكذلك الكفارات والدّيات وكل المصارف الطارئة.

جيم: ومنها ما يحتاجه الإنسان من بيت سكن ومن ضيعة للاستراحة ومن سيارة أو أية وسيلة نقليّة.

دال: ومنها ما يصرفه الفرد على زواج أو لاده، ودراستهم وسائر شؤونهم حتى ولو كانوا أغنياء.

هاء: كذلك منها تكلفة الحج واجباً كان أو مستحباً.

٢- لو لم يتمكن من تأمين بيت للسكن، أو مال للحج الواجب، أو ثمن سيارة يحتاج اليها، أو تجهيز ابنته للزواج وما أشبه، لو لم يتمكن من ذلك إلا باذّخار المال خلال سنين متعددة فالأقرب أنه محسوب له من المؤونة، وأنه لا خمس عليه فيها.

٣- إنّم المؤونة ما يصرفها الشخص فعلاً، فلو كانت لديه دار للسكن من إرث ونحوه فلا تحسب قيمتها من مؤونة سنته. وكذلك فيما لو قتّر على نفسه، لا تحسب له البقية منها، وهكذا إنْ تبرع له متبرع بها.

٤ - يجوز لمن اقترض لمصارفه أن يحتسب مقدار دينه من مؤونته.

٥ لو اشترى لمصارفه أكثر من حاجة سنته، فإن كان ذلك من عادة عرفه، بحيث يقال إنه من مؤونته، حسبت له، وإلا ففي الزيادة الخمس إحتياطاً وجوبياً.

٦ - من استغنى عن شيء من متاع أو زينة، فلا يجب عليه الخمس فيه. فالرجل قد يستغني عن سيارته والمرأة عن زينتها للشيخوخة ولا خمس عليهما فيهما.

٧- لو توفي المكلف أثناء الحول حسبت مؤونته حتى يوم الوفاة، ولا ينتظر لحساب خمسه إلى نهاية الحول.

۸- أداء الدين من المؤونة سواءٌ كان الدين لهذا العام أو لأعوام سبقت، ولا فرق بين
 أن يكون ما استدان له من صلب حاجاته أم لا، بل وحتى لو استدان واشترى به ما يحتاجه في

السنين القادمة. بلى لو كان بدل الدين موجوداً كان له حكمه الخاص، فإن كان ممّا يحتاجه الآن أو في المستقبل المنظور ممّا يعتبر من المؤونة أُعْتُبرَ من المؤونة، وإلا فلا.

9 - ثُجبر الخسارة من الربح، سواءٌ كانت الخسارة من رأس المال أو من سائر ممتلكات الشخص التي يحتاج إليها أو التي عمد إلى جبر انها، أمّا الخسارة في غيرهما فلا، مثلاً: لو كانت لديه ضيعة لا يحتاج إليها فاجتاحها السيل ولم يعمد إلى استصلاحها. فإن خسارته فيها لا تستثنى من أرباحه، بلى لو استصلحها حسبت مصارفه فيها من مؤونة سنته. وكذلك لو كانت الضيعة وسيلة إعاشته فإن خسارته فيها محسوبة إذا أراد استصلاحها، لأنه لابد له من إصلاحها عاجلاً أم آجلاً.

#### بين الحول والمؤونة:

١ - إنّها يجب الخمس في الغنائم بعد المؤونة، ولأن أكثر الناس ينظمون اقتصادهم على أساس السنة وبالذات الفلاحون في مثل بلادنا، فإنّ تقدير المؤونة يتم سنوياً. ولكن يستثنى من ذلك بعض الحالات التي نذكرها لاحقاً إن شاء الله.

٢ - بداية السنة التي ينظم المرء مؤونته بها ترتبط بوضعه، ولكن متى ما حصل الربح
 وجب عليه الخمس بعد المؤونة.

فالأفضل أن يحسب منذ ذلك اليوم بداية سنته وله أن يقدم أو يؤخر، ولكن إذا أخر فعليه أن يحسب خمس تلك الفترة التي مضت عليه من حين الربح إلى يوم تنظيم السنة فيعطي خمس أرباحه فيها بعد إخراج مؤونته منها.

٣- الذين ترتبط حياتهم بالزراعة الموسمية التي تنظم مؤونتهم كل ثلاثة أشهر مرة، فإنّ بإمكانهم أن يحسبوا لخمسهم كل ثلاثة أشهر. وكذلك الذين لا تنتج أراضيهم في كل عامين أو ثلاثة أعوام إلا مرة واحدة، فبإمكانهم أن ينظموا حياتهم حسب الموسم الزراعي إن لم يكن لديهم مدخول غيره. والمعيار هو طبيعة تنظيم الاقتصاد حسب الدخل والمصرف. فإن المؤونة تحسب على أساس تلك الطبيعة حسب الظروف الخاصة لكل شخص أو أعراف بلاده.

٤ - ومن هنا فإن من المؤن ما تتجاوز الأعوام. مثل شراء بيت السكن أو الزواج والحج في بعض البلاد، فإن تراكم المؤونة عبر السنين ضروري، ولذلك فإن الأقوى احتساب ذلك كله من المؤونة وإن كان الأحوط المصالحة مع ولي الخمس.

٥ - يبدو: أن الخمس بجميع أنواعه حق مفروض على المكلف في ماله، ومن هنا فهو مخيّر بين دفعه من عين المال أو قيمته، ويجوز له التصرف في العين قبل أداء الخمس إذا كان من

نته أداء القيمة.

٦- لو أتلف المال بعد استقرار الخمس عليه، ضمنه أما لو اتجر به فقد قال البعض: إنه من العقد الفضولي الذي تعتمد صحته على إجازة ولي الخمس. وهذا أقرب إلى الاحتياط إلا أن الأقوى صحة المعاملة وانشغال الذمة بالخمس كما أفتى بعض الفقهاء.

٧- الخمس واجب في مال الصبي لو وجد كنزاً أو استخرج معدناً أو غوصاً أو اختلط ماله الحلال بالحرام.

٨- الأحوط لزوم الخمس في مال الصبي لو اتجر فيه وليه وعليه أن يدفعه عنه، ولو لم
 يفعل تعلق بذمة الصبي وعليه أن يدفعه بعد بلوغه.

### تقسيم أسهم الخمس:

١ - يقسم حق الخمس قسمين؛ فقسم للإمام عَلَيْتُلا وفي عصر غيبته يُعطى لمن يلي شؤون المؤمنين من الفقهاء العدول نيابة عن الإمام. وقسم للمحتاجين من السادة يتيهاً أو مسكيناً أو ابن سبيل.

٢- يتصرف الفقيه في سهم الإمام حسب بصيرته لإقامة فرائض الله، وسنة رسوله وإبلاغ الرسالة وإدارة شؤون المؤمنين، ومن ذلك رعاية شؤون السادة. فلو احتاج أحد منهم ولم يكفهم سهم السادة، كان عليه أن يدفع إليه من سهم الإمام.

٤ - ولا يصدق الانتساب عبر الأُم فمن كانت أُمه هاشمية وأبوه غير هاشمي حلَّت له الصدقة ولا يحل له الخمس.

٥ - يثبت الانتساب بالبينة والشياع وكل ما يفيد العلم أو الطمأنينة من الأدلة. ولا يكفى الادعاء.

٦- لا يجب على الإمام استيعاب الأصناف الثلاثة من السادة بل يتصرف حسب حاجة
 كل صنف وما يراه من المصلحة في أمره.

٧- لا يشترط أن يكون مستحق الخمس عادلاً، وفي اشتراط إيمانه تردد.

٨- ينبغي إيصال سهم السادة إلى ولي الأمر خصوصاً لدى مطالبته بذلك، لأنه المتولي لشؤون صرفه بينهم.

أحكام[اتخمس.....

#### أسئلة في الخمس:

سؤال: هل يتعلق الخمس بها زاد على مؤونة السنة -من المواد المتبقية في البيت - من مثل السكر والرزوما أشبه ؟(١).

الجواب: لا خمس فيها لأنها من مؤونة الشخص عرفاً.

سؤال: هل يجب الخمس فيما يدخره الفرد ليوم حاجته. فمثلاً: يهاجر الشاب إلى بلد غني للعمل، ويدخر ما يحصل عليه ليوم العودة إلى بلاده ليتزوج ويشتري بيتاً وما أشبه، فهل عليه الخمس فيما يدخره؟.

الجواب: إذا استطاع أن يكوّن حياته المستقبلية من دون الادخار فعليه الخمس. أما إذا لم يتمكن مثل غالب المهاجرين فالأحوط المصالحة مع ولي الخمس، وإن كان الأقوى عدم الوجوب عليه لأن ذلك من مؤونته عرفاً.

سؤال: الطفل غير البالغ إذا ملك شيئاً عن طريق الاكتساب أو الهدية فهل على وليه إخراج الخمس ممّا امتلك؟.

جواب: بلى، في غنائم الطفل الخمس. وكذلك لو استخرج كنزاً أو معدناً أو غوصاً، بعد توافر شروط الخمس في ذلك كله.

سؤال: اشتريت داراً للسكن ثم بدالي أن أستبدلها بأوسع منها. فإذا بعتها ومرت علي سنة قبل أن أوفق لشراء دار جديدة فهل علي في ثمنها الخمس؟.

جواب: لا خمس عليك في ثمن الدار لأن دار السكن من المؤونة، وكذلك لا خمس عليك فيها تضيفه إلى ثمن الدار الأولى لشراء دار أوسع، إذا كانت الثانية لائقة بشأنك بأن لم يكن شراؤك لها من قبيل الإسراف عرفاً.

سؤال: كانت على ديون متراكمة فأقدمت على بيع دار سكناي لأداء ديوني من جهة، ولكي أُحول البقية إلى رأس مال الكسب، فهل علي الداء الخمس في رأس المال؟.

جواب: إذا كان نقص خمس الباقي من ثمن الدار يسبب في إضاعة فرصة العمل فلا. مثلاً: إذا أردت أن تشتري محلاً للكسب ببقية ثمن الدار وكانت قيمة المحل بمقدار بقية ثمن الدار تماماً فإذا أخرجت الخمس منها ضاعت عليك فرصة شراء المحل فلا يجب عليك. وأمّا إذا بقيت لك

<sup>(</sup>١) استفدنا محتوى أكثر هذه الأسئلة مما كتبه بعض الفقهاء الأعاظم في جوابه عن الاستفتاءات.

منها بقية تستطيع أنْ تجعلها رأس مال للكسب، فإنك تدفع خمس بقية ثمن الدار إن شاء الله.

سؤال: إني من ذوي الدخل المحدود، ولا أستطيع أن أشتري داراً للسكن إلاّ بأن أذّخر في كل عام مقداراً من المال في البنك أو غيره، فهل عليَّ في المدخرات الخمس؟ علماً بأن أعواماً عديدة تمر عليّ قبل أن أجمع ما أشتري به البيت.

جواب: لا خمس عليك، إذا كانت هذه الطريقة هي الطريقة الوحيدة لشراء الدار.

سؤال: في بلادنا يجب على من أراد الحج، أنْ يودع ثمن حجته عند الجهات المعنية وينتظر دوره سنين عديدة. فهل عليه الخمس في ثمن الحج؟ علماً بأنه قد نظم سنته الخمسية وخلال إحدى السنين أودع ثمن الحج؟.

جواب: لا خمس عليه في ثمن الحج لأنه من مؤونته إذا كان مستطيعاً.

سؤال: من دفع مالاً ليرهن مسكناً بإيجار رخيص، فهل عليه في مال الرهن خمس، علماً بأنه لا يقدر على تحصيل السكن لنفسه بغير هذه الصورة؟.

جواب: لا خمس عليه في الرهينة، نعم لو استغنى من الرهن فهي كسائر فوائد أمواله، فإن استغنى عنها خلال سنته الخمسية وجب عليه الخمس.

سؤال: من ملك بيتاً أو عمارة. يستفيد من بعضها للسكن ويؤجر البقية، فهل عليه الخمس فيها يؤجره من الدار أو العمارة. وفيها يحصل عليه من مال الإجارة؟.

جواب: نعم عليه الخمس فيها يستغني عنه من الدار أو العمارة، وفي ثمن الإجارة الذي يفيض عن مؤونته.

سؤال: هل السيارة الخاصة أو أية وسيلة نقلية، يحتاجها الإنسان من المؤونة؟ وماذا لو اقتناها من فوائد سنين عديدة؟.

جواب: ما يحتاجه الإنسان في حياته، يعتبر من المؤونة، فلا خمس في السيارة الشخصية التي يستخدمها، حتى ولو اشتراها من فوائد السنين العديدة، إذا كانت من حاجات حياته كدار السكن..

سؤال: إني أملك سيارة أعمل عليها كسائق تاكسي أو أحمل فيها بضاعة للاكتساب. فهل علي فيها الخمس؟.

جواب: وسائل الكسب ليست من المؤونة إلا إذا لم يقدر على الكسب لو دفع خمسها.

ولذلك فلو كان الفرد بحيث لو دفع خمس السيارة لم يقدر على اقتناء سيارة لكسب معاشمه ببقية ماله. فلا خمس عليه وإلا كان عليه الخمس.

سؤال: من امتلك سيارة يعمل عليها تارة ويستفيد منها لحياته الشخصية تارةً أخرى فكيف يحسب خمسه فيها؟.

جواب: إن كان الغالب كونها سيارة خاصة فلا خمس عليه فيها. وإن كان الغالب الاكتساب عليها كان عليه فيها الخمس وإن كان الهدف من اقتناء السيارة منذ البداية الأمرين أعطى نصف الخمس.

وقيل: تحسب النسبة دائماً. والأول أشبه، والاحتياط يقتضي في مثل موارد الشك في الموضوعات المصالحة مع ولي الخمس والله العالم.

سؤال: إذا كان شخص يعمل أجيراً أو موظفاً ويدّخر كل عام قدراً من المال لشراء محل تجاري أو سيارة أُجرة أو شقة يؤجرها. فهل عليه الخمس فيها يدخره؟.

جواب: بلى، الخمس يتعلق بوسائل العمل كما يتعلق برأس المال المتراكم.

سؤال: لو كنت أملك سيارة أُجرة أو محلاً تجارياً أو ما أشبه من وسائل العمل ثم بعتها لشراء سيارة شخصية أو دار سكن أو ما أشبه ممّا أحتاجه في حياتي فهل عليّ الخمس في قيمة ما أبيعه؟.

جواب: لا خمس في قيمة الممتلكات المباعة إذا كانت مخمسة من قبل.

سؤال: هل يتعلق الخمس بها يصر فه الإنسان -خلال سنته الخمسية- في المشاريع الخيرية أو يهبه لأُسرته. مثلاً: يشتري سيارة لابنه أو ذهباً لزينة زوجته أو ابنته، أو يستصلح أرضاً لأيام عطلته أو حتى يشتري بيتاً لابنه المقدم على الزواج؟.

جواب: لا خمس في المصاريف التي تليق بشأن الإنسان ولا يسرف فيها لأنها تعتبر من المؤونة.

سؤال: في بعض البلاد، يهيئ الآباء لبناتهم أمتعة البيت للإهداء إليهن عند الزواج. فهل عليهم الخمس فيها، فيها لو لم ينقلوا ملكيتها إليهن قبل الزواج، وهل عليهم الخمس فيها إذا وفروا في البنك كل سنة مقداراً من المال للسبب ذاته؟.

جـواب: إذا كان اقتناء هذه الأمتعة من جملة شـؤون الحياة فلا خمس فيها سـواءٌ وفرها بذاتها أو اذّخر مبالغ لشرائها مستقبلاً.

سؤال: من المعلوم أن الأرض الزراعية والبستان المستثمر يُعتبر من رأس المال الذي عليه الخمس. ولكن لو اشترى أحد أرضاً واستصلحها فهل عليه خمس قيمة شرائها، أم قيمتها الآن، وماذا لو كان لأحد بستان لسياحته ولكنه قد يبيع بعض ثمراته؟.

جواب: الأرض التي يشتريها للاستثهار عليه أن يدفع خمس قيمتها الفعلية، وليس قيمة شرائها، كذلك البستان، ولكن البستان المشترى للسياحة الشخصية لا خمس فيه وفي فواكهه التي يأكلها أمّا التي يبيعها ففيها الخمس.

سؤال: من يملك أرضاً زراعية يستثمرها وكان بحيث لو دفع خمسها لم تكف مؤونته فهل عليه الخمس؟.

جواب: لا خمس عليه.

سؤال: لو كان اشترى للاستثار أرضاً أو عقاراً فارتفعت قيمتها. فهل عليه دفع خمس القيمة الإضافية علماً بأنه اشتراها من مال لا خمس فيه؟.

جواب: ارتفاع القيمة قد يكون ارتفاعاً كاذباً كها لو كانت نسبة التضخم في البلد عشرين بالمائة وارتفعت قيمة العقار عشرين بالمائة أيضاً وحينئذ فلا خس عليه لأنه لم يغتنم شيئاً.

أما لو ارتفعت القيمة ارتفاعاً حقيقياً كما لو ارتفعت قيمة العقار خمسين بالمائة ونسبة التضخم عشرين بالمائة فعليه أن يدفع خمس ثلاثين بالمائة من ارتفاع القيمة فقط.

سؤال: لو ارتفعت قيمة بضاعة أو عقار استثماري في كل عام ارتفاعاً حقيقياً مطرداً ولكن الفرد لم يدفع الخمس كل عام فهل تتضاعف نسبة الخمس، أم عليه أن يدفع خمس ارتفاع البضاعة اليوم؟.

جواب: الأقوى كفاية أداء خمس نسبة الارتفاع الحقيقي فقط. والأحوط هو الخمس المضاعف.

سؤال: لو تلف رأس المال الذي يستثمره لإمرار معاشه، كأن احترقت سيارة الأُجرة التي يكتسب عليها، أو انهدم محله، أو خسرت أسهمه ثم اذّخر في سنة خمسه رأس مال جديداً فهل عليه أن يدفع خمسه قبل جبر التالف أو بعده؟.

جواب: هناك صور ثلاث:

أولاً: أن يكتسب رأس المال في ذات سنة الخسارة، فلا خمس عليه لأن جبران الخسارة من المؤونة، وإن كان الاحتياط يقتضي عدم الجبر إذا كان التالف من تجارة أُخرى.

ثانياً: أن يكتسب رأس مال قليلاً لو دفع خمسه لم يستطع الاكتساب فلا خمس عليه. ثالثاً: أن يكتسب أكثر من ذلك فعليه الخمس.

سؤال: هل يستطيع أحد أن يزور الذين لا يدفعون الخمس في بيوتهم، أو يستفيد من أمو الهم ؟ وماذا لو كانوا من أقاربه؟ وأهم من ذلك لو كان الفرد لايزال في بيت والده الذي يعلم أنه لا يدفع الخمس؟

جواب: الأقوى جواز ذلك كله، والأولى أن يحسب في كل عام قدراً من المال لجبران مثل هذه التصرفات في الخمس.

سؤال: هل يمكن لمن لم يدفع الخمس حتى الآن أن يقتطع جزءاً من ماله، ويدفع خمسه ليصبح طيباً فيذهب به إلى الحج أو الزيارة، أو يقدمه مهراً لزوجته وما أشبه؟

جـواب: يجـوز ذلك، ولكن عليه أن يدفع سـائر ما وجب عليه مـن الخمس لتكون كل حياته في الطيب من المال.

سؤال: كان لي مال فتعلق به الخمس ولكني قصّرت في دفع خمسه حتى هلك المال. فهل أنا ضامن؟.

جواب: بلى، الخمس يضمن كأي حق مع التقصير في أدائه.

سؤال: إذا كنت قد حددت أول محرم مثلاً بداية السنة الخمسية، ثم أردت أن أغيره إلى أول رمضان فهل أستطيع ذلك علماً بأن ذلك يتناسب وسائر حساباتي الشخصية، وإذا كنت قد حددت سنة قمرية هجرية فأردتها شمسية أو ميلادية فهل يحل ذلك؟

جواب: بلى، يجوز لك ذلك بأن تدفع خمس منافعك على رأس الموعد الجديد، ثم تجعله أول سنتك وهكذا إذا أردت أن تغير السنة القمرية إلى الشمسية وبالعكس. ففي أي وقت أردت أن يكون رأس سنتك، تدفع خمس منافعك الباقية عندك بعد صرف المؤونة ثم تجعله وقتاً جديداً.

سوال: صاحب المحل التجاري أو المصنع أو ما أشبه إذا حل رأس سنته ولم يستطع تنظيم حساباته، بسبب كثرة ديونه وطلباته، فكيف يخمس أمواله؟.

جواب: يمكنه أن يخمن مقدار خسه تخميناً ثم يُخرج الخُمس، فإذا توضحت حساباته كان عليه أن يدفع ما زاد عليه، أو ينقص من الخمس ما دفعه زيادة.

سؤال: من لم يدفع في حياته حقوقه الشرعية، ويريد أن يحسب حساب خمسه، كيف يفعل؟.

جواب: عليه أن يراجع ولي الخمس فها علم أنه كان في ذمته من الخمس دفعه، دفعة واحدة أو بصورة تدريجية عند قبول ولي الخمس منه. وما علم أنه لا خمس عليه فيه لم يدفعه وما شك فيه فيمكنه مصالحة ولي الخمس بأن يدفع جزءاً ويهب له ولي الخمس له جزءاً.

سؤال: من كانت مصارفه دائماً أكثر من موارده فهل عليه الخمس؟

جواب: لا خمس عليه، إذا لم تكفه منافعه لمؤونة سنته.

سؤال: من كان وضعه هكذا، ولكنه استفاد مالاً كثيراً من حيث لم يحتسب فهل عليه خمس ما غنمه؟.

جواب: بلى، ويمكنه أن يدفع الخمس الآن، أو يحسب منذ الآن رأس سنته فيخمس بعد دورة السنة عليه فيها تبقى.

سؤال: من لم يدفع خمسه وأراد حساب ممتلكاته ليدفع ما عليه، فهل يقيمها بقيمة يوم الشراء، أو بقيمتها اليوم؟.

جواب: إن كانت القيمة اليوم أكثر حسب بقيمة اليوم.

سؤال: الأموال التي أطلبها من الآخرين هل يتعلق بها الخمس؟ علماً بأنهم يماطلون في أدائها.

جواب: لا يجب عليك الخمس إلا عند استلامها.

سؤال: الديون التي استدنتها لإمرار المعاش هل يجب علي فيها الخمس؟.

جواب: لا خمس فيها. ولكن الديون التي اقترضتها لتكوين رأس المال عليك خمس ما تؤديه منها.. فلو اشتريت سيارة شخصية بالأقساط فلا شيء عليك، ولكن سيارة الأجرة التي تشتريها بالأقساط فعليك أن تدفع خُمس أقساطها إن شاء الله.



﴿ زَكَاةُ المَالِ 
 ﴿ زَكَاةُ الفِطِ رَةِ 
 ﴿ الْإِنْفَ اقُ وَالْصَّدَقَاتُ

أحكام الزكاة وفقه الصدقات ......

### تمهيد

لقد أمر الله تعالى عباده بالعدل والإحسان. ويتمثل العدل بإعطاء الناس حقوقهم، بينها الإحسان يتمثل في إيتاء المزيد، وهو الفضل والعفو والإنفاق وهو نصيب معلوم فيها آتاك الله، فرضه الله للفقراء والسائلين وللشؤون الاجتهاعية العامة..

ولو عمل الناس جميعاً بواجب الإنفاق في سبيل الله لطهرت نفوسهم وزكت أموالهم ولم يغتمعهم.

وأنا وأنت لو وفقنا للإحسان لاستطعنا أن نسد الكثير من الخلل في حياة المجتمع. بالإضافة إلى طهارة النفس من الحرص والبخل، وطهارة المال من حقوق الناس، ونهائه في الدنيا، وجزاء حسن في الآخرة.

وقبل بيان أحكام الزكاة والفطرة والإنفاق لنتلُ معاً بعض الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة حول الموضوع:

### القرآن الكريم:

١ - ﴿ خُذَ مِنْ أَمُولِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّهِم بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمَّ إِنَّ صَلَوْتَكَ سَكَنُّ لَهُمُّ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيهُمْ (١).

٢ - ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّكَافَةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكَوٰةَ ۚ وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُمْ مِّنْ خَيْرٍ يَجِدُوهُ عِندَ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيبِ رُّ ﴾ (١).

٣- ﴿ لَنَكِنِ ٱلزَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكُ وَٱلْمُقِيمِينَ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ١١٠.

٤٢٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

ٱلصَّلَوْةَ وَٱلْمُؤْتُونَ ٱلزَّكَوْةَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ أَوْلَيْكِ سَنُؤَّتِهِمْ ٱجْرًا عَظِيًا ﴿(١).

٤ - ﴿ وَجَعَلْنَا هُمُ أَيِمَةُ يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَاۤ إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوٰةِ وَإِيتَآءَ ٱلرَّكُوٰةِ وَكَانُواْ لَنَا عَلِيدِينَ ﴾ (٢).

#### السنة الشريفة:

ا حَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ قَالَ: (قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَيْنِ : لَّنَا أُنْزِلَتْ آيَةُ الزَّكَاةِ ﴿ خُذِ مِنَ الْمِمْ صَدَقَةُ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزُكِّهِم مِهَا ﴾ وَأُنْزِلَتْ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ فَأَمَرَ رَسُولُ الله عَنْ مُنَادِيهُ فَنَادَى فَي النَّاسِ أَنَّ الله فَرَضَ عَلَيْكُمُ الزَّكَاةَ كَمَا فَرَضَ عَلَيْكُمُ الصَّلَاةَ فَفَرَضَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهِمْ مِنَ اللَّهَ مِنَ اللهِ عَلَيْكُمُ الضَّلَاةَ فَفَرَضَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهِمْ مِنَ اللَّهَ مِنَ اللهِ عَلَيْكُمُ الصَّلَاةَ فَفَرَضَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهِمْ مِنَ اللهَ هَنِ اللهِ عَلَيْكُمُ الصَّلَاةَ فَفَرَضَ اللهُ عَزَق وَجَلَّ عَلَيْهِمْ مِنَ اللهِ إِلَى وَالْبَقَرِ وَالْغَنَم وَمِنَ الْفِظَةِ وَالشَّعِيرِ وَالتَّمْرِ وَالزَّبِيبِ فَنَادَى فِيهِمْ بِذَلِكَ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ وَعَفَا لَهُمْ عَمَّا سِوَى ذَلِكَ ..

قَالَ: ثُمَّ لَمْ يَهْرِضْ لِشَيْءٍ مِنْ أَمْوَالِهِمْ حَتَّي حَالَ عَلَيْهِمُ الْحُوْلُ مِنْ قَابِلِ فَصَامُوا وَأَفْطَرُوا فَأَمَرَ مُنَادِيَهُ فَنَادَى فِي الْمُسْلِمِينَ: أَيُّمَا الْمُسْلِمُونَ زَكُوا أَمْوَالَكُمْ تُقْبَلْ صَلَاتُكُمْ. قَالَ: ثُمَّ وَجَّهَ عُمَّالَ الصَّدَقَةِ وَعُمَّالَ الطَّسُوقِ»(٣).

٢ - عَنْ مُعَتِّبِ مَوْلَى الصَّادِقِ عَلَيْكُلِا قَالَ: «قَالَ الصَّادِقُ عَلِيَكِلاِ: إِنَّمَا وُضِعَتِ الزَّكَاةُ الْخَتِبَاراً لِلْأَغْنِيَاءِ وَمَعُونَةً لِلْفُقَرَاءِ وَلَوْ أَنَّ النَّاسَ أَذَّوْا زَكَاةَ أَمْوَا لَهِمْ مَا بَقِي مُسْلِمٌ فَقِيراً مُحْتَاجاً وَلَا شَتَعْنَى بِهَا فَرَضَ اللهُ لَهُ وَإِنَّ النَّاسَ مَا افْتَقَرُوا وَلَا احْتَاجُوا وَلَا جَاعُوا وَلَا عَرُوا إِلَّا بِذُنُوبِ وَلَا عُزِيَاءِ وَحَقِيقٌ عَلَى الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى أَنْ يَمْنَعَ رَحْمَتُهُ مَنْ مَنَعَ حَقَّ الله فِي مَالِهِ وَأُقْسِمُ بِالَّذِي خَلَقَ الله فِي مَالِهِ وَأُقْسِمُ بِالَّذِي خَلَقَ الله وَبَسَطَ الرِّرْقَ أَنَّهُ مَا ضَاعَ مَالٌ فِي بَرِّ وَلَا بَحْرٍ إِلَّا بِتَرْكِ الزَّكَاةِ... "(١).

٣- عَنْ مُوسَى بْنِ بَكْرٍ عَنْ أَبِي الْحُسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ عِيَنَا قَالَ: «حَصِّنُوا أَمْوَالَكُمْ بِالزَّكَاةِ» (٥٠).

٤ - عَنْ مَعْرُوفِ بْنِ خَرَّبُوذَ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلِيَكِلِا قَالَ: «إِنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَرَنَ الزَّكَاةَ لَا يَكِالَةً فَامَ الصَّلَاةَ وَلَمْ يُؤْتِ الزَّكَاةَ فَكَأَنَّهُ لَمْ يُقِم
 بِالصَّلَاةِ فَقَالَ: ﴿ وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَاةَ وَءَاتُوا ٱلزَّكَاةَ أَنَّهُ لَمْ يُقِم

<sup>(</sup>١) سورة النساء، آية: ١٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، آية: ٧٣.

<sup>(</sup>٣) الفروع من الكافي، ج٣، ص٤٩٧.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٩، ص١٢.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٩، ص١٤.

٥ - عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكُ أَنَّهُ قَالَ: «مَا مِنْ عَبْدٍ مَنَعَ مِنْ زَكَاةِ مَالِهِ شَيْئًا إِلَّا جَعَلَ اللهُ ذَلِكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُعْبَاناً مِنْ نَارٍ مُطَوَّقاً فِي عُنُقِهِ يَنْهَشُ مِنْ خُمِهِ حَتَّى يَفْرُغَ مِنَ الْخِسَابِ وَهُ وَ قَوْلُ الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ اللهِ عَنْ مَا بَخِلُوا بِهِ مِنَ اللَّهَ عَنْ مَا بَخِلُوا بِهِ مِنَ اللَّهَ عَنْ مَا يَخِلُوا بِهِ مِنَ اللَّهَ عَنْ مَا يَخِلُوا بِهِ مِنَ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَنْ مَا يَخِلُوا بِهِ مِنَ اللَّهُ عَلَى اللهُ عَنْ يَعْنِي مَا يَخِلُوا بِهِ مِنَ اللَّهُ عَنْ مَا يَخِلُوا بِهِ مِنَ اللهُ عَنْ يَعْنِي مَا يَخِلُوا بِهِ مِنَ اللّهُ عَنْ يَعْنَا اللهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ عَلَمُ اللّهُ عَنْ كَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ يَعْمَ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ عَنْ عَلَى اللّهُ عَنْ عَلَمْ عَنْ عَلَيْكُولُوا بِهُ عَلَى اللّهُ عَنْ عَلَى اللّهُ عَنْ يَعْلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُو

٧- عَنْ أَبِي حَمْزَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْتَ لِهِ قَالَ: «وَجَدْنَا فِي كِتَابِ عَلِيٍّ عَلَيْتَ لِهِ قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ عَنْ أَبِي جَمْزَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْتَ لِهِ قَالَ: «وَجَدْنَا فِي كِتَابِ عَلِيٍّ عَلَيْتَ لِهِ قَالَ رَسُولُ اللهِ اللهِ عَنْ أَبِي الزَّكَاةُ مَنَعَتِ الْأَرْضُ بَرَكَاتِهَا» (٤).

٨ - وَجَاءَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ فَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ ثَمَانِيَةٌ لَا تُقْبَلُ مِنْهُمْ صَلَاةٌ مِنْهُمْ مَانِعُ الزَّكَاةِ»(٥).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٩، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٩، ص٢٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص٢٤.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٩، ص٢٦.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٩، ص٢٩.

٤٢٨ ......أحكامُ العِبَادات

القسم الأول: زكاة المال

## وجوب الزكاة

١ - الـزكاة - كالصـلاة - من ضروريات الدين، أي من الواجبات القطعية التي لم ولا يختلف فيها المسـلمون، وقد صرّحت بها العديد من الآيات التي قرنت بينها وبين الصلاة (حوالي ٢٦ آية) كما تواترت بوجوبها السنة الشريفة. ومنكر وجوبها مع العلم به يخرج من الإسلام. فقد جاء في وصية النبي عليه لله العلم عليه الله العظيم مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ الإسلام. فقد جاء في وصية النبي عليه لله العلم عليه الله الله الله العظيم مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ عَشَرَةٌ وَعَدَّ مِنْهُمُ الصَّلاةَ وَعَدَّ مِنْهُمْ مَانِعَ الزَّكاةِ، ثُمَّ قَالَ: يَا عَلِيُّ! ثَمَانِيَةٌ لَا يَقْبَلُ الله مِنْهُمُ الصَّلاةَ وَعَدَّ مِنْهُمْ مَانِعَ الرَّكاةِ، ثُمَّ قَالَ: يَا عَلِيُّ! ثَمَانِعَ الرَّكاةِ مَالِهُ فَلَيْسَ بِمُؤْمِنٍ وَلا بِمُسْلِم وَلا كَرَامَةَ. يَا عَلِيُّ! تَارِكُ الرَّكَاةِ يَسْأَلُ الله الرَّجْعَةَ إِلَى الدُّنْيَا وَذَلِكَ قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ حَقَّ إِذَاجَاءً أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ عَلَيْ اللهُ الرَّ كَاةِ يَسْأَلُ الله الرَّجْعَةَ إِلَى الدُّنْيَا وَذَلِكَ قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ حَقَى إِذَاجَاءً أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَكُ مَنِ اللهُ الرَّ كَاةِ يَسْأَلُ الله الرَّجْعَةَ إِلَى الدُّنْيَا وَذَلِكَ قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ حَقَى إِذَاجَاءً أَحَدَهُمُ ٱلمَوْتُ وَلَكُ مَنْ وَبَالِهُ فَلَاللهُ الرَّ كَاةِ يَسْأَلُ الله الرَّجْعَةَ إِلَى الدُّنْيَا وَذَلِكَ قَوْلُهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ حَقَى إِذَاجَاءً أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ اللهُ الرَّ كَاةِ مَالِهُ اللهُ الرَّ عَالَا لَا اللهُ الرَّعْتَ اللهُ اللهُ اللهُ الرَّعْتَ اللهُ اللهُ

٢ - ولابد من الإشارة إلى أن الزكاة الواردة في القرآن الكريم لا تعني الزكاة بالمعنى الفقهي الخاص فقط، بل تشمل كل الوظائف المالية للمسلم من الخمس والزكاة والفطرة والصدقات والإنفاق على المحرومين وأعمال البر والخير وما شاكل..

٣- ويسمى الإنفاق المالي بالزكاة، التي تعني في اللغة: الطهارة والنمو، لأن نفس الإنسان تزكو وتطهر به، قال الله تعالى: ﴿ خُذُ مِنْ أَمْوَلِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّمِم بَهَا ﴾ (٢). كما أن الإنفاق عامل لتطهير المال وتزكيته وإنهائه.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آية: ١٠٣.

#### من تجب عليه الزكاة؟

تجب الزكاة على من توافرت فيه الشروط التالية:

۱ – البلوغ ۲ – العقل ۳ – الحربة ٤ – التملك

٥ – التمكن من التصرف ٦ – النصاب.

### وإليك تفاصيل هذه الشروط:

#### الأول: البلوغ:

1 - لا تجب الزكاة على غير البالغ ولو في بعض الحول (١) فيبدأ احتساب الحول من حين البلوغ. وأمّا ما لا يشترط فيه مرور الحول (كالغلاّت الأربع) فالمعتبر هو البلوغ قبل وقت تعلق الزكاة (حسب ما يأتي تفصيل المسألة).

٢- يستحب إخراج الزكاة من غلات غير البالغ بواسطة وليّه الشرعي، وإنْ لم يكن له ولي، يتولا الخاكم الشرعي. أمّا النقدان فلا يجوز للولي إخراج زكاتها، بينها الأحوط في الأنعام ترك أداء الزكاة.

٣- إذا تاجر الولى بأموال غير البالغ، يستحب إخراج زكاته أيضاً.

### الثاني: العقل:

١ – لا زكاة في مال من كان مجنوناً طوال الحول، وكذلك الذي يعتريه الجنون لفترات معينة شريطة أن يصدق عليه عرفاً أنه مجنون. وتجب الزكاة على من يعرض عليه الجنون لفترات قصيرة بحيث لا يصدق عليه أنه مجنون عند العرف.

٢- يستحب للولي إخراج زكاة مال المجنون إذا تاجر به، أمّا غير مال التجارة فلا يجوز إخراج زكاته.

٣- لا يكون الإغماء مشمو لا بأحكام الجنون، ولا أحكام عدم التمكن من التصرف،
 إذا كان إغماء عادياً ليوم أو أيام، فلا تسقط الزكاة عن المغمى عليه لفترات قصيرة أثناء الحول
 (فيما يكون حولياً) أو في وقت تعلق الزكاة (في الغلات). وكذا السكران. أما إذا استمر الإغماء

<sup>(</sup>١) الحول يعني: السنة، والمقصود هنا هو السنة الزكوية، إذ بعض ما يجب فيه الزكاة (كالأنعام الثلاثة والنقدين) يجب أن تمر عليها سنة كاملة (حول كامل) ثم تُخْرَج الزكاة -كما يأتي تفصيله-.

٤٣٠ أحكامُ العِبَ اداتِ

لعدة أشهر فإنه قد يلحق بالممنوع من التصرف في ماله في عدم وجوب الزكاة عليه.

#### الثالث: الحرية:

١- لا تجب الزكاة على العبد وإن قلنا بأنه يملك.

٢ - كذلك لا يجب على السيد إخراج زكاة مال عبده على القول بأن العبد يملك، أما على القول
 بأن العبد لا يملك فقد قال البعض بوجوب الزكاة على مولاه. ولكن الأشبه عدم الوجوب أيضاً.

### الرابع: التملك:

١ - لا تجب الزكاة في المال قبل تحقق الملكية فيه تماماً، وأمثلة ذلك: المال الموهوب للشخص قبل قبضه واستلامه، والمال الموصى به قبل قبول الموصى له أو قبل قبضه، وكذلك القرض حيث لا تعود ملكيته للمُقرض إلا بعد القبض والاستلام من المديون.

٢ - زكاة مال القرض على المقترض وليس على المقرض، إلا إذا أخرج المقرض الزكاة تطوّعاً منه، فعند ذاك تسقط الزكاة عن المقترض بعد أدائها بواسطة المُقرض.

٣- إذا كان باستطاعة الدائن استيفاء دينه ولكن لم يفعل ذلك، لم تجب عليه زكاته حتى
 ولو كان عدم الاستيفاء فراراً من الزكاة، لأن شرط التملك لا يتحقق إلا بعد القبض.

#### الخامس: التمكن من التصرف:

١ - إذا كان الشخص يملك مالاً زكوياً إلا أنه لا يتمكن من التصرف فيه فعلاً لسبب من الأسباب، فإنه لا تجب فيه الزكاة، وأمثلة ذلك:

- المال الغائب عن الإنسان الذي لا يتمكن هو ولا وكيله من التصرف فيه.
  - المال المغصوب والمسروق.
- المال المجحود (أي الموجود عند شخص آخر ينكر ملكية مالكه الحقيقي ويمنعه من التصرف فيه).
  - المال المدفون في مكان منسى.
  - المال المحجوز بواسطة السلطات الحكومية.
  - الحسابات المصرفية المحجوزة (في النقدين).
  - المال المرهون، والموقوف، والمنذور التصدق به. وما شاكل.
    - ٢- المدار في صدق التمكن من التصرف أو عدمه على العرف.

٣- لا فرق في سقوط الزكاة عن المال الموقوف بين الوقف العام والوقف الخاص، وكذلك
 لا تجب في نهاء الوقف العام إلا إذا ملكه الموقوف عليه بالقبض والاستلام وتوافرت شرائط
 الزكاة عنده. وأما في نهاء الوقف الخاص فتجب الزكاة على كل من بلغت حصته حد النصاب.

٤ - لو كان متمكناً من التصرف حينها تعلقت الزكاة بالمال، أو طوال الحول (في الأموال الزكوية الحولية) ولكنه قبل إخراج الزكاة عرض له عدم التمكن من التصرف (كها لو سُرقت أمواله أو حُجز عليها) فقد استقر وجوب الزكاة عليه، ويجب أداؤها حينها يتمكن من التصرف بعد ذلك. ولكن لو لم تعد إمكانية التصرف في ذلك المال فإنْ كان مقصّراً في عدم إخراج الزكاة كان ضامناً وعليه عوض الزكاة، وإلا فلا.

٥ - لو لم يتمكن من التصرف في ماله لسنوات ثم تمكن منه استحب أن يدفع زكاته لسنة
 واحدة بل حتى ولو منع من التصرف فيه لعام واحد ثم استرجعه أدى زكاته في رأي قويّ.

#### السادس: النصاب:

يجب إخراج زكاة المال الزكوي بعد بلوغه مقداراً معيناً يسمّى بالنصاب، وهناك تفاصيل وأحكام حول النصاب في الأموال الزكوية سنتحدث عنها فيها بعد إن شاء الله تعالى.

#### ما تجب فيه الزكاة:

أولاً: تجب الزكاة في تسعة أشياء هي:

١ - الإبل ٢ - البقر

٣- الغنم (وتسمى الأنعام الثلاثة).

٤- الذهب ٥ - الفضة (ويصطلح عليهما بالنقدين).

٦- الحنطة ٧- الشعير

٨- التمر ٩- الزبيب (ويطلق عليها الغلات الأربع).

و لا تجب في غير هذه الصنوف على القول الأصح (١). أما بالنسبة إلى السُّلت (٢) والعَلَس (٣) اللذين يشبهان الحنطة والشعير فلا تجب فيهما الزكاة مادمنا لم نتأكد بأنهما من الأعيان الزكوية،

<sup>(</sup>١) هناك من الفقهاء من قال بوجوب الزكاة في أنواع أُخرى من الحبوب، ومن قال بها في الزيت والزيتون والعسل. وأضاف بعض: مال التجارة. وعن بعض وجوبها في كل ما تنبت الأرض مما يُكال أو يوزن.

<sup>(</sup>٢) السُّلت (كما عن أهل اللغة) هو نوع من الشعير لا قشر له، أو هو نبات عشبي سنوي شبيه بالقمح لكنه أعلى منه. وهو ينتج دقيقاً يُصنع منه خبز ذو لون ضارب إلى الاصفرار.

<sup>(</sup>٣) العَلَس هو نوع من الحنطة يكون حبتان في قشر واحد، وهو طعام أهل صنعاء كما جاء عن اللغويين.

٤٣٢ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

والاحتياط بإخراج الزكاة حسن ولكنه استحبابي.

ثانياً: يستحب إخراج الزكاة من أربعة صنوف أُخر هي:

ألف: الحبوب سواء تلك التي تباع بالكيل أو الوزن، كالأرز والماش والعدس والحمّص وما شاكل، وأيضاً الثهار كالتفاح والحمضيات والمشمش ونحوها بينها لا تُستحب في الخضروات والبقول كالباذنجان والخيار والبطيخ.

باء: كل ما يتاجر به الإنسان ويستثمره.

جيم: إناث الخيل فقط دون الذكور والبغال والحمير.

دال: الأملاك والعقارات الاستثارية كالأراضي الزراعية والأسواق والمحلات التجارية والعمارات الاستثارية.

## زكاة الأنعام الثلاثة

ينبغي توافر أربعة شروط في الأنعام الثلاثة حتى يجب الزكاة فيها، وهي:

١ – النصاب ٢ – الحول

- السَّوْم 3 – عدم العمل.

## وإليك أحكام كل واحد من الشروط:

#### الشرط الأول: النصاب:

## ألف: نصاب الإبل اثنا عشر نصاباً:

١ - خمس آبال وزكاتها شاة واحدة، وليس في الأقل من الخمسة زكاة.

٢- عشر آبال وزكاتها شاتان.

٣- خمس عشرة وزكاتها ثلاث شياه.

٤ - عشر ون إبلاً وزكاتها أربع شياه.

٥- خمس وعشرون وزكاتها خمس شياه.

٦- ست وعشرون وزكاتها بنت مخاض من الإبل وهي التي دخلت في السنة الثانية من عمرها. (ولو لم يكن عنده بنت مخاض أجزأ عنها ابن لبون وهو الداخل في السنة الثالثة من عمره، وإن لم يكونا عنده اشترى بنت مخاض على الأحوط و دفعها عن الزكاة).

- ٧- ست وثلاثون، وزكاتها بنت لبون من الإبل وهي التي دخلت في السنة الثالثة من
   عمر ها.
  - ٨- ست وأربعون، وزكاتها حقة من الإبل وهي التي دخلت في السنة الرابعة من عمرها.
  - ٩- إحدى وستون وزكاتها جذعة من الإبل وهي التي دخلت في السنة الخامسة من عمرها.
    - ١٠ ست وسبعون، وزكاتها بنتا لبون.
    - ١١- إحدى وتسعون، وزكاتها حقتان.
- ۱۲ مائة وإحدى وعشرون فصاعداً، وزكاتها حقة واحدة في كل خمسين، وبنت لبون في كل أربعين، حيث يجب حساب المال إما بالأربعين أو بالخمسين أو بها معاً بحيث لا يبقى عفو<sup>(۱)</sup> إلّا لما بين العقود. ولو كان العدد يقبل القسمة على النصابين (الأربعين والخمسين) كالمائتين والاربعهائة تخير في الحساب طبقاً لأحدهما.

### باء: وإمّا نصاب البقر فهو اثنان:

- ١ ثلاثون بقرة وزكاتها تبيع أو تبيعة، وهو ما دخل في السنة الثانية من العمر.
  - ٢- أربعون بقرة وزكاتها مُسنَّة وهي الداخلة في السنة الثالثة من عمرها.

وفيها زاد عن هذين النصابين يتخير بين الحساب على الثلاثين أو الأربعين أو الملفق بينها بحيث لا يبقى عفو إلا لما بين العقود كما قلنا في الإبل(٢).

# جيم: ونصاب الغنم خمسة نُصُب:

- ١ أربعون وزكاتها شاة واحدة، ولا زكاة في الأقل من هذا النصاب.
  - ٢ مائة وإحدى وعشر ون وزكاتها شاتان.
    - ٣- مائتان وواحدة وزكاتها ثلاث شياه.

<sup>(</sup>۱) العفو هو الزائد عن النصاب قبل أن يصل إلى النصاب الآخر. ولتوضيح الأمر نقول: لو كان عدد الآبال الانحاب الآخر. ولتوضيح الأمر نقول: لو كان عدد الآبال الانحاب الانحو التالي: (۱۰۹۰-۱۰۰ ۲۰ (هو العفو) = ۱۵۷) فزكاتها حقتان وبنت لبون، والسبع الباقية هي العفو، ولا يصح أن يحسب ثلاث أربعينات ويعطي ثلاث بنات لبون ويجعل العفو ٢٧. ولو كان عدد الآبال (۲۰۵) حيث يقبل القسمة على العددين فإنه بالخيار بين الحساب خمسين خمسين فيعطي أربع حِقّات، أو أربعين أربعين فيعطي خمس بنات لبون، والعفو في الحالتين ٥، وفي فرض الـ ٢٦٠ فيعلب مائة منها على الخمسين، والـ ١٦٠ الباقية على الأربعين فتكون زكاته حقتان، وأربع بنات لبون ولا عفو فيها، ولا يصح أن يحسب على الخمسين فتفضل عشر، أو على الأربعين فيفضل عشرون.

<sup>(</sup>٢) ففي السبعين بقرة يحسب أربعين و ثلاثين فيعطي مسنة و تبيع أو تبيعة، ولا يحسب ثلاثين ثلاثين لأنه تبقى عشر. وفي المائة والعشرين يتخير بين الحساب على الأربعين فيعطي عن كل أربعين مسنة، أو على الثلاثين فيعطى عن كل ثلاثين تبيع أو تبيعة.

- ٤ ثلاثمائة وواحدة وزكاتها أربع شياه.
- ٥- أربع ائة فصاعداً، ففي كل مائة، شاة واحدة، وما بين النصابين في جميع ما ذُكر عفوٌ لا يجب فيه غير ما وجب حسب النصاب السابق.

## فروع ومسائل:

١ - لا فرق بين البقر والجاموس، بل تعدان نوعاً واحداً، كما لا فرق في الإبل بين العربية وغيرها، وأيضاً لا فرق بين المعز والضأن(١) في الغنم.

٢- لو كانت الماشية مشتركة بين عدد من الأشخاص، فإذا بلغ نصيب كل واحد منهم حد النصاب وجبت الزكاة عليهم جميعاً، ولو كان المجموع نصاباً إلا أن نصيب كل واحد منهم لم يبلغ النصاب لم تجب الزكاة على أي واحد منهم، أما لو بلغ نصيب بعض الشركاء النصاب وجبت الزكاة عليه دون غيره.

٣- المواشي الموزعة في مناطق مختلفة أو مشاريع تجارية متنوعة فإذا كانت لمالك واحد
 تُحسب جميعها معاً فإذا بلغت الجميع نصاباً وجبت الزكاة فيها.

٤ - في كل الحالات لا يجب دفع زكاة ما بين النصابين، فلو كان عنده مثلاً تسع وخمسون بقرة، وجب إخراج زكاة الأربعين، أمّا التسع عشرة الباقية فلا زكاة فيها، وهكذا بالنسبة لكل النُصُب في الإبل والغنم.

٥- إذا أراد إعطاء الضأن للزكاة فالأحوط أن يكون قد أكمل السنة الأولى ودخل في الثانية، وإن كان الأقوى كفاية ما وصل حد البلوغ من الضأن، وقد يتم ذلك في ستة أشهر أو سبعة. وإذا أراد إعطاء المعز فالأحوط أن يكون قد أكمل الثانية ودخل في السنة الثالثة، وإن كان الأقوى كفاية ما وصل حد البلوغ عند العرف لأنّه قد يتحقق البلوغ قبل إكمال السنة الثانية.

7 - لا يجب أن يدفع الزكاة من نفس النصاب، بل بإمكانه أن يدفعها من مواشيه الأخرى حتى ولو كان في بلد آخر وأقل قيمة ممّا في النصاب، وإن كان الأقوى عدم جواز الدفع من الخبيث ومن شرار القطيع. كما لا يجب أساساً الدفع من المواشي بل بإمكانه دفع قيمتها.

٧- إذا كان ضمن قطعانه بعض المواشي المعيبة أو المريضة أو الهرمة فإنها تُحسب ضمن النصاب.

<sup>(</sup>١) المعز هو خلاف الضأن من الغنم أي ذوات الشعر والأذناب القصار. الضأن هو خلاف الماعز من الغنم، وهي ذوات الصوف والألية.

٨- وإذا كان القطيع كله ذكوراً -مثلاً - جاز دفع الزكاة من الإناث، وكذلك العكس.
 والأمر نفسه بالنسبة إلى قطيع المعز حيث يجوز دفع زكاته من الضأن، وكذلك العكس. وأيضاً
 بين البقر والجاموس، والإبل العربية وغيرها، فلا ضرورة للتطابق.

9 - لو كانت مواشيه جميعها مريضة أو معيبة أو هرمة، جاز إخراج الزكاة منها. أما لو كانت جميعها سليمة وصحيحة وشابة، فلا يجوز إخراج الزكاة من المريضة أو المعيبة أو الهرمة، ولو كانت خليطاً من السليم والمعيب، والصحيح والمريض، والشاب والهرم، فالأحوط أيضاً إخراج الصحيحة والسليمة والشابة وعدم التقسيط بالنسبة.

• ١ - لو دفع الزكاة بالقيمة فبقي النصاب كها هو طوال السنة الثانية وجب عليه دفع زكاتها أيضاً، وهكذا حتى يقل عددها عن النصاب، فلو كان عنده ١٢١ رأس غنم فدفع قيمة شاتين زكاة، ولم ينقص العدد حتى تمام السنة الثانية فعليه أنْ يدفع زكاتها مرة أخرى، أما لو دفع من الماشية وأصبح عددها في العام القادم ١١٩ فعليه شاة واحدة، زكاة النصاب الأول.. وهكذا.

### الشرط الثاني: الحول:

١ - ينبغي مرور سنة كاملة على الماشية البالغة حد النصاب وهي في ملك الشخص مع
 توافر جميع الشروط الأخرى طوال العام.

٢- بدخول النصاب الشهر الثاني عشر فإن الزكاة تجب ويستقر الوجوب، فلو اختلَّ بعض الشروط أثناء الشهر الثاني عشر لم يضر ووجب إخراج الزكاة على كل حال. إلا أن عاسبة السنة الثانية تبدأ بعد إكمال الشهر الثاني عشر.

٣- أمّا لو اختل بعض الشروط أثناء الشهور الحادي عشر فإن الحول يبطل، كما لو نقص عن النصاب مثلاً، أو حُجزت مواشيه فَمُنع من التصرف فيها، أو استبدلها بغيرها حتى ولو كانت مماثلة لها، فلو كان يملك أربعين رأساً من الغنم وبعد مرور عشرة أشهر استبدلها بأربعين أخرى، لا تجب عليه الزكاة باكتمال الحول بل عليه حساب الحول من جديد.

٤ – إذا اكتملت السنة الزكوية مع اجتماع الشرائط طوال الحول، فتلف بعض النصاب من الماشية، فإن لم يكن التلف بتفريط من المالك لم يضمن وسقط عنه من الزكاة بنسبة التالف، وإن كان التلف بسبب تفريط المالك وجب عليه دفع الزكاة كاملة.

ولو كانت الماشية أكثر من النصاب، ولم ينقص النصاب بتلف عدد منها، احتسب التالف من الزائد عن النصاب وعليه الزكاة كاملة.

## الشرط الثالث: السَّوْم(١):

ينبغي أن تكون الماشية سائمة طوال الحول، أي أنْ ترعى في المراعي الطبيعية، وهنا مسائل:

1 - لو كانت الماشية عليفة (٢) مدة من الحول، فإن أخرجها التعليف عن كونها سائمة عرفاً سقطت الزكاة، أما لو لم تضر مدة التعليف بالسوم لدى العرف وجبت الزكاة، فالمعيار هو صدق أن الماشية سائمة. والظاهر عدم منافاة الاسم مع التعليف شهراً في السنة، خصوصاً إذا كان متفرقاً، فلا يترك الاحتياط بأداء الزكاة عندئذ.

٢- لا فرق في سقوط الزكاة بالتعليف بين أن يكون اختياراً، أو بسبب مانع اضطراري من السوم؛ كسقوط الأمطار أو الثلوج، أو منع السلطات. كما لا فرق بين أن يكون العلف من مال المالك أو من غيره، بإذنه أو دون إذنه.

٣- لا فرق في التعليف المُسقِط للزكاة بين أن يكون بواسطة إطعامها العلف المُهيّأ
 للماشية، أو بإرسالها لترعى بنفسها في المراعي المزروعة بالجهد البشري.

#### الشرط الرابع: عدم العمل:

وآخر الشروط ألاّ تكون الماشية عوامل، أي ألَّا تكون ممّا يستخدم في السقي أو الحرث أو الحمل والنقل وما شاكل ذلك. فلو كانت الماشية عاملة سقطت عنها الزكاة. والمعيار هو الصدق العرفي، فلو صدق لدى العرف أنها عوامل سقطت الزكاة، وإلاّ فلا.

## زكاة النقدين (الذهب والفضة)

تجب الزكاة في الذهب والفضة بتوافر شروط ثلاثة فيهما:

١ - النصاب

٢ - أن يكونا نقدين (مسكوكين)

٣- الحول.

أما مقدار زكاة النقدين فهي نسبة ثابتة وهي واحد من أربعين أي اثنين ونصف في المائة (٥, ٧٪). وإليك التفاصيل.

<sup>(</sup>١) السَّوْم (في الاصطلاح الفقهي) هو خروج الماشية إلى المراعي الطبيعية غير المزروعة بيد البشر.

<sup>(</sup>٢) الماشية العليفة هي التي يطعمها صاحبها العلف أو يرسلها للرعي في المراعي المزروعة.

أحكام الزكاة وفقه الصدقات.....

## أولاً: النصاب:

#### ألف: الذهب، وله نصابان:

١ - عـشرون دينـاراً شرعياً، وزكاتهـا نصف دينار شرعـي<sup>(۱)</sup> (أو قل: عـشرون مثقالًا شرعياً وزكاتها نصف مثقال شرعى).

٢- أربعة دنانير (أو مثاقيل) شرعية، وزكاتها ٥, ٢٪ أيضاً. ثم كلها زاد الذهب أربعة دنانير أخرى كان فيه الزكاة، فها نقص عن العشرين ديناراً لا زكاة فيه، وما زاد عن العشرين وقل عن الأربعة دنانير لا زكاة فيه أيضاً، وهكذا فصاعداً.

#### باء: الفضة، ولها نصابان أيضاً:

۱ – مائتا درهم وزكاتها خمسة دراهم (۲).

٢- أربعون درهماً وزكاتها درهم واحد.

وكما في الذهب لا زكاة هنا أيضاً فيما كان أقل من النصاب الأول وهي مائتا درهم، كما لا زكاة فيما يكون بين النصابين أي بين المائتين والأربعين، ثم بعد ذلك كلما زاد أربعين درهماً كان فيه الزكاة، وهكذا..

## فسرع:

حسب المشهور يُعد نصاب الذهب والفضة كل بمفرده، فلو كان الشخص يملك من الذهب والفضة ما يبلغ معاً نصاب أحدهما، دون أن يبلغ كل واحد منهما نصابه المحدد فلا زكاة عليه، كما لو كان يملك ١٩٩ درهماً من الفضة، و ١٩ ديناراً من الذهب، فلا شيء عليه.

<sup>(</sup>١) الدينار الشرعي أو المثقال الشرعي يساوي ثلاثة أرباع (٧٥٪) المثقال الصير في المتداول في العراق وإيران وبعض البلاد المجاورة. وعلى هذا الأساس فإن النصاب الأول للذهب هو ١٥ مثقالاً صيرفياً، والنصاب الثاني هو ٣ مثاقيل صيرفية. أمّا بحساب الغرام، فلأن كل مثقال صيرفي يساوي ٦, ٤ غراماً تقريباً، فيكون النصاب الأول للذهب ٦٩ غراماً تقريباً وزكاته ٢,٧٢٥ غراماً. والنصاب الثاني ٨, ١٨ غراماً وزكاته ٣٤٥٠، • غراماً.

<sup>(</sup>٢) كل عشرة دراهم تساوي سبعة مثاقيل شرعية (كها جاء في الروايات وعند أهل اللغة) إذاً فالنصاب الأول يساوي ١٤٠ مثقالاً شرعياً، أي ما يعادل ١٠٥ مثاقيل صيرفية (حسب المحاسبة السابقة في الذهب) وهو يساوي ٢٨ غراماً تقريباً، وزكاتها ١٢,٠٧٥ غراماً. والنصاب الثاني يساوي ٢٨ مثقالاً شرعياً، أي ما يعادل ٢١ مثقالاً صرفياً وهو يساوي ٩٦,٩ غراماً تقريباً وزكاته ٢١,٤١٥ غراماً.

٤٣٨ ...... أحكامُ العِبَ اداتِ

## ثانياً: أن يكونا نقدين مسكوكين:

۱ – يشترط حسب المشهور أن يكون الذهب والفضة بصورة نقدين معدَّين كعملة للتبادل التجاري، ولا فرق هنا بين مسكوكات العهد الإسلامي أو العهود السابقة على الإسلام، ولا بين أن تكون نقوش وكتابات العملة المسكوكة موجودة أو صارت ممسوحة بسبب الاحتكاك والتداول.

٢ - المسكوكات الذهبية والفضية التي تُستخدم للزينة، إذا كانت لاتزال رائجة في التبادل التجاري بين الناس ففيها الزكاة، وأما إذا توقف التعامل بها - كما هو اليوم - فلا زكاة فيها.

#### ثالثاً: الحول:

١ - كما في الأنعام الثلاثة، كذلك في النقدين ينبغي مضي سنة كاملة عليهما مع توافر كافة الشروط الأخرى حتى تجب فيهما الزكاة.

٢ - وبدخول الشهر الثاني عشر من السنة الزكوية تجب الزكاة وتستقر، فلا يضر اختلال
 بعض الشروط في الشهر الثاني عشر.

٣- أمّا اختلال الشروط قبل دخول الشهر الثاني عشر، فإنّه يؤدي إلى سقوط الزكاة، كما لو نقص ما كان يملك من الذهب أو الفضة عن النصاب، أو مُنع من التصرف فيه، أو عاوضه بدنانير ودراهم أخرى، أو صهره لاستخدامات أخرى، فلا زكاة في كل هذه الصور حسب المشهور.

## فروع ومسائل:

١ - لـ و عاوض دنانـيره أو دراهمه البالغة حـد النصاب بغيرهـا أو صهرها قبل دخول الشهر الثاني عشر وذلك بنية الفرار من الزكاة، فالأحوط استحباباً إخراج زكاتها.

٢ - ولو صهر الذهب أو الفضة المسكوكين بعد دخول الشهر الثاني عشر، فإن وجوب الزكاة يبقى كما هو، وعليه محاسبة النصاب وفق أوزانهما قبل الصهر.

٣- من كان يملك الذهب والفضة بمقدار النصاب، وبقي النصاب عنده دون أن
 ينقص، فعليه أن يدفع الزكاة كل عام ما لم ينقص المال الزكوي عن النصاب.

٤ - لا تجب الـزكاة في الحلي الذهبية والفضية، ولا في أواني الذهب والفضة مهما بلغت أوزانها.

## زكاة الغلات الأربع

#### شروط الوجوب:

١ - تجب الزكاة في الغلات الأربع (الحنطة والشعير والتمر والزبيب) إذا توافر فيها شرطان:

الأول: النصاب: وهو ٨٤٧ كيلو غراماً و٦٦٥ غراماً(١).

الثاني: التملك: بأن تكون الأصول مملوكة للشخص قبل وقت تعلق الزكاة بمحاصيلها، والملكية تتحقق إمّا بالزرع كما في الحنطة والشعير، أو بالانتقال كالشراء والاتهاب أو ما شاكل، كما لو اشترى النخيل أو أشجار الكرم قبل بدو صلاح التمر والعنب، وكذلك يتحقق التملك لو اشترى الثمار بمفردها وهي على النخيل والأشجار قبل وقت تعلق الزكاة بها.

٢- إذا انتقل إليه النخل أو الكرم أو الزرع (الحنطة والشعير) قبل تعلق الزكاة -سواء
 كان الانتقال بالشراء أو بغيره - كانت الزكاة عليه مع توافر الشروط.

٣- وإذا اشترى إحدى الغلات الأربع وعلم بأن مالكها الأول قد أدى زكاتها أو شك
 في ذلك فلا شيء عليه.

٤ - إذا باع الزرع أو النخل أو الكرم بعد تعلق الزكاة بالغلات وجبت الزكاة على البائع.

#### وقت الوجوب:

٥ - وقت وجوب الزكاة في الغلات الأربع هو عندما يسمّى كل باسمه، فيسمى الحنطة حنطة والشعير شعيراً، وكذلك عند تسمية العنب والرطب، وبالتالي عندما يجين وقت حصادها، والأحوط استحباباً اعتبار وقت التعلق عند انعقاد حب الحنطة والشعير وعند الحرار أو اصفرار التمر وعندما يصبح ثمر الكرم حصرماً.

<sup>(</sup>۱) محصلة الروايات أنّ نصاب الغلات هو خمسة أوساق، والوَسْق ستون صاعاً، والصاع تسعة أرطال عراقية، والرطل العراقي مائة وثلاثون درهماً، وكل عشرة دراهم تساوي سبعة مثاقيل شرعية، وكل مثقال شرعي يساوي ٧٥٪ من المثقال الصيرفي، والمثقال الصيرفي يساوي ٢٠٠ غراماً. إذاً، فالنصاب = ٢٧٠٠ رطلاً عراقياً، وبمحاسبة هذا الوزن وفقاً للمقاييس المذكورة فإن النصاب = ٨٤٧ كيلو غراماً و ٦٦٥ غراماً بالنظام المترى الحديث.

٠٤٤ ...... أحكامُ العِبَ اداتِ

#### وقت تحديد النصاب:

٦- الاعتبار في تحديد النصاب وتوزين الغلات هو عند يبسها وجفافها. فلو كان الناتج يبلغ النصاب وهو رطب، إلا أنه يقل عن النصاب بعد اليبس والجفاف فلا زكاة فيه.

٧- لـو تصرّف المالك بشيء من ناتج الغلاّت أكلاً أو تصدّقاً أو هبة قبل أوان حصاده فلا شيء عليه، أما لـو كان بعد أوان الحصاد وتعلق الزكاة كان عليه الـزكاة لو كان أكثر من المتعارف.

#### وقت الإخراج:

٨- وقت إخراج الزكاة هو عند تصفية الحنطة والشعير من القشور، واجتذاذ التمر واقتطاف العنب، فإذا أخر الإخراج عن هذا الوقت فتلف الناتج كان ضامناً وعليه أن يدفع عوض الزكاة، كما يحق للساعي المكلف بجباية الزكاة من قبل الحاكم الشرعي مطالبة المالك بالزكاة في هذا الوقت.

9 - يجوز للمالك دفع الزكاة والتمر لايزال على الشجر بعد تعلق الزكاة به، ويجوز أن يكون الدفع من التمر نفسه أو من قيمته.

• ١ - زكاة الغلات لا تتكرر بمرور السنين، فلو احتفظ بالحنطة أو التمر مثلاً لسنوات بعد دفع زكاتها لم يجب على المالك شيء.

١١- التمر الذي يؤكل رطباً ويقل وزنه لو جف أو لا يسمّى تمراً بعد الجفاف، يُحسب نصابه على أساس وزنه بعد الجفاف.

١٢ - يجوز للمالك دفع قيمة الزكاة حتى ولو كان من غير النقد الرائج، بشرط قبول الساعي بذلك أو رضا الفقير، أو أن تكون في ذلك مصلحته، وفي غير هذه الحالات فالأحوط اجتنابه.

#### مقدار الزكاة:

١٣ - يختلف مقدار الزكاة الواجب إخراجه من الغلات إذا بلغت النصاب حسب نوعية السقي والري:

ألف: فإذا كان السقي طبيعياً، أي بالماء الجاري (الأنهار والسواقي) أو بهاء المطر أو العيون، أو بامتصاص الجذور رطوبة الأرض الطبيعية كها في النخيل والأشجار في الأراضي المنخفضة الرطبة، كان مقدار الزكاة عشرة بالمائة (١٠٪) من الناتج.

باء: وإذا كان السقي بالآلة والمجهود البشري، كالسقي بالدلاء والرشاء والمضخات والنواضح والدوالي وما شاكل ذلك، كان مقدار الزكاة خمسة بالمائة (٥٪). جيم: وإذا كان السقي مشتركاً بين الطريقتين وكان التأثير مشتركاً بالتساوي فالزكاة سبعة ونصف بالمائة (٥, ٧٪). أما إذا كانت الغلبة في التأثير والصدق العرفي لإحداهما دون الأخرى، فالزكاة تكون بنسبة الطريقة الغالبة.

١٤ - لو كان الشجر والزرع مكتفياً بالري الطبيعي ومع ذلك سقاه المالك بالسقي الآلي (الدلاء أو المضخات أو..) من غير أن يكون له تأثير في النهاء كان الواجب (١٠٪). وكذلك العكس لو كان الزرع أو الشجر يُسقى بالآلات ثم جرى عليه النهر أو ماء المطر دون تأثير يذكر، كان الواجب (٥٪) فقط.

١٥ - إذا سُقي زرع بالآلات، فاستفادت الأرض الزراعية المجاورة من السقي بحيث استغنت بذلك عن أي سقي آخر، كان مقدار زكاة الأرض الأولى (٥٪) وزكاة الثانية (١٠٪) على الأحوط.

#### احتساب التكاليف (المؤنة):

17 - تجب الزكاة بعد إخراج ما تأخذه الحكومات من الضرائب أو المقاسمة أو الخراج، أو ما يأخذه الموظفون الحكوميون أو غيرهم ظلماً وكرهاً إذا لم يكن بامكانه التخلص منهم بشكل من الأشكال، ويُحسَب النصاب بعد ذلك.

1V – الأقوى أنْ التكاليف والمؤن كأجرة الحارس أو الحافظ أو الزارع، التي تُدفع من شار النخيل أو الأشجار، أو الزرع، أو التي تُعطى ثمارها للمارة وما أشبه، إن هذه المؤن لا تُحسَب من النصاب، أمّا التكاليف النقدية الأخرى مثل ثمن الأسمدة والبذور واستصلاح الأرض، فالأحوط عدم استثنائها من الغلة.

۱۸ - وكذلك لو عمل هو شخصياً على الأرض أو عمل أفراد آخرون دون أجرة كأفراد العائلة، فإنّه لايستثنى من الغلة بمقدار أجورهم، كما لا تُستثنى أجرة الأرض المملوكة ولا أجرة العوامل والأجهزة إذا كانت مملوكة له أيضاً.

19 - لو اشترى الزرع فإن الثمن يُعتبر من المؤنة ويُستثنى من الغلّة، بخلاف ما لو اشترى الأرض أو النخل أو الشجر، أو اشترى العوامل والمعدات الزراعية، فإن ثمنها لا يُستثنى من الغلة. هذا هو الظاهر ولكن قد يعتبر العرف مثل هذه الأشياء من المؤنة، وعموماً أمر المؤنة مختلف عرفاً من منطقة لأخرى، وعصر لآخر.

• ٢ - إذا كان الشخص يملك النخيل وأشجار الكرم ومزارع الحنطة والشعير في مناطق وبلاد مختلفة، فإنّ النصاب لا يُحسب لكل بلد بانفراد، بل تُضم المحاصيل بعضها إلى البعض وتُحسب معاً، حتى ولو كان أوان حصادها يختلف شهراً أو شهرين مادامت الثهار تُعتبر لعام واحد.

٢١ – إذا أثمرت النخيل أو أشجار العنب مرتين في العام، ولم تبلغ ثمار كل مرة حد النصاب بل كان المجموع نصاباً وجبت فيه الزكاة احتياطاً.

٢٢ إذا كان عنده كمية من التمر والعنب الطازجين بمقدار لوجف كان بقدر النصاب، جاز إخراج زكاتها من التمر والعنب الطازجين أيضاً، ولكن بمقدار لوجف أصبح وزنه بالقدر المطلوب للزكاة.

77- ولو كان عنده تمر وعنب جافّان، لا يبعد جواز إخراج زكاتها من التمر والعنب الطازجين بقدر ما لو جف أصبح بالمقدار الواجب عليه، وكذلك العكس، وإن كان الأحوط دفع ذلك بعنوان القيمة بعد استحصال الإذن من الفقيه أو عندما تكون فيه مصلحة الفقراء.

٢٤ - لو مات مالك الغلات بعد تعلق الزكاة، وجب إخراج الزكاة من ماله.

٢٥ أمّا لو مات قبل تعلق الزكاة وانتقل المال إلى الورثة وجبت الزكاة على كل وارث
 بلغ نصيبه من الإرث حد النصاب، ولا شيء على من لم تبلغ حصته النصاب.

٢٦ - ولو مات مديوناً وهو يملك أموالاً تجب فيها الزكاة، وجب دفع الزكاة من أمواله أولاً ثم تسديد ديونه من الباقي.

٢٧ إذا كان في الغلات التي تعلق بها الزكاة نوعان: جيد ورديء فالأحوط أخذ
 الزكاة من كل نوع بنسبته.

## مصارف الزكاة

تُنفق الزكاة على الموارد التالية:

١ - الفقراء
 ٣ - العاملين عليها
 ٥ - تحرير الرقيق
 ٧ - سبيل الله

## وإليك تفاصيل وأحكام كل واحد منها:

## أولاً وثانياً: الفقراء والمساكين:

١ - الفقير هو من لم يقدر على تأمين معاشه ومعاش عياله حسب وضعه الاجتهاعي وحاجاته، فقد يكون فقيراً من يملك مصاريفه اليومية ولكنه عاجز عن تحصيل بيت السُكنى أو غير قادر على اقتناء وسيلة نقل (سيارة) وهي ضرورية له، وهكذا الأمر بالنسبة لسائر الحاجات المعيشية التي تختلف من شخص لشخص، ومن بلد إلى آخر، ومن زمن لزمن.

ولأن الزكاة هي من عام لعام فلذلك تم تعريف الفقير بأنه من لم يقدر على تأمين معاشه ومعاش عياله لسنة كاملة. أما المسكين فهو من يكون أسوأ حالاً من الفقير.

٢ - من كان له مصدر إعاشة، كأرض يزرعها، أو مواش أو عقارات تدر عليه دخلاً مستمراً، أو وظيفة حكومية، أو مكسب تجاري، أو رأس مال للاستثمار وما شاكل ذلك ويكفيه دخله لمصاريف سنته، لا يجوز له الأخذ من الزكاة، وإن لم يكفه العائد جاز له إكمال الناقص من الزكاة.

٣- لو كان له رأس مال يستثمره، أو آلات ومعدات صناعية يعمل بها وينفق الدخل العائد على معاشه، إلا أن دخله لا يغطي نفقاته لسنة، لا يجب عليه إنفاق رأس المال، أو بيع الآلات والمعدات أو ما شاكل ذلك لتأمين معاشه، بل يجوز له الإبقاء على رأس المال والآلات والمعدات للاستثمار والعمل والاسترباح وأخذ بقية نفقاته السنوية من الزكاة.

٤ - يجوز إعطاء الفقير والمسكين من الزكاة دفعة واحدة ما يزيد عن مصاريفه ومصاريف
 عائلته، والأحوط الاقتصار على مؤنة سنته. أما لو أُعطي من الزكاة دفعات حتى حصل عنده
 ما يغطي نفقات سنة كاملة، لم يجز إعطاؤه بعد ذلك شيئاً.

٥- لا يمنع الشخص من الزكاة بسبب امتلاكه لدار سكنية وخادم ووسيلة نقل (فرس أو سيارة او..) وأثاث ولوازم منزلية وملابس وما شابه ممّا يتناسب مع وضعه الاجتماعي إذا لم يكن دخله يغطي نفقاته السنوية، بل إذا كان الفقير لا يملك هذه الأشياء جاز إعطاؤه من الزكاة بمقدار يغطي نفقاته وبما يسمح له لشراء مستلزمات حياته حسب الوضع الاجتماعي لبلاده.

٦- لو كان للشخص دار سكنية أكبر من حاجته ومنزلته الاجتهاعية، أو دور متعددة لا يحتاج إليها، أو سيارات وأثاث ولوازم تزيد عن حاجته الطبيعية وجب الاستغناء عن الزكاة، إذ بمقدوره بيع الزائد عن الحاجة وتأمين معاشه.

٧- الفقير القادر على تعلُّم مهنة تُعينه على تأمين المعاش، يجب عليه احتياطاً تعلمها

وعدم الاعتماد على الزكاة، إلاّ أنه يجوز له الأخذ من الزكاة خلال فترة تَعلُّم المهنة إن عُدَّ فقيراً لدى العرف ولو بعدم القدرة على الاستدانة.

٨- إذا كان الفقير يتقن مهنة أو عملاً فنياً يغنيه، إلا أنه لا يملك مستلزمات العمل من المكان والآلات والأجهزة جاز له الأخذ من الزكاة، والأولى أن يأخذ منها ما يُهيئ به مستلزمات العمل، لاسيا إذا كان المبلغ المطلوب أقل من نفقات سنته، بل الأحوط ذلك عندئذ.

9 - من يدعي الفقر، إن عرفنا صدقه أو كذبه عاملناه طبقاً لعلمنا، وإنْ لم نعرف ذلك فإن كان فقيراً قبل ذلك جاز إعطاؤه من الزكاة، وإن كان غنياً سابقاً أو جهلنا حالته السابقة، فالأقوى عدم جواز الإعطاء مع التهمة حيث يجب التحقق من وضعه حتى يحصل الوثوق العرفي بفقره، أما مع عدم التهمة فإنه يُعطى بلا بحث عن حاله على الأقوى.

• ١ - من كان له دَيْن على فقير ووجبت عليه الزكاة، جاز له احتساب الدَّيْن من الزكاة.

١ - لو مات الفقير المديون ولم تُغطِّ تركتُه ديونَه، جاز احتساب الدَّيْن من الزكاة، وكذلك لو كانت له تركة إلا أنه لم يمكن استيفاء الدَّيْن منها بسبب امتناع الورثة، فالظاهر الجواز أيضاً.

١٢ - لا يجـب عـلى دافع الزكاة إخبـار الفقير بأن ما يدفعه إليه هو من الـزكاة، بل بإمكانه أن يدفع إليه المال بعنوان الهدية ظاهراً ونية الزكاة واقعاً، خاصة إذا كان الفقير يتحرّج من أخذ الزكاة.

### ثالثاً: العاملون عليها:

١ - العاملون عليها هم المكلّفون من قبل الإمام عَلَيْتُكُمْ أو نائبه الخاص أو العام (الحاكم الشرعي) بجباية الزكوات وجمعها وحفظها وتدوين حساباتها وإيصالها إليه أو إلى المستحقين لها. فالعامل في هذا المجال يستحق حصة من الزكاة بإزاء عمله وإن كان غنياً.

٢- لا يجب تعيين أجرة محددة منذ البداية للعاملين، بل يجوز إعطاؤهم ما يراه الإمام أو نائبه مناسباً بعد القيام بعملهم.

٣- الأحوط توافر عدة صفات في العاملين (الولاة للزكاة) وهي: البلوغ والعقل والإيهان والعدالة والحرية ومعرفة الأحكام الشرعية المتعلقة بمسؤ وليتهم، أما بالنسبة للأُجَراء والموظفين الذين يعملون تحت إشرافهم فالأقوى عدم اشتراط هذه الشروط فيهم وإن كان هو الأحوط استحباباً.

٤- يجوز توظيف بني هاشم في أعمال الزكاة بشرط ألا يعطوا من الزكاة شيئاً، بل يتم إعطاؤهم الأُجرة من مصدر آخر.

## رابعاً: المؤلفة قلوبهم:

#### وهم قسمان:

۱ - الكفار الذين يُعطون من الزكاة لاستقطاب ولائهم وتوطيد علاقتهم بالمسلمين وجذبهم إلى الإسلام، أو دفع شرهم وأذاهم، أو الاستفادة منهم في مجالات معينة كالجهاد.

٢- ضعفاء الإيهان من المسلمين فيُعطون من الزكاة بهدف ترسيخ ارتباطهم بالمجتمع الإسلامي.

## خامساً: تحرير الرقيق:

سيُنفق سهم من الزكاة على شراء العبيد - في حالة وجود نظام الرق - وتحريرهم، وقد كان هذا من البرامج العملية للإسلام لإلغاء الرق.

#### سادساً: الغارمون:

١ - الغارمون هم الذين تراكمت عليهم الديون حتى عجزوا عن تسديدها، فيُعطَوْنَ
 من الزكاة وإن كانوا قادرين على تأمين نفقاتهم السنوية.

٢- يشترط في الغارم ألا يكون قد أنفق الدَّيْن في معصية الخالق عز وجل، وفي هذه الحالة لا يُعطى شيئاً من سهم الغارمين من الزكاة، ولكن يجوز إعطاؤه من سهم الفقراء لمؤنته، فإذا صرفه في تسديد دينه فذاك شأنه.

٣- ولا بأس بإعطاء الغارم من الزكاة إذا كان معذوراً في إنفاق الدَّيْن في المعصية لجهل أو اضطرار أو نسيان أو ما شابه.

٤ - إذا دفع الزكاة إلى المديون ثم اتضح بعد ذلك أنه كان قد أنفق الدَّيْن في المعصية، استُرْ جِعَ منه المال، وكذا لو اتضح أنه لم يكن مديوناً، أو أن الدائن قد أبرأ ذمته.

٥- لو عجز المديون عن تسديد ديونه، جاز للدائن احتساب دَيْنه من الزكاة حتى لو لم يكن الغارم فقيراً، وكان يملك مؤنة سنته.

## سابعاً: سبيل اللَّه:

ويشمل كل أعمال البر والخير مثل الجهاد في سبيل الله، وإعمار البلاد؛ كحفر الأنهار وبناء الجسور وشق الطرقات وبناء المدارس والمكتبات والمؤسسات الثقافية والمراكز العلمية والمساجد

وإنقاذ المؤمنين من براثن الظالمين، ودعم المجاهدين، وطباعة الكتب المفيدة للمجتمع، وإسناد العلماء وطلبة العلوم، وكل الأعمال والمشاريع التي تنفع المصلحة العامة للأمة.

### ثامناً: ابن السبيل:

وهو المسافر الذي نفذت أمواله ونفقته في الطريق، أو تعطلت وسيلته النقلية ولا يملك شيئاً لإصلاحها وإن كان غنياً في بلده، ويشترط في ابن السبيل لإعطائه من الزكاة:

١ - ألَّا يكون سفره لمعصية لله عز وجل.

٢ - عدم استطاعته تحصيل ما يحتاج إليه ولو بالاستدانة أو بيع بعض الأشياء غير الضرورية معه. فيُعطى من الزكاة بمقدار ما يسد حاجته حتى الوصول إلى بلده أو إلى حيث يمكنه تحصيل الأموال اللازمة له بأية طريقة.

### شروط المستحقين للزكاة:

ينبغي توافر أربعة شروط في مستحقي الزكاة:

#### الأول: الإيمان:

١ - لا يُعطى الكافر من الزكاة، كما لا يُعطى غير المؤمن -بالعقائد الحقة - من المسلمين أيضاً، إلا من سهم (المؤلفة قلوبهم) أو (سبيل الله) في الحالتين.

٢- يجوز إعطاء الزكاة للفقراء من أطفال المؤمنين أو مجانينهم، وذلك بدفعها إلى أو ليائهم للإنفاق عليهم، ونية الزكاة عند الدفع. وإن لم يكن لهم أولياء جاز إنفاقها عليهم مباشرة أو بواسطة أمين أو أمناء (كمؤسسة خيرية) يتولون مهمة الإنفاق، وتكون نية الزكاة عند الإنفاق.

## الثاني: عدم الإعانة على الإثم:

١ - يجب ألا يكون دفع الزكاة للمستحقين إعانة لهم على الإثم، فلا يجوز إعطاؤها لمن ينفقها في المعصية، خاصة إذا كان الامتناع عن دفع الزكاة عاملاً للردع عن المعصية.

٢- يجوز دفع الزكاة للفقير من المؤمنين وإن كان فاسقاً مرتكباً للكبائر، إن لم ينفق مال الزكاة في المعصية. وإن كان الأحوط عدم الدفع إلى هؤ لاء، وقد جاء في بعض الروايات النهي عن دفع الزكاة لشارب الخمر، والعمل بها أحوط خصوصاً في المتجاهر به.

## الثالث: عدم كونه واجب النفقة على الدافع:

يجب ألا يكون آخذ الزكاة ممن تجب نفقته على المُعطي، لذلك:

١- لا يجوز للشخص إعطاء زكاة أمواله لوالديه وإن علوا (أي الأجداد والجدات) والأولاد -ذكوراً وإناثاً- وإن نزلوا (أي الأحفاد) والزوجة التي لاتزال واجبة النفقة على زوجها. هذا بالنسبة إلى الدفع من سهم الفقراء، أما إعطاؤهم من السهام الأخرى، كالغارمين، أو المؤلفة قلوبهم، أو سبيل الله مثلاً (إذا كانت تنطبق عليهم هذه العناوين) فلا بأس به. أما ابن السبيل فإنّه يعطيه نفقة رحلته إلى بلده و لا يعطيه نفقته الواجبة.

٢- إذا كان المعيل يستطيع الإنفاق على عياله في حدود ضيقة جداً، ولم يكن عنده ما يوسِّع به عليهم، فالظاهر جواز إعطائهم من الزكاة حتى يرتفع مستواهم المعيشي إلى ما يتناسب مع وضعهم الاجتماعي، فالذين لا يقدر معيلهم على إلحاقهم بالناس بسبب ضيق ذات يده، يبدو أنهم يعتبرون من الفقراء، عرفاً، فتجوز لهم الزكاة سواء زكاة من ينفق عليهم أو غيره.

٣- لا يجوز إعطاء الزكاة للشخص الفقير إذا كان أبوه غنياً ولا يمتنع عن الإنفاق عليه.

٤ - كما لا يجوز إعطاء الزكاة للزوجة التي ينفق عليها زوجها الغني، بل لا يجوز إعطاؤها أيضاً لو كان زوجها الغنى ممتنعاً عن الإنفاق في حالة إمكان إجباره على الإنفاق.

٥- يجوز دفع الزكاة للزوجة المتمتع بها إن كانت فقيرة (ذلك لأنه لا يجب على الزوج الإنفاق عليها) أما إذا كانت واجبة النفقة على الزوج بسبب الاشتراط ضمن العقد، فلا يجوز الإنفاق عليها من الزكاة.

٦- يجوز للزوجة أن تدفع زكاة أموالها لزوجها الفقير وإن كان الزوج ينفق من هذه الزكاة عليها باعتبار وجوب نفقتها عليه.

٧-إذا تكفل الشخص الإنفاق على فقير لا تجب عليه نفقته (سواء كان قريباً كالأخ والعم والخال أو أجنبياً) جاز له دفع زكاة أمواله له، كما يجوز دفع زكوات الآخرين له أيضاً.

٨- يجوز للأب أن يدفع زكاته لولده لينفقها على مصاريف الزواج، وكذلك العكس.

9 - كما يجوز للأب أن يدفع الزكاة لولده الفقير لإنفاقها على زوجته أو خادمه حيث لا تجب نفقتهما على الوالد. وأيضاً يجوز أن يدفع له من سهم (سبيل الله) لينفقه في شراء الكتب وسائر المصاريف للدراسة الدينية.

١٠ يستحب في إعطاء الزكاة تفضيل الأقارب الفقراء إن لم يكونوا واجبي النفقة على الدافع.

## الرابع: ألَّا يكون هاشمياً:

١ - الهاشمي لا يأخذ الزكاة من غير الهاشمي، ولكن يجوز له الاستفادة من المنشآت الخيرية القائمة على الزكاة كالمدارس والمستشفيات والجسور وما شاكل.

٢- يجوز للهاشمي الفقير إن لم يكفه الخمس والعطاءات الجائزة الأخرى، أن يأخذ من الزكاة، ولكن الاحتياط في هذه الحالة هو الاقتصار على قدر الضرورة.

٣- المحرّم على الهاشمي هو أخذ الزكاة الواجبة وزكاة الفطرة من غير الهاشمي، أما غير هذين الموردين، كالزكاة المندوبة (كزكاة مال التجارة) وسائر الصدقات المستحبة، بل حتى الصدقات الواجبة الأخرى كالصدقات المنذورة والمُوصى بها للفقراء، والكفارات، فجائزة له كلها، وإن كان الأحوط عدم الأخذ من هذه أيضاً في غير حالات الاضطرار.

## لواحق أحكام الزكاة

#### نية الزكاة:

١ - يجب نية التقرب إلى الله تعالى وقصد امتثال أمره سبحانه لدى دفع الزكاة لأنها من العبادات، ولو دفع الزكاة بهدف السمعة والرياء كانت باطلة.

أما دفع الزكاة علانية بقصد تشجيع الآخرين، فقد صرَّحت الروايات بعدم الإشكال فيه، بل في بعضها أن الإعلان في الصدقة الواجبة (أي الزكاة) أفضل من الإسرار، بعكس الصدقة المستحبة.

٢ - ولو كان عليه نوعان من الزكاة، كزكاة المال وزكاة الفطرة، فالأحوط تعيين نوع الزكاة عند الدفع، أما نيّة الوجوب والاستحباب فلا تجب.

٣- لـ و دفع الشـخص زكاة مالـ ه لوكيله ليقوم بإيصالها إلى المستحق، وجـب عليه نية الزكاة عند الدفع إلى الوكيل.

٤ - لو أعطى الشخص أو وكيله زكاة المال إلى الفقير دون قصد القربة إلى الله تعالى،
 ولكنه قبل تلف مال الزكاة نوى المالك القربة، كفى واحتسبت زكاة.

#### كيف، وكم، ولمن يتم الدفع؟

٥ - الأقوى عدم وجوب دفع الزكاة للفقيه بل يجوز للمالك أن يصر فها مباشرة في مصاريفها المقررة، إلا إذا طلب الفقيه ذلك على وجه الإيجاب، فيجب حينئذ دفع الزكاة إليه إن كان مقلِّداً له، بل الأحوط ذلك حتى إذا لم يكن مقلِّداً له فيها إذا كان طلبه حكماً لا فتوى.

7- لا يجب توزيع الزكاة على الأقسام الثيانية المذكورة من مصاريف الزكاة، بل يجوز تخصيصها لقسم واحد أو أكثر من الأقسام، بل يجوز إعطاؤها كلها لشخص واحد، ولكن المستحب هو التوزيع إذا كان مقدار الزكاة كثيراً وكان جميع أصناف المستحقين لها متوافراً.

٧- الأحوط ألا يقل ما يدفعه من الزكاة للفقير عن مقدار الزكاة في النصاب الأول لكل واحد من الأموال الزكوية، فلا يكون أقل من خمسة دراهم إذا دفع من الفضة (وهي زكاة النصاب الأول) ولا أقل من نصف دينار فيها لو دفع من الذهب، ولا أقل من تبيع في البقر.

٨- الأقرب جواز إعطاء الزكاة للفقير من سهم الفقراء للزيارة أو الحج إذا كانا من شوون كل شوونه ويُعدّان من مؤنته، وكذلك سائر مؤن الفقير مثل السياحة إذا عُدَّت من شوون كل أبناء المجتمع في بلده.

٩ - يجوز إنفاق الزكاة (من سهم سبيل الله) في كل ما يُتقرب به إلى الله تعالى، حتى مثل دفعها للظالم لإنقاذ المؤمنين من شرِّه إذا كان الإنقاذ منحصراً في ذلك.

• ١- يجوز إعطاء الزكاة لطالب العلم الفقير حتى ولو كان قادراً على التكسّب والاستغناء لو ترك طلب العلم، هذا إذا كان العلم الذي يطلبه راجحاً شرعاً(١)، حتى ولو لم يكن في طلبه للعلم قاصداً للقربة.

#### تصديق المالك:

۱۱ - صاحب المال يُصدَّق فيها يدعيه بشأن أمواله، فلو قال إن سنته الزكوية لم تكمل بعد، أو ادّعي إخراج زكاته، أو عدم تعلق الزكاة بهاله، أو تلف بعض الماشية ونقصان النصاب، سُمع

<sup>(</sup>١) أي كان طلب العلم والدراسة واجباً شرعاً أو مستحباً. ولا ينحصر الوجوب أو الاستحباب في العلوم الدينية فقط، بل قد يكون طلب العلوم الأخرى (كالطب والهندسة والصناعة و..) واجباً أو مستحباً إذا كانت وسيلة لخدمة المجتمع وسد فراغ في النظام الاجتهاعي.

منه في كل هذا بلا بيّنة و لا يمين ما لم يُعلم كذبه، أما مع الظن بكذبه فلا بأس بالفحص والتفتيش وقد يجب على الفقيه الولي الفحص إذا كان عدم الفحص سبباً لضياع حق أهل الزكاة.

#### عزل الزكاة:

17 - يجب إخراج الزكاة فوراً ولو بعزل مقدار الزكاة في مال معين، أما الدفع إلى المستحقين فلا تجب فيه المبادرة والفورية بل يجوز التأخير، وإن كان الأحوط عدم تأخير الدفع مع توافر المستحق وإمكانية الدفع إليه.

17 - يجوز عزل الزكاة في مال معين سواءٌ من جنس المال الذي تعلقت به الزكاة أم من غيره، وسواء كان مستحق الزكاة موجوداً أم لا، ولا يجوز تبديلها بعد العزل.

١٤ - لو كان بإمكانه إيصال الزكاة بعد عزلها إلى المستحق ولم يفعل ذلك حتى تلفت، أو
 لم يكن بإمكانه الإيصال ولكنها تلفت بتفريطه، كان ضامناً في الحالتين ووجب إعطاء البدل.

#### المتاجرة بالزكاة:

۱۰- لو تاجر بالمال الذي تعلقت به الزكاة قبل أدائها أو عزلها، كان الربح بينه وبين مستحق الزكاة بالنسبة، أما الخسارة فعليه وحده. ولو تاجر بمقدار الزكاة الذي عزله وعينه في مال مخصوص كان الربح كله لمستحق الزكاة، والخسارة على المتاجر.

#### نقل الزكاة:

17- لو لم يكن أي واحد من أصناف مستحقي الزكاة موجوداً في بلده، جاز نقلها إلى بلد آخر بلا إشكال، بل يجب ذلك إذا لم يكن يرجو إمكانية صرفها في بلده. والأحوط أن يدفع نفقات النقل حينئذ من أمواله.

١٧ - أما مع إمكانية صرف الزكاة في بلده، فالأحوط عدم النقل وإن كان الأقوى جوازه أيضاً.

۱۸ - ولو كان له مال في بلد آخر غير بلد المال الزكوي، أو نقل أموالاً له إلى ذلك البلد، جاز احتساب ما عليه من الزكاة من ذلك المال حتى مع وجود المستحق في بلده.

١٩ - ولو كان المال الزكوي في غير بلده، جاز نقل الزكاة إلى بلده وصرفها مع الضمان في حالة التلف، والأفضل عموماً صرف الزكاة في بلد المنفق للزكاة.

#### مؤونة الزكاة:

• ٢ - الأجور المدفوعة لكيل أو وزن الزكاة يدفعها المزكي من أمواله ولا تخرج من النزكاة، وكذلك نفقات الحوالات المصرفية لنقل الزكاة أو مصاريف الحمل والنقل قبل التسليم للمستحق أو الفقيه.

#### تقديم الدفع:

٢١ - لا يجوز، حسب المشهور بين الفقهاء، تقديم الزكاة قبل وقت الوجوب، وهو موافق للاحتياط لاحتيال أن يستغني الفقير. ولو أراد فعل ذلك فالأفضل أن يعطي الفقير قرضاً، فإذا جاء وقت وجوب الزكاة احتسبه من الزكاة شريطة أن يبقى الفقير مستحقاً لها.

#### الشك:

٢٢ - لو شك في أنه هل دفع الزكاة الواجبة عليه أم لا؟ وجب عليه الدفع.

#### المصالحة على الزكاة:

77 - لا يجوز التوسل بالحيل المضيِّعة لحق الفقراء، كأن يأخذ الفقير أو الفقيه الزكاة ثم يردها على صاحب المال حسب اتفاق مسبق بينها، أو أن يصالحه على الزكاة بهال يسير، أو بقبول شيء بقيمة أعلى من القيمة الواقعية. أما لو كان على الشخص مقدار كبير من الزكاة من سنوات سابقة وأراد أن يتوب إلى الله تعالى إلا أنه لم يكن قادراً على دفعها بسبب عجزه المالي حالياً، جاز للفقير أن يأخذ الزكاة منه ثم يردها عليه، والأقرب هو إعادة الفقير ما أخذه بطيب نفسه إحساناً وحلاً لمشكلة المديون العاجز.

## الوقف من الزكاة:

٢٤ يجوز إنشاء مكتبة عامة أو شراء كتب دينية وعلمية ومصاحف وما شاكل ذلك من أموال الزكاة ووقفها للصالح العام أو حتى على أولاده، إذا لم يكن ذلك من النفقة الواجبة عليه،
 كما يجوز أن يجعل التولية على الوقف لنفسه أو لأولاده إذا كان في ذلك مصلحة الوقف.

٢٥ - والأقرب عدم جواز شراء عقار أو بستان من زكاته ووقف نهائه على ذريته الذين
 تجب نفقتهم عليه.

#### المقاصّة:

77 إذا كان الشخص ممتنعاً عن دفع الزكاة لا يجوز للفقير المقاصَّة (١) من أمواله إلّا بإذن الحاكم الشرعى في كل مورد بخصوصه.

#### الوكيل الفقير:

٢٧ إذا وكل المالك شخصاً فقيراً ليُعطي زكاته إلى مستحقيها، جاز له الأخذ منها لو علم بأن هدفه الإيصال إلى المستحقين أياً كانوا، أما لو احتمل أن هدفه قد يكون الإيصال إلى غيره من المستحقين لم يجز له الأخذ منها.

#### آخذ الزكاة يزكى:

٢٨ - لـ و حصـل الفقير على شيء من الأموال الزكوية (الغلات، أو الأنعام، أو الذهب والفضة) بعنوان الزكاة واجتمعت فيه شروط الزكاة وجب عليه دفع زكاته، كما لو أعطي مرة واحدة أربعين شاة وتوافرت لديه شروط وجوب الزكاة وجب عليه إخراج زكاتها.

#### المال المشترك:

٢٩ لو كان مال زكوي مشتركاً بين شخصين أو أكثر، وكانت حصة كل واحد تبلغ النصاب، فدفع أحدهما زكاة حصته ثم اقتسما المال بينهما لم يكن على المزكي إشكال في التصر ف في ماله حتى إذا لم يكن الشريك الآخر قد دفع زكاة حصته.

<sup>(</sup>١) المقاصَّة تعني: الاستيلاء على مقدار الزكاة من أموال الشخص بأي شكل من الأشكال؛ كالأخذ دون علمه أو بالحيلة والمراوغة وما شاكل.

القسم الثاني: زكاة الفطرة

## زكاة الفطرة

#### زكاة الفطرة في السنة الشريفة

١ - عَـنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحَجَّاجِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِلَّ قَالَ: «تَجِبُ الْفِطْرَةُ عَلَى كُلِّ مَنْ تَجِبُ عَلَيْهِ الزَّكَاةُ»(١).

٢ - قَالَ أَمِيرُ المُؤْمِنِينَ عَلَيْتَ لِي خُطْبةِ الْعِيدِ يَوْمَ الْفِطْرِ: «أَدُّوا فِطْرَ تَكُمْ فَإِنَّمَا سُنَةُ نَبِيكُمْ وَفَرِيضَةٌ وَاجِبَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ فَلْيُوَدِّهَا كُلُّ امْرِئٍ مِنْكُمْ عَنْ عِيَالِهِ كُلِّهِمْ ذَكَرِهِمْ وَأَنْنَاهُمْ وَصَغِيرِهِمْ وَكَبِيرِهِمْ وَكَبِيرِهِمْ وَكَبِيرِهِمْ وَكَبِيرِهِمْ وَكَبِيرِهِمْ وَكَبِيرِهِمْ
 وَحُرِّهِمْ وَكُلُّوكِهِمْ عَنْ كُلِّ إِنْسَانٍ مِنْهُمْ صَاعاً مِنْ تَمْرٍ أَوْ صَاعاً مِنْ بُرِّ أَوْ صَاعاً مِنْ شَعِيرٍ "().

٣- قَالَ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحُمَّدِ الْمُمَذَانِيِّ: «اخْتَلَفَتِ الرِّوَايَاتُ فِي الْفِطْرَةِ فَكَتَبْتُ إِلَى أَبِي الْحُسَنِ صَاحِبِ الْعَسْكَرِ عَلَيَكُ أَسْأَلُهُ عَنْ ذَلِكَ، فَكَتَبَ: أَنَّ الْفِطْرَةَ صَاعٌ مِنْ قُوتِ بَلَدِكَ عَلَى أَهْلِ مَكَّةَ وَالْيُمَنِ وَالطَّائِفِ وَأَطْرَافِ الشَّامِ وَالْيَهَامَةِ وَالْبَحْرَيْنِ وَالْعِرَاقَيْنِ وَفَارِسَ وَالْأَهْوَازِ وَكِرْمَانَ ثَمَّرٌ وَعَلَى أَهْلِ أَوْسَاطِ وَالطَّائِفِ وَأَطْرَافِ الشَّامِ وَالْيَهَامِةِ وَالْبَحْرَيْنِ وَالْعِرَاقَيْنِ وَفَارِسَ وَالْأَهْوَازِ وَكِرْمَانَ ثَمَّرٌ وَعَلَى أَهْلِ أَوْسَاطِ الشَّامِ زَبِيبٌ وَعَلَى أَهْلِ طَبَرِسْتَانَ الْأَرُدُّ وَعَلَى أَهْلِ الشَّامِ وَالْمَعْرُ وَعَلَى أَهْلِ طَبَرِسْتَانَ الْأَرُدُّ وَعَلَى أَهْلِ مَعْرَ الْبُرُّ وَعَلَى أَهْلِ طَرَبُو وَعَلَى أَهْلِ مَعْرَ الْبُرُّ وَعَلَى أَهْلِ مَعْرَ الْبُرُ وَعَلَى أَهْلِ مَعْرَ الْبُرُّ وَعَلَى أَهْلِ فَعَلَيْهِمُ مَا لَوْ عَلَى أَهْلِ مَعْرَ الْبُرُّ وَعَلَى أَهْلِ مَعْرَ الْبُرُ وَعَلَى أَهْلِ فَعَلَيْهِمْ مَا فَعَلَيْهِمْ مَا لَعْرَابِ فَعَلَيْهِمْ الْأَقِطْرَةُ عَلَيْهِمْ الْأَقِطْرَةُ عَلَيْكَ وَعَلَى النَّاسِ كُلِّهِمْ الْأَعْرَابِ فَعَلَيْهِمْ الْأَقِطْرَةُ عَلَيْكَ وَعَلَى النَّاسِ كُلِّهِمْ الْأَقِطْرَةُ عَلَيْكَ وَعَلَى النَّاسِ كُلِّهِمْ الْأَقِطْرَةُ وَالْمَعْرَ وَالْمَالِقُولُ وَعَلَى النَّاسِ كُلِّهِمْ الْأَقِطْرَةُ عَلَيْكَ وَعَلَى النَّاسِ كُلِّهِمْ الْأَقْولُ وَالْمُؤْمَ وَالْمُ عَلَى النَّاسِ كُلِّهُمْ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمَالِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ وَعَلَى النَّاسِ كُلِي الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُ

٤ - رَوَى زُرَارَةَ بْنِ أَعْيَنَ عَنْ الإِمَامِ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتُ ﴿ فِي رَجُلِ أَخْرَجَ فِطْرَتَهُ فَعَزَ لَمَا حَتَّى يَجِدَ لَمَا أَهْلَا؟. فَقَالَ عَلَيْتُ ﴿ فَا حَتَّى يُؤَدِّهَا إِلَى أَرْبَابِهَا ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٩، ص٥٣٢.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٢٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٤٣.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٩، ص٥٦.

## أحكام زكاة الفطرة

#### وجوب الفطرة:

١ – زكاة الفطرة واجبة كل عام بإجماع المسلمين، وذلك بعد انتهاء شهر الصيام حسب التفصيل القادم.

٢ - ولأن زكاة الفطرة من العبادات فتجب فيها نية التقرب إلى الله عز وجل كما هو الحال في زكاة المال.

٣- وتجب الفطرة على كل من كان عند غروب ليلة عيد الفطر، بالغاً، عاقلاً، حراً (أي غير مملوك لأحد)، غنياً، وواعياً (غير مُغمى عليه) -حسب المشهور في الأخيرين- والفرد يعطى الفطرة عن نفسه وعن من يعول حسب ما يأتي.

٤ - لا تجب الفطرة في أموال الطفل والمجنون بل تجب على من ينفق عليهما، ولو كان ولي الطفل والمجنون ينفق عليهما من أموالهما فلا تجب فطرتهما لا عليه ولا عليهما. أما من كان مغمى عليه عند هلال شوال فلا يُترك الاحتياط بإعطاء الفطرة من ماله.

٥ - والفقير الذي لا تجب عليه الفطرة هو الذي لا يقدر على تأمين معاشه ومعاش عياله حسب مستواه الاجتهاعي وحاجاته لسنة كاملة. فمن كان كذلك سقط عنه وجوب زكاة الفطرة، بل استحق أخذها باعتباره فقيراً، وقد مرّ تفصيل القول في الفقير عند بيان مصارف الزكاة.

٦ - والأساس في وجوب زكاة الفطرة هو أن يدخل على الشخص غروب ليلة عيد الفطر وهو جامع للشروط المذكورة، فلو كان غنياً ولكنه أصبح فقيراً قُبيل الغروب من ليلة العيد سقطت عنه الزكاة. ولو بلغ الصبى أو أفاق المجنون قبل الغروب بقليل وجبت عليه.

٧- ولو مات المكلف قبل غروب ليلة العيد لم يجب عليه شيء في تركته، أما لو مات بعد الغروب وجب إخراج فطرته وفطرة عياله من تركته.

#### مقدارها وجنسها:

٨- ويجب على المكلف أن يدفع الفطرة عن نفسه وعن كل فرد من أفراد أسرته الذين
 يعولهم، ومقدار الفطرة صاع واحد (حوالي ثلاثة كيلو غرامات) من الحنطة أو الشعير أو الرز

أو التمر أو الزبيب أو الذرة أو غيرها من الأطعمة.

والأحوط وجوباً انتخاب القوت الغالب في أهل البلد الذي يعيش فيه المكلف. والأحوط استحباباً اختيار واحد من الغلات الأربع (الحنطة والشعير والتمر والزبيب) إذا كان قو تاً غالباً للبلد.

9 - بإمكان المكلف أن يدفع نفس الطعام إلى الفقير، أو أن يدفع قيمته، ولو اختار دفع القيمة فالأحوط الاقتصار على النقود الرائجة، وعلى هذا فلا يُعطي جنساً آخر بعنوان القيمة احتياطاً. (فلا يدفع ثوباً مثلاً بقيمة صاع من الطعام).

• ١ - يجب أن يكون الطعام الذي يدفعه المكلف سالماً، فلا يكفي المعيب و لا الفاسد، كما يُشترط أن يكون خالصاً من الشوائب كالتراب وما شاكل، إلاّ إذا كان الخالص منه بمقدار الصاع، أو كان يسيراً ممّا يُتسامح فيه عرفاً.

۱۱- من وجبت عليه فطرة عدة أشخاص لا يجب عليه أن يدفع فطرة الجميع من جنس واحد، بل باستطاعته أن يدفع عن البعض الحنطة أو قيمتها مثلاً، وعن البعض الآخر الرز أو قيمته، وهكذا.

#### وقتها:

17 - وقت وجوب الفطرة هو ليلة العيد مع توافر الشرائط المذكورة إلى زوال يوم العيد لمن لم يصلِّ صلاة العيد. ولو أراد أن يصلي العيد فالأحوط إخراجها قبل الصلاة، فإن أخّر ذلك فإن كان قد عزلها دفعها بنية الفطرة. وإلا فالأحوط وجوباً دفعها أيضاً ولا يقصد الأداء أو القضاء.

١٣ - لا تقدم الفطرة على شهر رمضان، أما أثناءه فيجوز تقديمها على الأظهر،
 والاحتياط دفعها في وقتها.

#### العزل والنقل:

15- وبإمكان المكلف عزلها في وقتها (جنساً أو قيمة) ثم دفعها للفقير فيها بعد إن لم يكن قادراً على دفعها إليه في وقتها، والنية تتم عند عزلها والأحوط تجديدها عند إعطائها الفقير.

١٥ - الأحوط وجوباً عدم نقل زكاة الفطرة من بلده إلى بلد آخر إلاّ في حالة عدم

وجود المستحق، أو في حالة نقلها إلى الفقيه.

17 - لو عزل الفطرة وأخّر دفعها إلى المستحق فتلفت في هذه الفترة، فإن كان التأخير بسبب عدم إمكانية الدفع إلى المستحق لم يضمن، أما لو كان التأخير مع إمكانية الدفع كان ضامناً وعليه دفع البديل في حالة التلف.

#### فطرة العيال والضيف:

1V - يجب على المكلف أن يدفع الفطرة عن نفسه وعن كل من أُعتُبِر عياله عند دخول ليلة عيد الفطر سواء كان صغيراً أو كبيراً، مسلماً أو كافراً، واجب النفقة عليه أم لا، من الأقارب والأرحام أم غيره، حرّاً أو مملوكاً، وسواء كان يعيش مع المعطي وفي بلده أم لا (كولد الإنسان الذي يدرس في بلد آخر ولكنه لايزال عيالاً لأبيه).

10 - وتجب الفطرة على المضيِّف عن ضيفه الذي ينزل عنده قبل ليلة العيد وبرضاه ويستمر بقاؤه حتى دخول هلال شوال، شريطة أن يصدق عليه أنه يعوله، كأن يكون بقاؤه عنده مدة كافية سابقة على ليلة العيد أو لاحقة عليها والأحوط استحباباً دفع فطرة الضيف الذي يكون عنده في ليلة العيد مطلقاً. أما الضيف الذي ينزل عليه بعد غروب ليلة العيد فلا تجب فطرته على المضيِّف، وإن كان مدعوًا قبل ذلك.

۱۹ - الزوجة التي لا ينفق عليها زوجها، إن كان يعيلها غيره وجبت فطرتها على المعيل، وإن لم ينفق عليها أحد وجبت الفطرة عليها إن كانت غنية.

• ٢ - لا يجب دفع الفطرة عن الجنين إلا إذا وُلِدَ قبل غروب ليلة العيد. أما الرضيع ففطرته على أبيه إن كان ينفق على مرضعته (سواء كانت الأم أم غيرها) أما لو كان المنفق على المرضعة غير الأب ففطرة الرضيع على المُنفِق، ولو كان الإنفاق على المرضعة يتم من أموال الرضيع نفسه، سقطت الفطرة عنه.

٢١ - المطلّقة رجعياً إن كانت لاتزال تحت إعالة الزوج كانت فطرتها عليه، وإلاّ فلا.

٢٢ - لو كان المعيل فقيراً والمعال غنياً فالأقوى وجوب زكاة الفطرة على المعال نفسه.

٢٣ - لا يشترط في وجوب زكاة الفطرة أن يكون الإنفاق على العيال من المال الحلال،
 بل لو أنفق عليهم من الحرام كالمال المغصوب مثلاً، وجبت عليه فطرتهم أيضاً.

٢٤ - من وجبت فطرته على الغير (كالزوجة والأولاد والضيف) وجب احتياطاً أن

٢٥ - ومن وجبت عليه فطرة غيره (كالمضيف بالنسبة للضيف، ورب العيال بالنسبة لعائلته) لا يسقط عنه الوجوب على الأحوط إذا دفع الغير الزكاة عن نفسه بنفسه، إلا إذا كان بقصد التبرع نيابة عَمَّنْ وجبت عليه وبإذنه احتياطاً.

#### فطرة الأجير:

77- من استأجر شخصاً للعمل عنده واشترط ضمن العقد الإنفاق عليه وجبت عليه فطرته، أما لو اشترط أن يدفع له أجرة معينة ينفق منها على نفسه لم تجب الفطرة على رب العمل، والمعيار هو أن يصدق عرفاً على الأجير أنه أصبح عيالاً للمستأجر.

#### مصرف الفطرة:

٢٧ - يجوز صرف زكاة الفطرة في مصارف زكاة المال الثمانية التي مرّ ذكرها، ولكن
 الأحوط الاقتصار في صرفها على فقراء المؤمنين ومساكينهم. كما يجوز إنفاقها على أطفال
 المؤمنين الفقراء أو تمليكهم إياها.

٢٨ - لا تشــترط العدالة في الفقير الذي تُعطى له الفطرة، ولكن الأحوط عدم إعطائها
 إلى شارب الخمر والمتجاهر بالمعصية، كما لا يجوز دفع الفطرة لمن ينفقها في المعصية.

٢٩ - لا تُعطى فطرة غير الهاشمي إلى الهاشمي كما في زكاة المال، أما فطرة الهاشمي فتحل للهاشمي ولغيره.

• ٣٠ - الأحوط عدم إعطاء الفقير الواحد أقل من صاع من الطعام (ثلاثة كيلو غرامات) ولكن يجوز إعطاؤه أكثر من ذلك.

٣١ - لـ و ادعى شـخص الفقـ ر، لا يُعطى زكاةُ الفطرة إلا مع العلم بفقره سـابقاً، أو حصول الظن بصدقه من خلال ظاهر حاله أو شهادة مَن يُطْمَأَنُّ إلى قوله بذلك.

#### سنن الفطرة:

٣٢- يُستحب للفقير دفع زكاة الفطرة أيضاً، فإن كان له عائلة، وأراد أن يدفع الفطرة عنهم أيضاً إلا أنه لم يكن يقدر على دفع أكثر من صاع واحد، دفعه أولاً عن نفسه بنية الفطرة إلى أحد أفراد العائلة، ثم دفعه الآخذ بنية الفطرة عن نفسه إلى الثالث، وهكذا حتى يدفعها

الأخير إلى فقير خارج العائلة.

٣٣- يستحب في إعطاء الفطرة تقديم الفقراء من الأقرباء، ثم الفقراء من الجيران، ثم الفقراء من الجيران، ثم الفقراء من أهل العلم والفضل، ولو كانت هناك مرجحات أخرى استحب التقديم على أساسها.

٣٤ - يستحب دفع الفطرة عن الطفل المولود ما بين غروب ليلة العيد إلى ما قبل الزوال من يوم العيد.

٣٥- وكذلك يستحب الدفع إذا بلغ الصبي أو أفاق المجنون، أو أسلم الكافر ما بين غروب ليلة العيد إلى ما قبل الزوال من العيد.

## القسم الثالث: الإنفاق والصدقات

## الإنفاق والصدقات في القرآن الكريم

الإنفاق في سبيل الله نتيجة مباشرة للإيهان بالله وعلامة على عمق اليقين بالله وبأنه والهب الحياة والغنى والملك والهدى.

وشخصية المسلم تتميز بأنها معطاءة، وعطاؤها ليس من أجل شهرة أو رياء، بل في سبيل الله، ووفق المنهاج الذي رسمه الله لها.

وقد تحدث القرآن عن الإنفاق والتصدق في الكثير من السور، الأمر الذي يكشف عن أهمية الموضوع ودوره في إقامة الكيان الاجتهاعي، إلا أن الحديث في الآيات ٢٦١ إلى ٢٧٤ من سورة البقرة يتميز بالجوانب النفسية للإنفاق والتي تعالجها سورة البقرة أكثر من غيرها، فالإنفاق هنا جاء كمظهر من مظاهر الإيهان بالله واليوم الآخر، فلنتدبر معاً في هذه الآيات الكريمة:

#### ١- الإخلاص في الإنفاق:

إن الله الذي وهب لنا الحياة ونعمها يأمرنا بأن نقدّم له بعضاً ممّا أعطانا، حتى يعوِّ ضنا عنه أضعافاً مضاعفة. إنّ ما نقدّم لله لن يضيع، بل مثله كالحبّة التي ندفنها تحت الأرض، فهي لا تنتهي، بل الحبة التي ناكلها هي التي تنتهي، أما التي سترناها تحت الأرض فهي تنمو و تنمو حتى تصبح مئات الحبّات، هذا صنع الله؛ إنه يأخذ منك قدراً بسيطاً من المال تنفقه في سبيله و تتصدق به على عباده فيضاعفه لك. قال الله سبحانه: ﴿مَثَلُ ٱلّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ كَمَثُلِ حَبّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِ سُنْبُهَةٍ مِّأَتُهُ حَبّةٍ وَاللهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاءً وَاللهُ وَاسِعُ عَلِيمُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٦١.

فالإنفاق في سبييل الله نوع من الاستثمار في الحياة الدنيا والآخرة، ولكن هذا الاستثمار مهدد بالخسارة، لو لم يحافظ عليه صاحبه، ويقاوم شهوة الشهرة والسلطة، فالمؤمن لا يتبع إنفاقه بالمن والأذى، ولا يسعى لإشباع شهوة الشهرة أو السلطة في نفسه عن طريق الإنفاق، بأن يتعالى على الفقير، أو يتجبر عليه بغير حق، ويكون لنفسه طبقة ضد الفقراء. قال الله سبحانه: ﴿ الّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمُ فِي سَبِيلِ اللّهِ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَا أَنفَقُواْ مَنّا وَلا أَذُى لَهُمُ آجُرُهُمْ عِند رَبِّهِم وَلا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (١).

ثم يؤكد القرآن هذا الشرط الصعب في الإنفاق، والذي يحتاج تحقيقه إلى ترويض شديد للنفس الأمارة بالسوء، وردع دائم للشهوات الشيطانية فيها، فيقول: ﴿ فَوَلُّ مَعْرُوفُ وَمُغْفِرَةٌ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَنْبَعُهَا ٓ أَذَى وَاللَّهُ غَنِي كَلِيمٌ ﴾ (٢).

فلو لم يدفع الغني ماله للفقراء، ولكنه يجالسهم ويحسب نفسه واحداً منهم ويعتبرهم إخوانه ولم يتسلط عليهم، بل إذا صدرت منهم خطيئة صبر عليها وغفرها لهم؛ هذا أفضل عند الله من أن يدفع ماله بدافع السيطرة عليهم، وتذليل كرامتهم، وتكوين حالة طبقية في الأمة.

ويتابع القرآن الحديث عن الفكرة ذاتها بكلمة توجيهية للمؤمنين يحلِّر فيها من أنَّ صدقاتهم سوف تتبخَّر، بل وتحترق، بمجرد استخدامها في سبيل السيطرة على الفقراء والمحرومين، ولا تعود الصدقات سبباً لنمو المال، ولا لرحمة الله في الآخرة.

ويضرب لنا مثلاً موضّحاً: أرأيت كيف يبطل الإنسان عمل الخير؟ إنه أشبه شيء بأرض جبلية صمّاء، جمع الفلاح حفنة من التراب عليها ليزرع فيها، ولكن سيول المطر ذهبت بتلك الحفنة من التراب، فعادت الأرض كطبيعتها الأولى لا تصلح للزرع، هكذا هو الذي ينفق ماله، ثم يستخدم إنفاقه للسيطرة، كالصحراء لا تصلح لنبات الخير: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لا بُطِلُوا صَدَقَتِكُم بِالْمَنِ وَالْأَذَى كَأَلَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ، رِئَاءَ النّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيُوْمِ الْآخِرِ فَمَثُلُهُ كَمَثُلِ صَفُوانِ عَلَيْهِ تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ وَصَلَدًا لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوأً وَاللّهُ لا يَهْدِى الْقَوْمُ اللّهُ وَاللّهُ لا يَهْدِى اللّهُ وَاللّهُ لا يَهْدِى اللّهُ وَاللّهُ لا يَهْدِى اللّهُ لا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُواً وَاللّهُ لا يَهْدِى الْقَوْمُ اللّهُ لا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُواً وَاللّهُ لا يَهْدِى اللّهُ لا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُواً وَاللّهُ لا يَهْدِى اللّهُ لا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُواً وَاللّهُ لا يَهْدِى اللّهِ اللّهُ لا يَعْدِي مِمَّا كَسَبُواً وَاللّهُ لا يَهْدِى اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ لا يَعْدِي اللّهُ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كُسَابُواً وَاللّهُ لا يَعْدِي اللّهُ وَاللّهُ لا يَعْدِي اللّهُ وَاللّهُ لا يَعْدِي اللّهُ وَاللّهُ لا يَعْدِي اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا لَهُ اللّهُ وَاللّهُ لا يَعْدِي اللّهُ وَاللّهُ لا يَعْدِي اللّهُ مَا لَا يَعْدِي اللّهُ مَا لا يَعْدَالْكُونِ مَا لَوْمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وهناك مثل آخر، يعاكس هذا المثل تماماً، إنه مثل المؤمنين المخلصين لله في إنفاقهم؛ إنهم سوف يحصلون على ثلاث فوائد:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ٢٦٤.

أحكام الزكاة وفقه الصدقات.....

الأولى: اكتساب مرضاة الله.

الثانية: تزكية أنفسهم، وتربيتها على التقوى والعطاء.

الثالثة: جنى ثمار العطاء في شكل ثواب عظيم في الدنيا والآخرة.

﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثُلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلُّ فَطَلُّ ۗ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ (١).

ويضرب الله مثلاً رائعاً لما يصيب الإنسان من خيبة أمل بسبب إحباط أعماله، يوم يحتاج إلى الجزاء، فيكتشف أن لذة الشهرة أو السيطرة التي أرادها من عمله فأتبعه بالمن والأذى، قد ذهبت بخيراته وأصبحت هباءً منثوراً، يقول ربنا: ﴿ أَيُودُ أُحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُۥ جَنَّةٌ مِن نَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ لَهُ, فِيهَا مِن كُلِّ ٱلثَّمَرَتِ وَأَصَابَهُ ٱلْكِبَرُ وَلَهُ, ذُرِيَّةٌ مُعَفَآءُ فَأَصَابَهَ وَعُصَارُ فِيهِ نَارُ فَأَحْرَقَ لَكُ مُنْ كَذُلِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيكتِ لَعَلَكُمْ تَتَفَكَّرُونَ ﴾ (٢).

#### ٢- إنفاق الطيب لا الخبيث:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُوا مِن طَيِّبَتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّاۤ أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضُ وَلَا تَيَمَّمُوا ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِعَاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ۚ وَٱعْلَمُوٓاْ أَنَّ ٱللّهَ غَنِيُّ حَكِمِيلًا ﴾ (").

فعليكم باختيار أفضل ما عندكم، سواء ما حصلتم عليه بالجهد، كالمال والبناء وما صنعتم بأيديكم، أو ما لم تصرفوا فيه جهداً، كالزرع والضرع.. المهم أن تختاروا أفضل أموالكم لتقدموه لله، ولا تتوجهوا نحو الخبيث لتختاروه للإنفاق. وفكّروا لو انعكس الأمر، وكنتم أنتم الفقراء، فهل كنتم تقبلون بهذا الخبيث؟.

#### ٣- آثار الإنفاق:

ثم يحذِّرنا القرآن من الاستجابة لإيحاءات الشيطان الذي ينادينا من داخل أنفسنا بألَّا تنفقوا لأنكم سوف تصبحون فقراء لو أنفقتم: ﴿ الشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِالْفَحْسَاءِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، آية: ٢٦٨-٢٦٩.

كلا.. إنَّ الإنفاق يدوِّر الثروة بين الناس، ويسبّب انتعاش الاقتصاد، وبالتالي استفادة الجميع، وحتى يدعوكم الله إلى العطاء، فإنه يدعوكم إلى أفضل منه. ومن جهة أخرى، فإن الشيطان يخوِّ فكم من الفقر، فتمسكون أيديكم فيكرهكم الناس، وتنتشر البغضاء، وتتولد منها الفحشاء، أوليس الأفضل هو الإنفاق حتى تنتشر المحبة والوئام بدل الحقد والكراهية.

إن تأثير العطاء في الرخاء الاقتصادي، تأثير فطري ترعاه سنة الله في الحياة، سواءٌ علم الناس بالعطاء والإنفاق أم لا، لأن علم الناس بذلك أو جهلهم ليس له أثر في مدى تأثير العطاء والإنفاق في نمو الاقتصاد.

#### ٤- كتمان الإنفاق:

ويكفي أن الله يعلم بذلك، إذ هو الذي يضاعف الثروة بالإنفاق لا الناس، يقول الله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَنفَقَتُم مِّن نَفَقَةٍ أَوۡ نَذَرۡتُم مِّن نَكَذرِ فَإِكَ اللَّهَ يَعۡلَمُهُۥ وَمَا لِلظَّالِمِيكَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ (١٠).

وهكذا مهَّدت هذه الآية للحديث عن كتهان الإنفاق، فهادام الإنفاق في سبيل الله وليس بهدف الاستعلاء على الناس، فهو عمل صالح ولا يضره علم الناس به، ولكن كتهانه أفضل لأنه يبعد العمل عن هو اجس النفس ووساوس الشيطان: ﴿ إِن تُبُدُوا ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِماً هِيَ لَانَ تُخَفُوها وَتُوْتُوها اللَّهُ قَرَاءَ فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّعَاتِكُمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرٌ ﴾ (٢).

ولأن الإنفاق ينبغي أن يكون في سبيل الله، فليست القيادة الإسلامية إلا قناة للمال المُنفَق توصله إلى مستحقيه، وهي ليست مسؤولة عن إنفاق الأغنياء أكثر من ذلك، إنّما المسؤول الأول عن أعمال الشخص هو ذاته، لأن فوائده وأضراره تصيبه مباشرة: ﴿ لَيْ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ وَلَنْكِنَ اللّهَ يَهْدِى مَن يَشَاءً وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلِأَنفُسِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلَيْكَمُ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴾ (٣).

#### ٥- مصارف الإنفاق:

ويبقى السؤال: أين ننفق الأموال؟ ولمن؟.

تجيب الآية الكريمة على ذلك: ﴿ لِلْفُ قَرَآءِ الَّذِينَ أُحْصِرُواْ فِ سَبِيلِ اللَّهِ لَا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ٢٧١.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ٢٧٢.

أحكام الزكاة وفقه الصدقات.....

يَسْتَطِيعُونَ ضَرَّبًا فِ ٱلْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُ أَغْنِيآ مِن ٱلتَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَهُمْ لَا يَسْعَلُونَ ٱلنَّاسِ إِلْحَافًا وَمَا تُنفِقُواْ مِنْ خَيْرٍ فَإِنَ ٱللَّهَ بِهِ عَلِيمُ ﴾(١).

والكلمة الأخيرة هي: أن على الإنسان ألَّا يضع حداً لإنفاقه في سبيل الله، بل عليه أن ينفق كلم وجد ثغرة في المجتمع ويكون مِن: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُواَلَهُم بِٱلْتَيلِ وَٱلنَّهَارِ سِرًّا وَعَلانِيكَةً فَلَهُم أَجَّرُهُم عِندَرَتِهِم وَلاَخُوفُ عَلَيْهِم وَلاَهُم يَحْزَنُونَ ﴾ (١).

# الإنفاق والصدقات في السنة الشريفة

وقد قام الرسول العظيم عليه ، وأئمة الهدى المسلمين في الإنفاق والتصدُّق، وقد رويت عنهم المسلمين في الإنفاق والتصدُّق، وقد رويت عنهم الإنفاق والصدقات:

#### آثار الصدقة:

١ - رَوَى عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ إِنَّ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ الصَّدَقَةُ
 تَدْفَعُ مِيتَةَ السَّوْءِ» (٣).

٢ - وَرَى السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ قَالَ: (قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ قَوا فَإِنَّ اللهُ عَلَيْ قَوا رَحِمَكُمُ اللهُ) (٤).
 الصَّدَقَةَ تَزِيدُ فِي الْمَالِ كَثْرَةً فَتَصَدَّقُوا رَحِمَكُمُ اللهُ) (٤).

٣- رَوَى زُرَارَةَ عَنِ الإِمَامِ الصَّادِقِ عَلَيَتُ ﴿ - فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «اسْتَنْزِلُوا الرِّزْقَ بِالصَّدَقَةِ مَنْ أَيْقَنَ بِالخَلَفِ جَادَ بِالْعَطِيَّةِ إِنَّ الله يُنْزِلُ المَعُونَةَ عَلَى قَدْرِ الْتُونَةِ»(٥).

٤ - عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيَكَ : دَاوُوا مَرْضَاكُمْ بِالصَّدَقَةِ وَادْفَعُوا الْبَلَاءَ بِالدُّعَاءِ وَاسْتَنْزِلُوا الرِّزْقَ بِالصَّدَقَةِ فَإِنَّهَا تُفَكُّ مِنْ بَيْنِ لِحُيِّ سَبْعِ الَّةِ شَيْطَانٍ» (٢٠).

٥ - عَنِ الْحُسَنِ بْنِ عَبْدِ الله بْنِ مُحُمَّدِ بْنِ الْعَبَّاسِ عَنْ أَبِيهِ عَنِ الْإِمَامِ الرِّضَا عَنْ آبَائِهِ عَلَيْتَ لِلا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، آية: ٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٦٧.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٩، ص٠٣٧.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤٧٣.

٤٦٤ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

قَالَ: «قَالَ النَّبِيُّ ﴿ فَيْ الْحَيْثِ: خَيْرُ مَالِ المُّرْءِ وَذَخَائِرِهِ الصَّدَقَةُ »(١).

٦ - وَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «بَاكِرُوا بِالصَّدَقَةِ فَمَنْ بَاكْرَ بِمَا لَمْ يَتَخَطَّاهُ الْبَلَاءُ»(٢).

## كمال الإيمان:

٧- عَنِ الْفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ عَلَيَكُ يَقُولُ: لَا يَكُمُلُ إِيهَانُ الْعَبْدِ حَتَّى يَكُونَ فِيهِ أَرْبَعُ خِصَالٍ: يُحْسِنُ خُلُقَهُ وَتَسْخُو نَفْسُهُ وَيُمْسِكُ الْفَضْلَ مِنْ قَوْلِهِ وَيُخْرِجُ الْفَضْلَ مِنْ مَالِهِ»(٣).

## يد الله:

٨ - رَوَى مَالِكِ بْنِ نَضْلَةَ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﴿ عَلَيْهِ عَالَاتُهُ: فَيَدُ الله الْعُلْيَا، وَيَدُ الله الْعُلْيَا، وَيَدُ اللَّا يُعِلَى اللَّهِ عَلَيْهِا، وَيَدُ السَّائِلِ السُّفْلَى، فَأَعْطِ الْفَضْلَ وَلَا تُعْجِزْ نَفْسَكَ» (٤٠).

#### ولو بالقليل:

9 - عَنْ أَبِي جَمِيلَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ قَوْا وَلَوْ بِصَاعِ مِنْ تَمْرٍ، وَلَوْ بِبَعْض صَاعٍ وَلَوْ بِقَبْضَةٍ وَلَوْ بِبَعْض قَبْضَةٍ، وَلَوْ بِتَمْرَةٍ وَلَوْ بِشِقِّ تَمُوةٍ، فَمَنْ لَمَّ يَجِدُ فَبِكَلِمَةٍ طَيِّبَةٍ، فَإِنَّ أَحَدَّكُمْ لَاقِي الله فَقَائِلٌ لَهُ: أَلَمُ أَفْعَلْ بِكَ، أَلَمُ أَخْعَلْكَ سَمِيعاً بَصِيراً، أَلَمُ أَجْعَلْ لَكَ مَالًا، وَوَلَداً؟. فَيَقُولُ: بَلَى.

فَيَقُولُ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى: فَانْظُرْ مَا قَدَّمْتَ لِنَفْسِكَ. قَالَ: فَيَنْظُرُ قُدَّامَهُ وَخَلْفَهُ وَعَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ، فَلَا يَجِدُ شَيْئاً يَقِي بِهِ وَجْهَهُ مِنَ النَّارِ»(٥٠).

#### لقمة بلقمة:

٠١٠ عَنْ مُوسَى بْنِ أَبِي الْحَسَنِ عَنْ الإِمَامِ أَبِي الْحُسَنِ الرِّضَا عَلِيَكَ فَالَ: «ظَهَرَ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ قَالَ: «طَهَرَ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ قَحْطٌ شَدِيدٌ سِنِينَ مُتَوَاتِرَةً وَكَانَ عِنْدَ امْرَأَةٍ لُقْمَةٌ مِنْ خُبْزِ فَوَضَعَتْهُ فِي فَمِهَا لِتَأْكُلَهُ فَنَادَى السَّائِلُ يَا أَمَةَ الله الجُّوعُ. فَقَالَتِ المُرْآةُ: أَتَصَدَّقُ فِي مِثْلِ هَذَا الزَّمَانِ فَأَخْرَ جَتْهَا مِنْ فِيهَا

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٩، ص١٣٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٩، ص ٢٧١.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٧٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٩، ص٩٧٩.

أحكام(لزكاة وفقه الصدقات.....

وَدَفَعَتْهَا إِلَى السَّائِلِ، وَكَانَ لَهَا وَلَدٌ صَغِيرٌ يَحْتَطِبُ فِي الصَّحْرَاءِ فَجَاءَ الذِّنْبُ فَحَمَلَهُ فَوَقَعَتِ الصَّيْحَةُ فَعَدَتِ الْأُمُّ فِي أَثْرِ الذِّنْبِ فَبَعَثَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى جَبْرَئِيلَ عَلِيَّةٍ فَأَخْرَجَ الْغُلَامَ مِنْ فَمِ الضَّيْحَةُ فَعَدَتِ الْأُمُّ فِي أَثْرِ الذِّنْبِ فَبَعَثَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى جَبْرَئِيلَ عَلِيَّةٍ فَا أَمُّهُ اللهُ أَرْضِيتِ لُقُمَةً بِلُقُمَةٍ» (١).

## الله يتلقفها:

١١ - رَوَى زُرَارَةَ عَنْ سَالِم بْنِ أَبِي حَفْصَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَ الله يَقُولُ: مَا مِنْ شَيْءٍ إِلَّا وَقَدْ وَكَلْتُ بِهِ مَنْ يَقْبِضُهُ غَيْرِي إِلَّا الصَّدَقَةَ فَإِنِّي أَتَلَقَّفُهَا بِيَدِي تَلَقُّفاً حَتَى إِنَّ اللهُ عَلَى الرَّجُلُ فَلُوَّهُ وَفَصِيلَهُ فَيَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَهُوَ مِثْلُ أُحُدٍ وَأَعْظَمُ مِنْ أُحُدٍ»(٢).

## بكّروا بها:

١٢ - رَوِى عَنْ أَبِي وَلَّادٍ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهُ عَلَيْتَ لِذَّ يَقُولُ: بَكِّرُوا بِالصَّدَقَةِ وَارْغَبُوا فِيهَا، فَهَا مِنْ مُؤْمِنٍ يَتَصَدَّقُ بِصَدَقَةٍ يُرِيدُ بِهَا مَا عِنْدَ الله لِيَدْفَعَ اللهُ بِهَا عَنْهُ شَرَّ مَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ "". إِلَى الْأَرْضِ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ "".

#### ترد القضاء:

١٣ - رَوَى أَنسِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ الإمَامِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْ فِي وَصِيَّةِ النَّبِيِّ قَالَ: «يَا عَلِيُّ! الصَّدَقَةُ تَرُدُّ الْقَضَاءَ الَّذِي قَدْ أُبْرِمَ إِبْرَاماً. يَا عَلِيُّ صِلَةُ النَّبِيِّ قَدْ أُبْرِمَ إِبْرَاماً. يَا عَلِيُّ صِلَةُ النَّبِيِّ قَدْدُ أَبْرِمَ إِبْرَاماً. يَا عَلِيُّ الصَّدَقَةُ وَذُو رَحِمٍ مُحْتَاجٌ. يَا عَلِيُّ! لَا خَيْرَ فِي الْقَوْلِ إِلَّا مَعَ الْفِعْلِ الرَّحِمِ مُحْتَاجٌ. يَا عَلِيُّ! لَا خَيْرَ فِي الْقَوْلِ إِلَّا مَعَ الْفِعْلِ وَلَا فِي الصَّدَقَةِ إِلَّا مَعَ النَّيَّةِ» (١٤).

### تدفع ميتة السوء:

١٤ - عَنْ سَالِم بْنِ مُكْرَمٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ لِلهِ قَالَ: «مَرَّ يَهُودِيُّ -بِالنَّبِيِّ - إِلَى أَنْ قَالَ: فَقَالَ النَّبِيُّ مَوْدِيُّ -بِالنَّبِيِّ - إِلَى أَنْ قَالَ: فَقَالَ النَّبِيُّ مَوْدِيٌّ يَعَضُّهُ أَسْوَدُ فِي قَفَاهُ فَيَقْتُلُهُ.

قَالَ: فَذَهَبَ الْيَهُودِيُّ فَاحْتَطَبَ حَطَباً كَثِيراً فَاحْتَمَلَهُ، ثُمَّ لَمْ يَلْبَثْ أَنِ انْصَرَف.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٩، ص٠٣٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٨٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٨٤.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٨٤.

فَقَالَ لَهُ رَسُولُ الله ﷺ: ضَعْهُ فَوَضَعَ الْحُطَبَ فَإِذَا أَسْوَدُ فِي جَوْفِ الْحُطَبِ عَاضٌ عَلَى عُودٍ. فَقَالَ ﷺ يَا يَهُودِيُّ أَيَّ شَيْءٍ عَمِلْتَ الْيَوْمَ؟.

فَقَالَ: مَا عَمِلْتُ عَمَلًا إِلَّا حَطَبِي هَذَا احْتَمَلْتُهُ فَجِئْتُ بِهِ وَكَانَ مَعِي كَعْكَتَانِ فَأَكَلْتُ وَاحِدَةً وَتَصَدَّقْتُ بِوَاحِدَةٍ عَلَى مِسْكِينٍ.

فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: بِهَا دَفَعَ اللهُ عَنْهُ. وَقَالَ ﷺ: إِنَّ الصَّدَقَةَ تَدْفَعُ مِيتَةَ السَّوْءِ عَنِ الْإِنْسَانِ»(۱).

١٥ - رَوَى مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم قَالَ: «كُنْتُ مَعَ أَبِي جَعْفَر عَلِيَنَا فِي مَسْجِدِ الرَّسُولِ وَالْكَثَ فَعَ أَبِي جَعْفَر عَلِيَنَا فِي مَسْجِدِ الرَّسُولِ وَالْكَثَ فَا اللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَلَى رَجُلٍ فَلَمْ تَضُرَّهُ، وَأَصَابَتْ رِجْلَهُ.

فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيْكُلانِ: سَلُوهُ أَيَّ شَيْءٍ عَمِلَ الْيَوْمَ؟.

فَسَأَلُوهُ، فَقَالَ: خَرَجْتُ وَفِي كُمِّي تَمْرٌ فَمَرَرْتُ بِسَائِلٍ فَتَصَدَّقْتُ عَلَيْهِ بِتَمْرَةٍ.

فَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ غَلِيتَ لِإِذْ: بِهَا دَفَعَ الله عَنْكَ ١٤٠٠.

#### تدفع النحوس:

١٦ – عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَسْبَاطٍ عَمَّنْ رَوَاهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ قَالَ: «كَانَ بَيْنِي وَبَيْنَ رَجُلِ قِسْمَةُ أَرْضٍ وَكَانَ الرَّجُلُ صَاحِبَ نُجُومٍ وَكَانَ يَتَوَخَّى سَاعَةَ السُّعُودِ فَيَخْرُجُ فِيهَا وَأَخْرُجُ أَنَّا فِي سَاعَةِ السُّعُودِ فَيَخْرُجُ فِيهَا وَأَخْرُجُ أَنَّا فِي سَاعَةِ النُّحُوسِ فَاقْتَسَمْنَا فَخَرَجَ لِي خَيْرً الْقِسْمَيْنِ فَضَرَبَ الرَّجُلُ يَدَهُ الْيُمْنَى عَلَى الْيُسْرَى.

ثُمَّ قَالَ: مَا رَأَيْتُ كَالْيَوْم قَطُّ. قُلْتُ: وَيْلَ الْآخِرِ وَمَا ذَاكَ؟!.

قَالَ: إِنِّي صَاحِبُ نُجُوم أَخْرَجْتُكَ فِي سَاعَةِ النُّحُوسِ وَخَرَجْتُ أَنَا فِي سَاعَةِ السُّعُودِ. ثُمَّ قَسَمْنَا فَخَرَجَ لَكَ خَيْرُ الْقِسْمَيُّنِ.

فَقُلْتُ: أَلَا أُحَدِّثُكَ بِحَدِيثٍ حَدَّثَنِي بِهِ أَبِي قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله وَ اللهُ عَنْهُ مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَدْفَعَ اللهُ عَنْهُ نَحْسَ يَوْمِهِ وَمَنْ أَحَبَّ أَنْ يُدْهِبَ اللهُ عَنْهُ نَحْسَ يَوْمِهِ وَمَنْ أَحَبَّ أَنْ يُدْهِبَ اللهُ عَنْهُ نَحْسَ لَيْلَتِهِ ثُمَّ قُلْتُ وَإِنِّي افْتَتَحْتُ خُرُوجِي اللهُ عَنْهُ نَحْسَ لَيْلَتِهِ ثُمَّ قُلْتُ وَإِنِّي افْتَتَحْتُ خُرُوجِي اللهُ عَنْهُ نَحْسَ لَيْلَتِهِ ثُمَّ قُلْتُ وَإِنِّي افْتَتَحْتُ خُرُوجِي بِصَدَقَةٍ فَهَذَا خَيْرٌ لَكَ مِنْ عِلْمِ النَّجُومِ» (٣).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٨٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٨٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٩٢.

أحكام الزكاة وفقه الصدقات.....

#### صدقة الليل والنهار:

١٧ - عَنْ مُعَلَّى بْنِ خُنَيْسٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكِ فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «إِنَّ صَدَقَةَ اللَّيْلِ تُطْفِئُ غَضَبَ الرَّبِّ وَتَمْحُو الذَّنْبَ الْعَظِيمَ وَتُهُوِّنُ الْجِسَابَ وَصَدَقَةَ النَّهَارِ تُثْمِرُ الْمَالَ وَتَزِيدُ فِي الْعُمُرِ» (١٠).

#### صدقة السر:

١٨ - عَنْ عَبْدِ الله بْنِ الْوَلِيدِ الْوَصَّافِيِّ عَنْ الإِمَامِ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكَ لِذَ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله الله صَدَقَةُ السِّرِّ تُطْفِئُ غَضَبَ الرَّبِّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى» (٢٠).

١٩ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيَّ الْ يَقُولُ: إِنَّ أَفْضَلَ مَا يَتَوَسَّلُ بِهِ الْمُتَوَسِّلُونَ الْإِيمَانُ بِاللهُ.. إِلَى أَنْ قَالَ: وَصِلَةُ الرَّحِمِ فَإِنَّهَا مَثْرَاةٌ لِلْمَالِ مَنْسَأَةٌ فِي الْأَجَلِ، وَصَدَقَةُ السِّرِّ فَإِنَّهَا تُطْفِئُ الْخُووفِ فَإِنَّهَا تَدْفَعُ مِيتَةَ وَتَطْفِئُ عَضَبَ الله عَزَّ وَجَلَّ وَصَنَائِعُ المُعْرُوفِ فَإِنَّهَا تَدْفَعُ مِيتَةَ السَّوْءِ وَتَقِي مَصَارِعَ الْهُوَانِ "".

## إمام المتصدِّقين:

٢٠ - رَوَى مُحَمَّدِ بْنِ مُمْرَانَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ الإمَامِ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْكِ وَفِيهِ الصَّرَرُ مِنَ الدَّنَافِيرِ بْنَ الْحُسَيْنِ عِيْكِ كَانَ يَخْرُجُ فِي اللَّيْلَةِ الظَّلْمَاءِ فَيَحْمِلُ الْجِرَابَ عَلَى ظَهْرِهِ وَفِيهِ الصُّرَرُ مِنَ الدَّنَافِيرِ وَالدَّرَاهِم وَرُبَّمَا حَمَلَ عَلَى ظَهْرِهِ الطَّعَامَ أَوِ الحُطَبَ حَتَّى يَأْتِي بَاباً بَاباً فَيَقْرَعَهُ، ثُمَّ يُنَاوِلَ مَنْ يَخْرُجُ وَالدَّرَاهِم وَرُبَّمَا حَمَلَ عَلَى ظَهْرِهِ الطَّعَامَ أَوِ الحُطَبَ حَتَّى يَأْتِي بَاباً بَاباً فَيَقْرَعَهُ، ثُمَّ يُنَاوِلَ مَنْ يَخْرُجُ إِلْكَ فَعَلِمُوا أَنَّهُ كَانَ عَلِيَّ بْنَ إِلَيْهِ وَكَانَ يُغَلِمُوا أَنَّهُ كَانَ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ عِيْكِ .
 الحُسَيْنِ عَلِيْكِ .

وَلَّا وُضِعَ عَلَى المُغْتَسَلِ نَظَرُوا إِلَى ظَهْرِهِ وَعَلَيْهِ مِثْلُ رُكَبِ الْإِبِلِ مِمَّا كَانَ يَعْمِلُ عَلَى ظَهْرِهِ إِلَى مَنَاذِلِ الْفُقَرَاءِ وَالْمُسَاكِينِ، وَلَقَدْ خَرَجَ ذَاتَ يَوْمٍ وَعَلَيْهِ مِطْرَفُ خَرِّ فَتَعَلَّقَ مِا لَهُ سَائِلٌ فَتَعَلَّقَ بِالْمُطْرَفِ فَمَضَى وَتَرَكَهُ وَكَانَ يَشْتَرِي الْخُزَّ فِي الشِّتَاءِ فَإِذَا جَاءَ الصَّيْفُ بَاعَهُ وَتَصَدَّقَ بِثَمَنِهِ.. إِلَى أَنْ قَالَ: وَكَانَ يَعُولُ مِائَةَ أَهْلِ بَيْتٍ مِنْ فُقَرَاءِ المُدِينَةِ وَكَانَ يُعْجِبُهُ أَنْ يَحْضُرَ طَعَامَهُ الْيَتَامَى وَالْأَضِرَّاءُ، وَالزَّمْنَى وَالمَسَاكِينُ الَّذِينَ لَا حِيلَةَ لَهُمْ وَكَانَ يُنَاوِلُهُمْ بِيَدِهِ وَمَنْ كَانَ لَهُ مِنْهُمْ عِيَالٌ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٩٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٩، ص٥٩٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص٩٦.

٤٦٨ ......أحكامُ العِبَ اداتِ

حَمَّلَهُ مِنْ طَعَامِهِ إِلَى عِيَالِهِ وَكَانَ لَا يَأْكُلُ طَعَاماً حَتَّى يَبْدَأَ وَيَتَصَدَّقَ بِمِثْلِهِ (۱).

٢١ - عَنْ سُـفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ قَالَ: «رَأَى الزُّهْرِيُّ عَلِيَّ بْنَ الحُسَيْنِ بَيْنَا لَيْلَةً بَارِدَةً مَطِيرَةً وَعَلَى ظَهْرِهِ دَقِيقٌ وَحَطَبٌ وَهُوَ يَمْشِي فَقَالَ لَهُ يَا ابْنَ رَسُولِ الله ﷺ مَا هَذَا؟.

قَالَ عَلَيْتُ إِذ أُرِيدُ سَفَراً أُعِدُّ لَهُ زَاداً أَهْمِلُهُ إِلَى مَوْضِعٍ حَرِيزٍ.

فَقَالَ الزُّهْرِيُّ: فَهَذَا غُلَامِي يَحْمِلُهُ عَنْكَ. فَأَبَى. قَالَ:أَنَا أَهْمِلُهُ عَنْكَ فَإِنِّي أَرْفَعُكَ عَنْ مَالِهِ.

فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ الْخُسَيْنِ عَلَيْكُمْ: لَكِنِّي لَا أَرْفَعُ نَفْسِي عَمَّا يُنْجِينِي فِي سَفَرِي وَيُحْسِنُ وُرُودِي عَلَى مَا أَرِدُ عَلَيْهِ أَسْأَلُكَ بِحَقِّ الله لَّا مَضَيْتَ لِحَاجَتِكَ وَتَرَكْتَنِي.

فَانْصَرَفَ عَنْهُ. فَلَمَّا كَانَ بَعْدَ أَيَّامٍ قَالَ لَهُ: يَا ابْنَ رَسُولِ الله لَسْتُ أَرَى لِذَلِكَ السَّفَرِ الَّذِي ذَكَرْ تَهُ أَثَر اً.

قَالَ عَلَيْتُ اللهِ ، يَا زُهْرِيُّ لَيْسَ مَا ظَنَنْتَ وَلَكِنَّهُ اللَّوْتُ وَلَهُ كُنْتُ أَسْتَعِدُّ إِنَّهَا الِاسْتِعْدَادُ لِلْمَوْتِ تَجَنُّبُ الْحُرَامِ وَبَذْلُ النَّدَى وَالْخَيْرِ»(١).

## في يد اللَّه:

" ٢٢ - عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ - فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلِيَ اللهُ عَلِيَ أَنْ تَقَعَ فِي أَثْقَالَ أَنْ تَقَعَ فِي يَدِ الرَّبِّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَبْلَ أَنْ تَقَعَ فِي يَدِ الرَّبِّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَبْلَ أَنْ تَقَعَ فِي يَدِ الْعَبْدِ» (٣).

٢٣ - رُوِيَ أَنَّ الإِمَامَ زَيْنُ الْعَابِدِينَ عَلَيْتَ لِرِّ "يُقَبِّلُ يَدَهُ عِنْدَ الصَّدَقَةِ، فَقِيلَ لَهُ فِي ذَلِكَ، فَقَالَ عَلَيْتَ لِإِ: إِنَّهَا تَقَعُ فِي يَدِ السَّائِلِ»(٤٠).

٢٤ - رُوِيَ أَنَّ رَسُولُ الله ﴿ قَالَ: «مَا تَقَعُ صَدَقَةُ المُؤْمِنِ فِي يَدِ السَّائِلِ حَتَّى تَقَعَ فِي يَدِ اللَّه عُرَى أَنَّ رَسُولُ الله عُمَّ تَلَا هَذِهِ الْآيَةَ: ﴿ أَلَمُ يَعُ لَمُواْ أَنَّ ٱللهَ هُو يَقُبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَاتِ ﴾ (٥)» (٢٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٩، ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٩، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤٣٣.

<sup>(</sup>٥) سورة التوبة، آية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤٣٤.

أحكام الزكاة وفقه الصدقات.....

٥٧- رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: الصَّدَقَةُ بِعَشَرَةٍ وَالْقَرْضُ بِثَمَانِيَةَ عَشَرَ، وَصِلَةُ الْإِخْوَانِ بِعِشْرِينَ، وَصِلَةُ الرَّحِمِ بِأَرْبَعَةٍ وَعِشْرِينَ» (١).

## السائل لا يُرد:

٢٦ – عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِمٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيَّاتِ: أَعْطِ السَّائِلَ وَلَوْ كَانَ عَلَى ظَهْرِ فَرَسٍ»(٢). ٧٧ – وَرَوَى مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم قَالَ: «قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيَّاتِ – فِي حَدِيثٍ –: لَوْ يَعْلَمُ المُعْطِي مَا رَدَّ أَحَدًا وَهُ اللهُ عَلَمُ المُعْطِي مَا رَدَّ أَحَدًا وَهُ اللهُ اللهُ عَلِيَةِ مَا رَدَّ أَحَدًا وَهُ اللهُ اللهُ عَلِيَةِ مَا رَدَّ أَحَدًا وَهُ اللهُ عَلِيَةِ مَا رَدَّ أَحَدًا وَهُ اللهُ عَلِيَةِ مَا رَدَّ أَحَدًا وَاللهُ عَلَى الْعَالَمُ اللهُ عَلَى الْعَالَةُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ الْعَالَةُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

#### مواساة الأخ:

٢٨ - رَوَى سَيْفٍ عَنْ عَبْدِ الْأَعْلَى بْنِ أَعْيَنَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَكُورٌ - فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «إِنَّ مِنْ أَشَدِّ مَا افْتَرَضَ اللهُ عَلَى خَلْقِهِ ثَلَاثاً إِنْصَافَ: الْمُؤْمِنِ مِنْ نَفْسِهِ حَتَّى لَا يَرْضَى لِأَخِيهِ مِنْ نَفْسِهِ إِلَّا بِهَا يَرْضَى لِنَفْسِهِ مِنْهُ وَمُواسَاةَ الْأَخِ فِي المَالِ وَذِكْرَ الله عَلَى كُلِّ حَالٍ لَيْسَ سُبْحَانَ الله وَالْحُمْدُ لله وَلَكِنْ عِنْدَ مَا حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ فَيَدَعُهُ ﴾ (١٠).

## الشيعة والفقراء:

٢٩ - عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَجْلَانَ قَالَ: «كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّ إِلَّهُ فَدَخَلَ رَجُلٌ فَسَلَّمَ فَسَأَلَهُ: كَيْفَ مَنْ خَلَّفْتَ مِنْ إِخْوَانِكَ؟.

قَالَ: فَأَحْسَنَ الثَّنَاءَ وَزَكَّى وَأَطْرَى. فَقَالَ لَهُ: كَيْفَ عِيَادَةُ أَغْنِيَائِهِمْ عَلَى فُقَرَائِهِمْ؟.

فَقَالَ: قَلِيلَةٌ!. قَالَ عَلِيَتُلاِدِّ: فَكَيْفَ مُشَاهَدَةُ أَغْنِيائِهِمْ لِفُقَرَائِهِمْ؟. قَالَ: قَلِيلَةٌ!.

قَالَ عَلَيْكِ : فَكَيْفَ صِلَةُ أَغْنِيَائِهِمْ لِفُقَرَائِهِمْ فِي ذَاتِ أَيْدِيمِمْ ؟.

قَالَ: إِنَّكَ لَتَذْكُرُ أَخْلَاقاً مَا هِيَ فِيمَنْ عِنْدَنَا!.

قَالَ فَقَالَ عَلِيَّكِ إِذ فَكَيْفَ تَزْعُمُ هَؤُلَاءِ أَنَّهُمْ شِيعَةٌ؟!»(٥٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٩، ص١١٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤١٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص١٧٤.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤٢٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤٢٨.

٤٧٠ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

٣٠ - عَنْ أَبِي إِسْمَاعِيلَ قَالَ: «قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ عَلِيَكُ ّ جُعِلْتُ فِدَاكَ إِنَّ الشِّيعَةَ عِنْدَنَا كَثِيرٌ!. فَقَالَ عَلِيَكُ : فَهَلْ يَعْطِفُ الْغَنِيُّ عَلَى الْفَقِيرِ، وَهَلْ يَتَجَاوَزُ الْمُحْسِنُ عَنِ اللَّسِيءِ وَيَتُواسَوْنَ؟. فَقُالَ عَلِيَكُ : لَيْسَ هَوُ لَاءِ شِيعَةً الشِّيعَةُ مَنْ يَفْعَلُ هَذَا»(١).

#### لا تمنوا..

٣١ – رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَلَيَّ الله كَرِهَ لِي سِتَ خِصَالٍ وَكَرِهْتُهُ نَّ لِلْأَوْصِيَاءِ مِنْ وُلْدِي وَأَتْبَاعِهِمْ مِنْ بَعْدِي: الْعَبَثُ فِي الصَّلَاةِ، وَالرَّفَثُ فِي الصَّدَةِ، وَإِتْيَانُ المَسَاجِدِ جُنُباً، وَالتَّطَلُّعُ فِي الدُّورِ، وَالضَّحِكُ بَيْنَ الْقُبُورِ» (٢٠).

٣٢ - عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ زَيْدٍ عَنِ الإَمَامِ الصَّادِقِ عَنْ آبَائِهِ عَنْ رَسُولِ الله وَ الله وَ الله وَ عَنْ رَبُوهِ عَنْ رَسُولِ الله وَ وَ اللهَ عَنْ رَسُولِ الله وَ وَ اللهَ عَدْ وَ اللهَ عَدْ وَ اللهَ عَدْ وَ اللهَ عَمْدُو وَا اللهُ عَمَلُهُ، وَ أَبَّتَ بِهِ، أَحْبَطَ اللهُ عَمَلُهُ، وَ أَبَّتَ وَ وَ رَرَهُ وَ لَمْ يَشْكُرْ لَهُ سَعْيَهُ. ثُمَّ قَالَ عَلَيْلِ : يَقُولُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ : حَرَّمْتُ الجُنَّةَ عَلَى المُنَّانِ وَالْبَخِيلِ وَ الْقَتَّاتِ وَهُو النَّمَّ مُ اللهَ وَمَنْ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَلَهُ بِوزْنِ كُلِّ دِرْهَمِ مِثْلُ جَبَلِ أُحُدٍ مِنْ نَعِيمِ الجُنَّةِ، وَمَنْ مَشَى بِصَدَقَةٍ إِلَى خُتَاجٍ كَانَ لَهُ كَأَجْرِ صَاحِبِهَا مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَجْرِو شَيْءٌ " . .

٣٣- رَوَى عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ فِي تَفْسِيرِهِ عَنِ الإِمَامِ الصَّادِقِ عَلَيْتُ فَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهُ عَنْ اللهُ صَدَقَتَهُ» (٤٠).

٣٤ - رَوَى وَرَّامُ بْنُ أَبِي فِرَاسٍ فِي كِتَابِهِ عَنْ الإِمَامِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ بَالِيَّا قَالَ: «لِأَهْلِ الْإِيمَانِ أَرْبَعُ عَلَامَاتٍ وَجُهٌ مُنْبَسِطٌ وَلِسَانٌ لَطِيفٌ وَقَلْبٌ رَحِيمٌ وَيَدُ مُعْطِيَةٌ» (٥٠).

#### واعملوا المعروف..

٥٣٥ عَنْ عَبْدِ الْأَعْلَى عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّلِا قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: كُلُّ مَعْرُوفٍ صَدَقَةٌ» (١).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤٢٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤٥٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤٥٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤٥٤.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٩، ص٤٥٨.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج٩، ص٩٥٩.

أحكام الزكاة وفقه الصدقات.....

٣٦- رَوَى إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ الْحَمِيدِ عَنْ بَعْضِ الْقُمِّيِّنَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَيَيَلاِ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجُوكُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصَلَاجٍ بَيْنَ كَ النَّاسُ ﴾ (١). قَالَ عَلَيَتِهِ: «يَعْنِي بِالْمُعْرُوفِ الْقَرْضَ» (١).

#### إطعام الطعام:

٣٧ - عَـنْ زُرَارَةَ عَـنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتَ ﴿ قَالَ: إِنَّ الله عَزَّ وَجَـلَّ يُحِبُّ إِطْعَامَ الطَّعَامِ وَإِرَاقَةَ الدِّمَاءِ» (٣).

٣٨ - عَـنْ هِشَـامِ بْنِ الْحَكَمِ عَـنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكِلا ِ قَالَ: «مِنْ أَحَـبِّ الْأَعْمَالِ إِلَى الله عَزَّ وَجَلَّ إِشْبَاعُ جَوْعَةِ الْمُؤْمِنِ أَوْ تَنْفِيسُ كُرْبَتِهِ أَوْ قَضَاءُ دَيْنِهِ»(٤).

#### خالص الإيمان:

٣٩- رَوَى جَمِيلِ قَالَ: «قَالَ الصَّادِقُ عَلَيَكُلِّ: خِيَارُكُمْ سُمَحَاؤُكُمْ، وَشِرَارُكُمْ بُخَلَاؤُكُمْ، وَشِرَارُكُمْ بُخَلَاؤُكُمْ، وَمِنْ خَالِصِ الْإِخْوَانِ لَيُحِبُّهُ الرَّحْمَنُ، وَإِنَّ الْبَارَّ بِالْإِخْوَانِ لَيُحِبُّهُ الرَّحْمَنُ، وَإِنَّ الْبَارَّ بِالْإِخْوَانِ لَيُحِبُّهُ الرَّحْمَنُ، وَإِنَّ الْبَارَ بِالْإِخْوَانِ لَيُحِبُّهُ الرَّحْمَنُ، وَفِي ذَلِكَ مَرْغَمَةُ الشَّيْطَانِ، وَتَزَحْزُحْ عَنِ النِّيرَانِ، وَدُخُولُ الجِّنَانِ.

ثُمَّ قَالَ عَلَيْتُ لِلِهِ لِجَمِيلٍ: يَا جَمِيلُ أَخْبِرْ بِهَذَا غُرَرَ أَصْحَابِكَ.

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ مَنْ غُرَرُ أَصْحَابِي؟!.

قَالَ عَلَيْتُلاِ: هُمُ الْبَارُّونَ بِالْإِخْوَانِ فِي الْعُسْرِ وَالْيُسْرِ »(°).

<sup>(</sup>١) سورة النساء، آية: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٩، ص٩٥٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٩، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج٩، ص٢٦٩.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٩، ص٥٧٤.



\* استطاعة الحجّ، أقسامه وشروطه \* تفصيلُ مَناسات العُمْرة والحجّ \* أَعْمَالُ عُمْرة التَّمَّعُ \* أَعْمَالُ عُمْرة التَّمَّعُ \* التَّمَّعُ \* حجّ التَّمَّعُ \* حجّ الإواد \* حجّ الإواد \* حجّ الإواد \* حجّ القران \* حجّ القران \* حجّ القران \*

أحكام الحج

# استطاعة الحجّ، أقسامه وشروطه

#### تعريف الحجّ:

الحجّ شريعة من شرائع الله عزّ وجلّ، والمقصود به في الشريعة الإسلامية: «قصدُ بيت الله الحرام والمشاعر المقدّسة لأداء أعمال مخصوصة هناك في برهة زمنية معيّنة».

#### حكم الحجّ:

ينقسم الحجّ إلى واجب ومستحبّ، وينقسم الواجب منه إلى ثلاثة أقسام، هي على النحو التالي:

١ - حِجّة الإسلام: وهي التي تجب مرّة واحدة في العمر على من اجتمعت فيه شرائط وجوب الحجّ.

٢- ما يُوجبه الإنسان على نفسه بالنذر أو العهد أو القسم.

٣- ما يجب على الإنسان حين يؤجر نفسه للحجّ نيابة عن غيره. وما سوى هذه الأقسام مستحبّ.

#### أقسام الحجّ:

ثمّ الحجّ ينقسم -من حيث الكيفيّة - إلى ثلاثة أقسام على النحو التالي:

1 - حبّ التمتّع: وهو في الغالب فرض من يبعد وطنه عن مكّة المكرّمة أكثر من ٤٨ ميلاً أو ١٦ فرسخاً أو زهاء ٩٠ كيلومتراً، وتجب على من فرضه حبّ التمتّع أن يأتي بالعمرة قبل الحبّ في نفس السنة وبعد شهر رمضان؛ إذْ العمرة جزء من حبّ التمتّع.

٤٧٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

٢-حج الإفراد: وهو فرض أهل مكّة ومن جاورها إذا لم تتجاوز المسافة بينه وبين مكّة الإفراد: وهو فرض أهل مكّة ومن جاورها إذا لم تتجاوز المسافة بينه وبين مكّة المدي.

٣- حبّ القِران: وهو أيضاً فرض أهل مكّة ومن جاورها. إلاّ أنّه يسوق فيه الهدي (الذبيحة) معه.

وتشترك هذه الأقسام الثلاثة في كثير من أعمال الحجّ.

وهناك فروق بينها نذكرها في مواضعها إن شاء الله.

#### على من تجب حجّة الإسلام؟

تجب حجّة الإسلام مرّة واحدة في العمر على كلّ من اجتمعت فيه الشروط التالية:

١- البلوغ: فلا تجب على غير البالغ وإن تحققت الاستطاعة لديه (١).

٢- العقل: فلا يجب على المجنون.

٣- الحرية: بألًّا يكون عبداً أو أمة.

٤- الاستطاعة: وهي إنَّما تحصل باجتماع الأمور التالية في زمان واحد.

#### الاستطاعة شروطها وأحكامها:

إنّا يجب الحجّ على من يستطيع إلى بيت الله سبيلاً، فما هي الاستطاعة وما شروطها وأحكامها؟.

فيها يلي نذكر شروط الاستطاعة:

أوّلاً: توافر تكاليف السفر إلى بيت الله الحرام ذهاباً وإياباً حسب المتعارف وبلا حرج عليه، وهكذا توافر القدرة عنده على دفع نفقة العائلة مدّة غيابه عنهم.

ثانياً: توافر القدرة البدنية اللازمة للقيام بمثل هذا السفر والخلو من مرض يمنع الحاج عن القيام بسفر كسفر الحجّ أو يجعله شاقاً عليه بحيث لا يُطيقه.

ثالثاً: خلو الطريق عن الموانع الرادعة عن مواصلة السير كالعدو وغير ذلك، الآأن يكون قادراً على دفع تلك الموانع بلا حرج عليه.

<sup>(</sup>١) مرَّت أحكام البلوغ في بداية الكتاب.

رابعاً: اتساع الوقت من حين الاستطاعة لقطع المسافة والوصول إلى مكّة المكرّمة والقيام بأعمال الحجّ في الوقت المحدّد له.

خامساً: ألَّا يـؤدّي الذهاب إلى الحجّ إلى الإخلال الجدي بمعيشته أو معيشة عائلته العادية بعد الحجّ، كالحرمان من الوظيفة مثلاً.

كانت هذه شروط الاستطاعة، وإليك الآن جملة من المسائل التي تحتاج إليها في هذا الباب:

١ - لا يجب على الإنسان تحصيل الاستطاعة المالية بالسعي الزائد كما لا يجب تحصيل المال اللزم بالاقتراض، لكنّه لو فعل ذلك وكان قادراً على أداء الدين بعد رجوعه من دون مشقّة، فلا يبعد وجوب ذلك وكفاية حجّه عن حجّة الإسلام.

٢- المديون الذي لا يملك المال الكافي للحجّ بعد أداء دينه، عليه الوفاء بدينه -لوكان الدين معجّلاً - أمّا إذا لم يحن الأجل وكان قادراً على أداء الدين في وقته، أو لم يكن صاحب الدين يطالب به -كبعض المهور المؤجّلة - أوكان قادراً على الحجّ حتى بعد أداء دينه، وجب عليه الحجّ.

٣- من كان عليه شيء من الحقوق المالية وجب عليه أداؤها، ثمّ ينظر هل يكفي الفائض لتكاليف الحجّ حسب الشروط فيجب عليه، أو لا يكفي فلا يجب عليه.

٤ - لـو كان لـه ما يمكـن بيعه للحجّ بحيـث لا تتأثّر معيشـته بذلك وجـب عليه بيعه وصرف ثمنه في تكاليف الحجّ.

٥- في حال ارتفاع تكاليف الحجّ، فإنّ المعيار في الاستطاعة هو قدرة الشخص على دفع تلك التكاليف من دون عسر وحرج، أو ضرر بالغ.

٦- أصحاب الحمالات ورجال الدين والأطباء والعيّال وأمثالهم الذين يرافقون الحجّاج عادة، لو تكفّل الحجّاج بتكاليف سفرهم ورضوا هم أيضاً بمرافقة الحجّاج وجب عليهم الحجّ فيها إذا اجتمعت فيهم سائر شروط الاستطاعة.

٧- لا يجوز لمن تحققت لديه الاستطاعة أن يرفعها عن نفسه، وذلك بإهداء المال -مثلاً - إلى من لا يجوز له استرجاعه منه بعد الإهداء كالأب والأُمّ، ولا يسقط عنه الحجّ لو فعل ذلك.

٨- من هو بحاجة ماسّة إلى الزواج، وليس له من المال إلاّ ما يكفي الحجّ أو الزواج
 يجوز له تقديم الزواج على الحجّ، ومعنى الحاجة أنّه يخشى الوقوع في الحرام لو ترك الزواج أو
 يصاب بمرض أو يلحقه حرج.

٩ - من بُذل له تكاليف الحجّ واشترط عليه أن يحجّ بها، ولم يلحقه بقبول ذلك المال حرج، وجب عليه قبول ذلك المال والحجّ به.

• ١- إنّما يجب الحجّ على من يتمكّن من القيام بمناسك الحجّ كالسفر وغيره بلا حرج، فلا تكون به علّة تمنعه من القيام بها، فالمريض الذي لا يقدر على الذهاب إلى بيت الله الحرام أو يصعب عليه صعوبة بالغة، يسقط عنه الحجّ حتى ولو توافرت لديه سائر شروط وجوب الحجّ، وهكذا ينتظر الشفاء حتى يحجّ. أمّا لو كان به مرض مزمن لا أمل بالشفاء منه فعليه أن يبعث من ينوب عنه، والأحوط أن يكون ذلك النائب (صرورة) وهو الذي يحجّ للمرة الأُولى.

١١ - إذا توافرت للشخص شرائط الاستطاعة ولكن ضاق الوقت عن الحجّ فعليه أن ينتظر العام القابل، فإنْ بقيت لديه شروط الاستطاعة بادر إلى الحجّ.

١٢ - إذا أهمل في الاستعداد للحجّ -مع الاستطاعة - حتى فاته، كان عليه أن يحجّ في السنين التالية حتى ولو لم تتوافر الاستطاعة له لأنّ الحجّ قد استقرّ عليه.

أحكام الحج

# تفصيل مناسك العمرة والحجّ

#### المواقيت:

المواقيت: «هي المواضع التي حدّدها الشارع لكي تكون محلاً يُحْرِمُ فيه الحجّاج أو المعتمرون». وهي عشرة مواضع، يجب على الحاجّ أو المعتمر الإحرام من أحدها، ولا يجوز له اجتيازها اختياراً قبل الإحرام، وهي على النحو التالي:

الأوّل: ذو الحليفة، ويقع فيه مسجد الشجرة، وهو أبعد المواقيت عن مكّة المكرمة؛ إذ يبعد عنها (٤٨٦) كيلومتراً، وعن المدينة المنوّرة سبعة كيلومترات، وهو ميقات أهل المدينة أو من يحجّ عن طريقها.

#### فرعان:

١ - الأفضل أن يُحرم الحاجّ داخل مسجد الشجرة وإنْ جاز له الإحرام في تلك المنطقة،
 والأوْلى محاذاة المسجد، باستقبال القبلة وجعل المسجد إلى جانبه.

٢- الأحوط عدم تأخير الإحرام من مسجد الشجرة إلى الجحفة لمن يمرّ به إلاّ لضرورة
 كالمرض والضعف الشديد.

الشاني: وادي العقيق، وهو موضع يبعُدُ عن مكّة حوالي مئة كيلومتر تقريباً، ويشمل مواضع ثلاثة؛ إذ يبتدئ بالمسلخ من جهة العراق، وتتوسّطه غمرة، وينتهي بذات عرق، وهو ميقات أهل نجد والعراق ومن حجّ عن ذلك الطريق. والأفضل اختيار المسلخ ثمّ غمرة للإحرام، والأحوط ألاّ يؤخّر الإحرام إلى ذات عرق اختياراً.

الثالث: الجحفة، وهو موضع يبعد عن مكّة المكرمة حوالى ١٥٦ كيلومتراً، وهو ميقات أهل الشام ومصر، وكل من يمرّ عليهما ولم يصادف ميقاتاً آخر في طريقه.

الرابع: قرن المنازل، ويبعد عن مكّة المكرمة ٩٤ كيلومتراً تقريباً، وهو ميقات أهل الطائف ومن حجّ عن ذلك الطريق.

الخامس: يلَمْلَمْ، جبل من جبال تهامة يبعد عن مكّة المكرمة حوالى ٨٤ كيلومتراً، وهو ميقات أهل اليمن ومن حجّ عن ذلك الطريق.

السادس: دويرة الأهل، والمقصود هو منزل الحاجّ الذي يكون دون الميقات، فيجوز له الإحرام من منزله، كما يجوز له الإحرام من سائر المواقيت وهو الأفضل.

السابع: مكّة المكرمة، وهي ميقات لإحرام حجّ التمتّع، ويجوز الإحرام في أي موقع منها، لكن الأفضل الإحرام من المسجد الحرام وبالذات من مقام إبراهيم عَلَيْتُلا أو حجر إسماعيل عَلَيْتُلا .

الثامن: أدنى الحل، (أي من حدود منطقة الحرم المحيط بمكّة المكرمة)، وهو ميقات لإحرام العمرة المفردة لكل من أراد العمرة المفردة إذا كان داخل حدود الحرم، والأفضل أن يكون الإحرام من إحدى المواضع التالية:

١ - الحديبية.

٧- الجعرانة.

٣- التنعيم.

التاسع: فخّ، موضع بجوار مكّة المكرمة، وهو ميقات الصبيان، حيث يجوز تأخير إحرامهم حتى هذا الموضع.

العاشر: المحاذاة، أي محاذاة إحدى المواقيت الخمسة التي مرّ ذكرها وهي:

١- ذو الحليفة أو مسجد الشجرة.

٣- الجحفة.

٥ – قرن المنازل.

وتحصل المحاذاة بأن يستقبل القبلة ثمّ يرى هل يقع أحد المواقيت الخمسة إلى أحد جانبيه، ويشترط في المحاذاة ألا يكون الميقات بعيداً عنه جدّاً بحيث لا تصدق المحاذاة عرفاً، والمحاذاة تعتبر ميقات من لم يتّفق له المرور بأحد المواقيت الخمسة.

أحكام الحج

#### أحكام المواقيت:

١ - لا ينبغي للحاجّ تقديم إحرامه على الميقات، ولو فعل فليجدد النيّة والتلبية عند المرور بأحد المواقيت أو بها يحاذيه.

لكن تستثني من هذا الحكم حالتان:

الأُولى: لو نذر الحاج أن يعقد إحرامه في موضع مخصوص قبل الميقات مثل مسجد النبي في المدينة المنورة فيجب عليه الوفاء بالنذر ويصحّ إحرامه، ولا يجب عليه الذهاب إلى الميقات، كما لا يجب عليه تجديد الإحرام ثانية في الميقات لو مرّ به.

الثانية: عند ضيق الوقت لمن أراد العمرة المفردة في شهر رجب وهو يخشى ألَّا يدرك الميقات قبل نهاية الشهر، فيجوز له الإحرام قبل الميقات وتحسب له عمرة رجب حتى ولو وقعت سائر أعمال العمرة في غيره.

٢- يجب على من أراد الحجّ أو العمرة الإحرام في أوّل ميقات يمرّ به ولا يجوز له اجتياز ذلك الميقات اختياراً إلا محرماً، حتى لو كان أمامه ميقات آخر، وهكذا فالأحوط لمن يمرّ على المدينة ألاّ يؤخّر إحرامه من مسجد الشجرة إلى الجحفة، ولو فعل ذلك أثم وصحّ إحرامه على الأقوى، ولو اجتاز الميقات دون إحرام وجب عليه الرجوع إليه والإحرام منه.

٣- لا يجوز دخول مكّـة المكرمة دون إحرام، حتى لمن لم يقصد ذلك من البداية ثمّ بدا له دخول مكّة، أمّا بالنسبة إلى دخول الحرم فكذلك على الأحوط.

٤ - يجوز لمن دخل مكّة المكرمة بإحرام صحيح وخرج منها، الرجوع إليها قبل مضي شهر على إحلاله، دون إحرام.

## حجّ التمتسع:

حجّ التمتّع فرض مَن كان بعيداً عن مكة المكرمة كها ذكرنا ذلك، ويتركّب من فرضين يُطلق عليهما معاً حجّ التمتّع، وهما:

١ - عمرة التمتّع.

٢- حجّ التمتّع.

وإليك الآن أيّها الحاجّ الكريم أعمال كل منهما بالترتيب:

٤٨٢ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

## أعمال عمرة التمتسع

أعمال عمرة التمتّع خمسة نشير إليها أوّلاً ثمّ نشرح كل عمل من أعمالها بصورة وافية إن شاء الله:

١ - الإحرام من أحد المواقيت.

٢- الطواف حول بيت الله الحرام.

٣- أداء ركعتي صلاة الطواف عند مقام إبراهيم.

٤ - السعى بين الصفا والمروة.

٥ – التقصير.

#### ١- الإحرام:

الإحرام: هو فرض الحجّ على النفس وذلك بعقد النيّة مقارناً للتلبية ولبس ثياب الإحرام.

وواجبات الإحرام ثلاثة:

ألف: النيّة.

باء: لبس ثوبي الإحرام.

جيم: التلبية.

## وإليك تفصيل كل منها وما تحتاج من أحكامها:

ألف: النيّة: وتعني أن يفرض على نفسه الإحرام لعمرة التمتّع، التي هي بدورها جزء من حجّ التمتّع قربة إلى الله تعالى، ويكفي فيها وجود نيّة ترك محرمات الإحرام، ولا يلزم التلفّظ بالنيّة، بل يستحب التلفّظ بالنيّة في مناسك العمرة والحجّ.

أمّا بالنسبة إلى نيّة عمرة التمتّع فيستحبّ أن يقول ما جاء في صحيحة ابن عيّار عن الصادق عَلَيْ اللَّهُمَّ إِنِّ أُريدُ التَّمَتُّع بِالْعُمْرَةِ إِلَى الحُجِّ عَلَى كِتَابِكَ وَسُنَّة نَبِيِّكَ عَلَيْ فَإِنْ عَرَضَ لِي عَارِضٌ يَحْبُسُنِي فَحُلَّنِي حَيْثُ حَبَسْتَنِي لِقَدَرِكَ الَّذِي قَدَّرْتَ عَلَيَّ. اللَّهُمَّ إِنْ لَمْ تَكُنْ حَبَسْتَنِي لِقَدَرِكَ الَّذِي قَدَّرْتَ عَلَيَّ. اللَّهُمَّ إِنْ لَمْ تَكُنْ حَجَّةً فَعُمْرَةً أَحْرَمَ لَكَ شَعْرِي وَبَشَرِي وَخُمِي وَحَمِي وَعِظَامِي وَخُعِّي وَعَصَبِي مِنَ النِّسَاءِ وَالشَّيَابِ وَالطِّيبِ أَبْتَغِي بِذَلِكَ وَجْهَكَ وَالدَّارَ الْآخِرَةَ» (١٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٢، ص١٣٤.

أحكام الحج

باء: لبس ثوبي الإحرام: يجب على الرجال لبس قطعتين من القماش وهما: إزار ورداء، يأتزرُ بأحدهما ويرتدي الآخر، بأن يلقيه على عاتقه.

# وإليك بعض أحكام لباس الإحرام:

١ - يشترط في لباس الإحرام أمور ثمانية هي:

الأوّل: الطهارة، ويستثنى فيه ما يعفى عنه في الصلاة، وإذا تنجّس بها لا يعفى عنه في الصلاة وجب تطهيره، ويأثم لو ترك تطهيره إلاّ أنّ ذلك لا يضرّ بإحرامه ولا كفّارة عليه بذلك.

الثاني: الإباحة، فلا يجوز الإحرام في الثياب المغصوبة.

الثالث: ألَّا يكون ثوب الإحرام من أجزاء الميتة، كجلد الميتة.

الرابع: ألَّا يكون من أجزاء ما لا يؤكل لحمه، كالثعالب والأرانب.

الخامس: ألَّا يكون منسوجاً من الذهب.

السادس: أن يكون ساتراً، فلا يجوز انتخاب الثياب الحاكية عن البدن للإزار، أمّا الرداء فالأوْلى ألاّ يكون حاكياً.

السابع: ألّا يكون حريراً محضاً فلا يجوز للرجل الإحرام في الحرير الخالص، ويجوز فيما يخالطه الحرير، أمّا المرأة فالأحوط أن تتركه إلاّ لضر ورة.

الثامن: ألَّا تكون ثياب الإحرام بالنسبة للرجال مخيطة، فيجب على الرجال نزع الثياب المخيطة، حتى الملابس الداخلية، قبل لبس ثوبي الإحرام، أمَّا النساء فلا بأس بالإحرام في ثيابهن العادية.

٢- يجوز للمحرم خلع ثياب الإحرام في حال اللزوم مثلاً عند الدخول في الحيّام وحين الراحة وما إليها.

٣- يجوز للمحرم لبس أكثر من ثوبين -إذا كان ممّا يجوز الإحرام فيه- سواء التّقاء الحرّ أو البرد أو لغير ذلك.

- ٤ يجوز للمحرم تبديل ثياب الإحرام وتنظيفها متى شاء، لكن الأفضل أن يكون حين دخوله مكّة المكرمة وحين الطواف لابساً ثياب الإحرام التي أحرم فيها.
  - ٥- الأحوط ألاّ يعقد المحرم ثوبي الإحرام ولا يغرزهما بإبرة أو نحوها.
  - ٦- وهكذا الأحوط المبادرة إلى تطهير البدن من النجاسة في حالة الإحرام.

جيم: التلبية: وهي كلمات ينعقد بها الإحرام، والواجب فيها أن يقول بعد أن ينوي الإحرام مرّة واحدة: «لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ لاَ شَريكَ لَكَ لَبَيْكَ».

والأحوط أن يقول عند الإحرام: «لَبَّيْكَ اللَّهُمَّ لَبَّيْكَ، لاَ شَريِكَ لـكَ لَبَيْكَ إِنَّ الحَمْدَ وَالنعْمَةَ لك وَالْملك لاَ شَرِيكَ لكَ لَبَيْكَ».

كما يستحب أن يقول بعد ذلك: «لَبَيْكَ ذَا الْمَعَارِجِ لَبَيْكَ دَا الْجَلاَلُ وَالْإِكْرَامِ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ مَرْهُوباً وَمَرْغُوباً إِلَيْكَ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ، لَبَيْكَ مَرْهُوباً وَمَرْغُوباً إِلَيْكَ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ اللَّهُ عَاءِ وَالْفَضْلِ الْحَسَنِ الْجَمِيلِ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ كَشَّافَ الْكُرَبِ الْمَيْكَ، لَبَيْكَ مَرْهُوباً مَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدَيْكَ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ يَا كَرِيمُ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ، لَبَيْكَ عَبْدُكَ وَابْنُ عَبْدَيْكَ لَبَيْكَ، لَبَيْكَ يَا كَرِيمُ لَبَيْكَ».

## وإليك بعض أحكام التلبية:

١ - يجب التلفّظ بالتلبية على الوجه الصحيح بها يسمّى تلبية والأحوط مراعاة القواعد العربية، ومن لا يقدر على ذلك يجب عليه الاستعانة بغيره، وذلك بأن يلقّنه الكلهات واحدة واحدة ثمّ يردّدها معه، وإنْ لم يقدر استناب.

٢- الأخرس يلبّي بالإشارة مع تحريك اللسان، والأحوط الاستنابة في ذلك أيضاً.

٣- تكفي في التلبية المرّة الواحدة، لكن يستحبّ تكرارها ما استطاع خصوصاً عقيب كل صلاة فريضة أو نافلة، وعند الصعود والهبوط مِن وإلى المرتفعات والوديان، وعند النوم ولدى اليقظة، وعند الركوب والنزول، وعند التقائه بالركبان، وفي الأسحار، ويستحبّ للرجال دون النساء الجهر بها خصوصاً في المواضع المذكورة.

٤ - لـو نسي الحاج التفوّه بالتلبية حال الإحرام، وجب عليه العود إلى الميقات وتلفّظها هناك، وإن لم يقدر على ذلك أتي بالتلبية أينها ذكرها.

٥ - على المعتمر بعمرة التمتّع أن يقطع التلبية عند مشاهدة بيوت مكّة احتياطاً.

### مستحبّات الإحرام:

١ - تنظيف البدن قبل الإحرام من الأوساخ بغسله بالماء والصابون وما إليه، وتقليم الأظفار، والأخذ من الشارب وإزالة شعر الإبطين والعانة.

٢- الغسل في الميقات للإحرام قبله، ومع تعذّر الغسل يستحبّ التيمّـم بدل ذلك،

ويستحبّ القول عند الغسل أو بعده: «بِسْم الله وَبالله، اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ لِي نُوراً وَطَهُوراً، وَحِرْزاً وَطَهُر وَأَمْناً مِنْ كُل خَوْفٍ، وَشِفَاءً مِنْ كُل دَاءٍ وَسُقْم، اللَّهُمَّ طَهِرْ فِي وَطَهِرْ قَلْبِي وَاشْرَحْ لِي صَدْرِي، وَأَمْناً مِنْ كُل خَدت كَ وَالثَّنَاءَ عليك، فَإِنَّهُ لاَ قُوَّةَ إِلاَ بِك، وَعَلِمْتُ أَنَّ قَوَامَ دِينِي التَّسْلِيمُ لك وَالاتبَاعُ لِسُنَةٍ نَبِيكَ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَآلِهِ».

٣- أن تكون ثياب الإحرام قطنية بيضاء.

٤- يستحب أن يعقد الإحرام بعد أن يصلي ركعتين نافلة، وأفضل منها ست ركعات، وأفضل منها صلاة فريضة، والأفضل أن يحرم بعد صلاة الظهر، ويستحب أن يقرأ في الركعة الأولى بعد الحمد سورة الجحد (الكافرون)، ويستحب الأولى بعد الحمد سورة الجحد (الكافرون)، ويستحب له بعد ذلك أن يحمد الله تعالى وأن يصلي على محمد وآله الأطهار وأن يقول: «اللَّهُمَّ إِني أَسْأَلك أَنْ تَعْعَلَنِي ممَّن اسْتَجَابَ لك وَآمَنَ بوَعْدِكَ وَاتَّبَعَ أَمْرَكَ، فَإِني عَبْدُكَ وَفِي قَبْضَتِكَ لاَ أُوقى إِلاَ مَا أَنْ تَعْزِم فِي عَلَيْهِ على كِتَابِكِ وَسُنَة وَقَيْت، وَلاَ آخُذُ إِلاَ مَا أَعْطَيْت، وَقَلْ ذَكَرْت الحَجَّ فَأَسْأَلك أَنْ تَعْزِم فِي عَلَيْهِ على كِتَابِكِ وَسُنَة وَقَيْت، وَلاَ الذِي رَضِيْت وَارْتَضَيْت وَسَمَّيْت وَكَتَبْت.
 وَاجْعَلْنِي مِنْ وَفْدِكَ الذِي رَضِيْت وَارْتَضَيْت وَسَمَّيْت وَكَتَبْت.

اللَّهُمَّ إِن خَرَجْتُ مِنْ شُقَّةٍ بَعِيدَةٍ وَأَنْفَقْتُ مَالِي ابْتِغَاءَ مَرْضَاتكِ. اللَّهُمَّ فَتَممْ لي حجَّتِي وَعُمْرَتِي.

اللَّهُمَّ إِنِّي أُرِيدُ التَّمَتعَ بِالْعُمْرَةِ إلى الحَج على كِتَابِكَ وَسنَّةِ نَبِيكَ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَآلِهِ، فإِنْ عَرَضَ لِي عَارِض يَحْبِسُنِي فَخَلنِي حَيْثُ حَبَسْتَنِي بِقَدَرِكَ الذِي قَدَّرْتَ عَلَيَّ.

اللَّهُمَّ إِنْ لَمْ تَكُنْ حَجَّةً فَعُمْرَةً، أَحْرَمَ لكَ شَعْرِي وَبَشَرِي وَلَحَمِي وَدَمِي وَعِظَامِي وَمُخي وَعَصبِي مِنَ النسَاءِ وَالثيَابِ وَالطيبِ أَبْتَغِي بِذلك وَجْهَكَ وَالدَّارَ الآخِرَة».

٥ - ويستحب أن يقول عند لبس ثوبي الإحرام: «الحَمْدُ لله الدِي رَزَقَنِي مَا أُوارِي بِهِ عَوْرَتِي، وَأُوَّدِي فِيْهِ إِلَى مَا أَمْرَنِي، الحَمْدُ لله الذِي قَصَدْتُهُ عَوْرَتِي، وَأُوَّدِي فِيْهِ إِلَى مَا أَمْرَنِي، الحَمْدُ لله الذِي قَصَدْتُهُ فَبَلَّغَنِي، وَأَرَدْتُهُ فَأَعَانَنِي، وَقَبِلَنِي وَلَمْ يَقْطَعْ بِي، وَوَجْهَهُ أَرَدْتُ فَسَلَّمَنِي فَهَوَ حِصْنِي وَكَهْفِي وَجَرْزِي وَظَهْرِي وَمَلاذِي وَرَجَائِي وَمَنْجَايَ وَذُخْرِي وَعُدَّتِي فِي شِدَّتِي وَرَخَائِي».

#### بعض مكروهات الإحرام:

١ - الإحرام في الثياب السود.

٢- الإحرام في الثياب الملوّنة.

٣- النوم على كل ما يكره الإحرام فيه، كالنوم على الفراش الأسود.

- ٤- الإحرام في الثياب الوسخة.
  - ٥- استعمال الحنّاء.
    - ٦- الاستحمام.
- ٧- إجابة المحرم لمن يناديه بكلمة: لبيك.
  - ٨- المصارعة.
- ٩- إنشاد الشعر، الآماكان موعظة أو مدحاً ورثاءً للنبيّ وأهل بيته الأطهار (صلوات الله عليه وعليهم جميعاً).
  - ١ كل عمل يحتمل بسببه حصول جرح للمحرم أو سقوط الشعر منه.

#### تروك الإحرام:

تروك الإحرام: هي ما تحرم على الحاجّ بعد الإحرام ما دام مُحرماً، ويجب عليه اجتنابها، وهي أُمور تجب الكفّارة في ارتكاب بعضها.

#### الأوّل: صيد البرّ:

يحرم صيد البرّ على المحرم، ولا يجوز له أن يشارك بأي شكل من الأشكال في صيده، بفعل أو قول أو إمساك أو ذبح، ولا فرق في الصيد بين أنواع الدواب حلالاً كان لحمها أو حراماً، وكذلك يحرم صيد الطيور بأنواعها.

ولا يجوز أكل مثل هذا الصيد حتى ولو اصطاده مُحل، وكلّ ما حَرُمَ على المُحرم في غير الحرم فإنّه يَحْرُم على المُحل أيضاً في حرم الله، فلا يجوز حتى للمحل أن يصيد في الحرم طيراً أو وحشاً، ولا أن يدل عليه ولا أن يذبحه.

وكما يحرم الصيد يحرم فرخه وبيضه، أكلاً وإتلافاً، ولا فرق في أن يباشر ذلك بنفسه أو أن يتسبّب في ذلك، وتجب الكفّارة في كل ذلك.

# واليك أيّها الحاجّ الكريم شيئاً من أحكام الصيد:

١- يجوز ذبح وأكل الحيوانات الأهليّة كالأغنام والأبقار والدجاج وما إليها.

٢- يجوز للمحرم صيد البحر، أي التي تعيش في مياه البحار أو الأنهار أو الغدران وما إليها كالأسماك وجراد البحر (الروبيان)، أمّا البرمائيات فالقاعدة في ذلك هي أنّه لو كانت ممّا تبيض أو تفرّخ في الماء، فهي من صيد البحر، أو في البرّ فهي من صيد البرّ، وهكذا يحرم صيد

٣- يجوز للمحرم قتل الحيوانات أو الحشرات التي تهاجمه أو يخشاها على نفسه كالسباع والحيّات والعقارب والذباب والزنابير وما إليها، وكذلك الهوام مثل القمل والبرغوث إذا سبّبت له أذى بالغاً.

٤ - تختلف كفّارة الصيد باختالاف الحيوانات، وفي صيد كل حيوان تفصيل، وله أحكام ومسائل كثيرة لا تحتاج إليها عادة في هذا العصر، وإن شئت التفصيل فراجع الكتب الفقهية المفصّلة.

# الثاني: ممّارسة الأُمور الجنسية وما يتعلّق بها:

تحرم على المحرم -رجلاً كان أو امرأة - المهارسات الجنسية كلّها، كالمباشرة والتقبيل واللمس والنظر والضمّ بشهوة وما إليها، سواءٌ خرج منه المني أم لا، وكذلك يحرم عليه فعل ما يؤدّي إلى خروج المنى منه بشهوة كالملاعبة بنفسه أو بتصوّر الأُمور الجنسية، أو بالاستهاع إلى صوت الأجنبية.

كل هذه الأُمور تحرم على المحرم حتى بالنسبة إلى الزوجين، وكذلك يحرم على المحرم إجراء عقد النكاح لنفسه أو لغيره، كما يحرم الحضور في مجلس العقد والشهادة بذلك، ولو حدث له شيء منها وجبت عليه الكفّارة (١)، وتتكرّر الكفّارة طبعاً بتكرّر العمل.

ولا فرق في حرمة هذه الأُمور ولزوم الكفّارة بين إحرام مختلف أقسام الحجّ والعمرة، الواجب منها والمستحب.

## وإليك بعض المسائل المتعلَّقة بهذا الموضوع:

١ - يجوز للمحرم النظر إلى زوجته أو لمسها أو حملها شريطة أن يكون كل ذلك دون شهوة.

٢ - لـ و عقد المحرم عـلى امرأة مع علمه بالحرمة، بطل العقـد وحرمت عليه تلك المرأة
 إلى الأبد.

٣- احتـ الام المحـرم، أو خـروج المني منـ ه بصورة غـير اختيارية و لا إراديـة لا يوجب
 الكفّارة عليه، و لا يضرّ ذلك بأعـماله.

٤ - تحرم على المحرم المهارسات الجنسية ما دام محرماً، وترتفع الحرمة بعد التقصير من عمرة التمتّع وبعد صلاة طواف النساء في الحجّ.

<sup>(</sup>١) سيأتي بيان الكفّارة وتفصيل أحكامها إن شاء الله.

٥- الجاهل والساهي والناسي والمكره ليس عليهم شيء لو لامسوا النساء.

7 - لو جامع المحرم زوجته حالة إحرامه لعمرة التمتّع بعد السعي وقبل التقصير عامداً مع علمه بالحرمة، فإنّ عمرته صحيحة، ولكن يجب عليه نحر بدنة، وفي حال عجزه عن البدنة فبقرة، ومع عدم تمكّنه من ذلك أيضاً فشاة، لكن عمرته صحيحة.

أمّا لو جامعها قبل السعي فعمرته باطلة وتجب عليه الكفّارة أيضاً.

وهكذا فهو يتمّ العمرة ثمّ يعيدها إنْ وسعه الوقت وإلاّ فالأقرب أن يحجّ ثمّ يأتي بعمرة مفردة، والأحوط استحباباً أن يعيد حجّه من قابل.

٧- من جامع زوجته عالماً عامداً وهو محرم بإحرام الحجّ قبل وقوفه بالمشعر الحرام بطل
 حجّه، ولو كانت الزوجة راضية بذلك بطل حجّها أيضاً، ووجب عليهما الأمور التالية:

ألف: كفّارة بدنة (نحر جزور).

باء: افتراقهما عن الآخر حتى نهاية إحرام الحجّ. والأحوط إلى العودة إلى مكّة، ومعنى الافتراق ألاّ يخلوا ببعضهما إلاّ ومعهما ثالث يمنعهما حضوره من المباشرة.

جيم: إتمام مناسك الحجّ.

دال: تكرار الحجّ في العام المقبل.

هاء: افتراقهما عن الآخر في العام القادم عند الوصول إلى مكان الحادث.

٨- لو جامع المحرم زوجته عامداً وعالماً بعد الوقوف بمز دلفة -المشعر الحرام- وقبل طواف النساء، لزمته كفّارة بدنة، لكن لا يبطل حجّه. وكذا لو باشر زوجته من دون الدخول (كالتفخيذ) فأمنى فعليه نحر بدنة ولا يفسد حجّه حتى ولو كان قبل الموقفين.

9 - المحرم بإحرام العمرة المفردة لو جامع زوجته عالماً وعامداً قبل السعي، تبطل عمرته وتلزمه كفّارة بدنة، وإعادة الإحرام والإتيان بالعمرة المفردة، والأوْلى أن ينتظر الشهر الثاني فيأتي بالعمرة. أمّا لو حصل ذلك بعد طواف النساء وقبل صلاة الطواف، فإنّ عمرته صحيحة ولا تلزمه الكفّارة.

• ١ - الإمناء الحاصل بسبب النظر أو اللمس أو التقبيل أو الملاعبة بشهوة يلزم فيه كفّارة بدنة، وإذا وقع منه ذلك قبل الموقفين في الحجّ فالأحوط استحباباً العمل بوظائف من جامع امرأته في ذلك الوقت من الكفّارة والحجّ من قابل.

أحكام الحج....

۱۱ – يحرم إنشاء عقد النكاح لُحرِم، ومن فعل ذلك لزمته كفارة بدنة كها تجب الكفّارة على المحرم والزوجة إذا علمت أنّها تُعقد لمحرم، كل ذلك إذا دخل الزوج بها، وذلك حسب رواية مأثورة.

## الثالث: شمّ الطيب والتطيّب به:

يحرم على المحرم استشمام جميع أنواع الطيب والعطور، واستعمالها في التطيّب بها، والا فرق في ذلك بين العطور القديمة كالمسك والعنبر أو الجديدة.

لكن يستثنى من ذلك العطور المستخدمة في تطييب الكعبة المشرّفة أو قبر النبي عليه الكريمة. فلا حرمة في شمّها، وكذلك لا يجوز للمحرم إمساك أنفه عند مواجهته للروائح الكريمة.

وهنا نلفت نظرك -أيّها الحاجّ الكريم- إلى ما قد تحتاج إليه من المسائل في هذا الباب:

١ - يجب على المحرم تجنّب وصول الروائح الزكية إلى أنفه -لو تعرّض لها- بواسطة اليد أو المنديل ونحوه، ولا يضرّه ما شمّ منها بصورة عفوية ولا إرادية.

٢- لا يجوز للمحرم استعمال الطيب في الأكل والشرب كالزعفران والمسك والعنبر
 وما إليها، لكن يجوز له أكل الفواكه التي لها روائح زكية كالبرتقال والتفاح وغيرها، لكن ينبغى له اجتناب شمها.

٣- الأحوط أن يتجنّب المحرم شمّ الزهور والرياحين ذات الروائح الزكية.

٤ - يجوز للمحرم شراء العطور وما إليها، لكن لا يجوز له شمّها ولو لمرّة واحدة، كما لو شمّها لغرض التعرّف على رائحتها مثلاً حين الشراء.

٥ - كما يحرم على المحرم استعمال العطور، كذلك يحرم عليه استعمال الصابون المعطّر أو الأدهان المعطّرة وما شابه ذلك.

٦- يجوز للمحرم استعمال الأدوية والعقاقير أو الضمادات المعطّرة إذا اضطرّ لذلك،
 كما إذا أمره الطبيب بذلك مثلاً.

٧- يجب على المحرم إزالة الروائح العطرية من بدنه أو إحرامه لو تعرّض لها اشتباهاً أو بصورة لا إرادية.

٨- في حال تكرّر استعمال العطور تتكرّر الكفّارة عليه.

- 9- إذا مات المحرم باحرام الحجّ قبل إتمامه للسعي فلا يجوز تغسيله بهاء الكافور ولا حنوطه بذلك، وكذلك الحكم في المحرم بإحرام العمرة إذا مات قبل التقصير.
- ١ لا يجوز للمحرم إمساك أنفه عن الروائح الكريهة التي قد يتعرّض لها، لكن يجوز له الإسراع في المشي مثلاً للتخلّص منها.
- ۱۱ تجب كفّارة شاة على المحرم لو استعمل الطيب متعمّداً، أمّا الجاهل والناسي فليس عليهما شيء، والأحوط أن يتصدّقا بشبعة بطن مسكين.

## الرابع: لبس الثياب للرجال:

يحرم على الرجال خاصّة، لبس الثياب كالقمصان والسر اويل والثياب المحاكة، وعموماً كل ما يصدق عليه الثوب ممّا يحيط بالجسم وله أكمام وأزرار.

## وإليك التفصيل ببيان بعض ما قد تحتاج إليه من أحكام:

- ١ يجوز للمرأة ارتداء الثياب ولا شيء عليها، لكن يحرم عليها لبس القفازين الكفوف التي تستر الأصابع والكفين.
- ٢- يجوز للمحرم استعمال (حزام الفتق) وإن كان مخيطاً والهميان والمنطقة، كما يجوز له حمل الحقيبة وما إليها أو تعليقها على نفسه.
  - ٣- الأحوط ألا تخاط ثوبا الإحرام ولو بمقدار يسير.
- ٤ لو لبس الرجل المحرم الثياب المخيطة عالماً بالحرمة عامداً فعليه الكفّارة (وهي دم شاة).
- ٥ تتكرّر الكفّارة بتكرّر اللبس، ولو تعدّدت الملابس وجبت عليه الكفّارة بعدد تلك الملابس، فتجب على من لبس قميصاً وسروالاً وعباءةً مثلاً ثلاث كفّارات.
- ٦- الرجل المضطرّ إلى لبس الثوب المخيط كالمريض يجوز له ارتداء المخيط، لكن
   لا تسقط عنه الكفّارة على الأقوى.
  - ٧- لا شيء على الجاهل والناسي إذا لبسا المخيط، لكن يجب عليهما المبادرة بنزعه.
- ٨- إذا تعمّد لبس الثوب بعد الإحرام عالماً بحرمته فعليه أن يخرقه وينزعه من رجله.
- ٩- إذا احتاج المحرم إلى شدّ بطنه أو رجله أو يده بخرقة (مثل لفاف) فلا بأس بذلك.

أحكاء الحج

#### الخامس: الاكتحال:

يحرم على المحرم -رجلاً كان أو امرأة- الاكتحال بكحل أسود فيه زينة، أمّا لو اكتحل بغير الأسود ولم يكن فيه زينة فلا حرمة فيه ولا كفّارة عليه.

كذلك لا يجوز أن يكتحل المحرم بها فيه الطيب. والأحوط استحباباً ترك الاكتحال بكحل أسود حتى ولو لم تكن فيه زينة.

## السادس: أن ينظر إلى نفسه في المرآة:

يحرم على المحرم النظر في المرآة ليرى نفسه فإنّه من الزينة، أمّا النظر فيها بقصد آخر كنظر السائق الذي يشاهد خلفه من خلال نظره في المرآة فلا حرمة فيه، وكذلك النظر فيها لمداواة جرح أو فحص نفسه من مرض وما أشبه، فلا بأس.

أمّا ما قد يتّفق للمحرم من إلقاء نظرة على المرايا الموجودة في الحمّامات أو المصاعد من دون تعمّد فلا بأس به، وإنْ كان الأحوط اجتناب ذلك كلّه أنّى استطاع، فإنْ فعل استحب أن يقول بعد ذلك: «لَبَيْكَ». ولا تجب الكفّارة في النظر إلى المرآة.

#### السابع: لبس الحذاء والجورب:

يحرم على المحرم لبس الخفّ والحذاء والجورب ممّا يحيط بالقدم ويستر ظاهره، وإليك تفصيل ذلك من خلال مسائل:

۱ - لا بأس بلبس النعل؛ لأنّه لا يحيط بالرجل ولا يستر ظاهر القدم، وكذا لا بأس بلبس سائر الأحذية إذا لم يجد نعلاً، شريطة أن يشقّ ظهرها بحيث لا تستر ظاهر القدم، ولا شيء عليه.

٢- يجوز ستر جميع ظاهر القدم بغير اللبس كالجلوس على القدمين أو جعلها تحت
 الغطاء مثلاً حال النوم.

٣- تلزم احتياطاً كفّارة شاة على المحرم لو لبس الحذاء والجورب وما أشبه.

٤ - الظاهر اختصاص هذا الحكم بالرجال، ولا يحرم على النساء لبس شيء من الخفّ أو الجورب أو الحذاء.

#### الثامن: الفسوق:

يحرم على المحرم الفسوق، وهو الكذب مطلقاً مع اليمين ودونه والسباب والمفاخرة.

٤٩٢ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

أمّا الكذب بقصد إصلاح ذات البين، أو لدفع الخطر عن نفس محترمة وما إلى ذلك، فلا حرمة فيه. ومن ارتكب هذا المحرّم في إحرامه فعليه الاستغفار ليتمّ حجّه.

## التاسع: الجدال:

يحرم على المحرم الجدال، وهو المخاصمة المستملة على قول: «لَا وَالله» و «بَلَى وَالله»، و حَبَى وَالله»، و تجب الكفّارة عند التلفّظ بهذه الكلمة مرّة إذا كان كاذباً، وثلاث مرّات إذا كان صادقاً. وهاهنا مسائل:

١- يكفي -في تحقّق الجدال- الحلف بواحدة من الصيغتين «لَا وَالله»، «بَلَى وَالله».

٢- إذا كان الحلف بغير العربية من اللغات، وكان بالله سبحانه فإنّه محكوم بالأحكام
 ذاتها على الأقوى.

٣- الأحوط اجتناب القسم بسائر أسهاء الله الحسنى وبأيّة لغة كانت.

٤- إذا كان القسم من أجل إكرام صاحبه (وليس إغاضته) أو كان ضرورياً لإثبات حق ودفع باطل -كالقسم في المحاكمة-، فلا بأس به.

٥- الأفضل ترك كل مخاصمة ومماراة وكل كلمة بذيئة وكل ما يسبّب أذى للمؤمنين.

٦- إذا جادل صادقاً فعليه أن يستغفر الله في المرة الأُولى والثانية، ولكن إذا تكرّر للمرّة الثالثة فعليه أن يكفّر بذبح شاة.

٧- إذا جادل كاذباً فعليه في المرة الأُولى كفّارة شاة.

٨- إذا جادل كاذباً مرّتين فعليه بقرة على الأحوط.

٩ - إذا جادل كاذباً أكثر من ثلاث مرّات فعليه ذبح بقرة.

## العاشر: قتل هوام البدن:

يحرم على المحرم قتل هوام البدن، أمثال القمّل والبقّ والبرغوث، وكذا يحرم إلقاؤها من على الجسم

أو الثياب، إلا إذا كانت تسبّب ضرراً أو إيـذاءً بالغاً، فعند ذلك يجوز للمحرم إبعادها أو قتلها. ولو قتل المحرم شيئاً منها أو ألقاها من جسمه عند عـدم إضرارها به وجبت عليه الكفّارة، وكفّارته إعطاء مدّ من الطعام للفقير.

أحكام الحج.....

## الحادي عشر: لبس الخاتم للزينة:

يحرم على المحرم -رجلاً كان أو امرأة- التزيّن بالخاتم، ويجوز لبس الخاتم للثواب.

# الثاني عشر: تزيّن المرأة بلبس الحُليّ:

يحرم على المرأة لبس الحُلِيِّ بقصد الزينة، ويستثنى من ذلك ما اعتادت لبسه من الحُلِيِّ قبل الإحرام لزوجها من دون قصد الزينة في ذلك.

#### وإليك بعض المسائل:

١ - المقصود من الحُليّ المحرّم هو كل حُليّ من أي نوع كان، ذهباً أو فضّةً، أو أي معدن آخر، بل كل ما يستخدم للزينة.

 ٢ - أمّا الذي تستخدمه النساء من أحمر الشفاه وما إليها فالأحوط تركه، وترك كل زينة لم تكن لديها من قبل.

٣- وليس على المرأة نزع حليّها التي اعتادت لبسها إذا لم تظهرها لأحد حتى لزوجها.

### الثالث عشر: التدهين:

يحرم على المحرم تدهين البدن أو الشعر بأيّ نوع من المواد الدهنية بها فيها الكريم وما شابه إذا كان معه طيب، ولا يجوز الإدهان قبل الإحرام إذا كان أثره يبقى إلى حين الإحرام. أمّا إذا لم يكن ذا رائحة عطرة فيجوز قبل الإحرام حتى إذا بقى أثره، أمّا بعد الإحرام فلا يجوز، ويجوز للمحرم التدهين إذا اضطرّ إلى ذلك مثل علاج ضربة الشمس أو الوقاية منها.

## الرابع عشر: إزالة الشعر:

يحرم على المحرم إزالة الشعر عن الرأس واللحية والجسد بالنتف والحلق والقصّ، قلّ أو كثر، بل حتى الشعرة الواحدة، إلاّ إذا اضطرّ إلى ذلك للعلاج - مثلاً - فلا بأس فيه.

ويحرم عليه أيضاً إزالة شعر غيره محرماً كان أم محلاً. وكفّارة حلق الرأس شاة، أو صيام ثلاثة أيام، أو إعطاء مُدّين من الطعام لستّة مساكين. ولا فرق في الكفّارة بين أن يكون مضطراً إلى الحلق أم لا.

## الخامس عشر: تغطية الرجل لرأسه والمرأة لوجهها:

يحرم على الرجل المحرم تغطية الرأس، كما لا يجوز للمرأة المحرمة تغطية وجهها.

#### وإليك أيّها الحاجّ أهمّ المسائل:

- ١ كما يحرم تغطية الرأس بالكامل، يحرم تغطية بعضه أيضاً.
- ٢ المقصود من تغطية الرأس هو وضع شيء عليه أو لبس العمامة أو القلنسوة وما شابه ذلك، أو طلي الرأس بما يصدق عليه تغطيته أيّاً كان.
- ٣- لا تجوز تغطية الرأس أو الوجه بالأجسام الشفافة كالزجاج أو البلاستيك أو القهاش الرقيق.
  - ٤- لا بأس بتغطية الرأس والوجه باليدين عن الشمس والمطر مثلاً.
    - ٥- تلزم كفّارة شاة بتغطية الرجل رأسه والمرأة لوجهها.

#### السادس عشر: الاستظلال للرجال حال السير:

يحرم على الرجل المحرم الاستظلال حال السير ماشياً وراكباً كاستعمال المظلّة أو المشي تحت السقوف والجسور أو ركوب السيارات المسقّفة وما إليها الآفي حالة الضرورة أو الاضطرار.

#### وإليك بيان تفصيل الحكم من خلال مسائل:

- ١ يجوز للمرأة والصبية والصبي المحرمين الاستظلال حال الاختيار، كما يجوز ذلك للمريض الذي لا يستغني عن الاستظلال، ويجوز ذلك أيضاً للمضطرّ أو اللّي أو الذي يخاف المرض، أو الشيخ والشيخة، ويجوز أيضاً في حال التقيّة والعسر، وفي حال فقدان السيارات المكشوفة.
- ٢- لا بأس بالاستظلال تحت سقوف المنازل والأسواق وغيرها كالخيام مثلاً، لدى
   وصول المحرم إلى مكّة المكرمة، أو عند الوصول إلى منى وعرفات.
- ٣- يجوز للمحرم، لدى توقّفه في المنازل أو المقاهي الموجودة في طريقه للراحة والنوم،
   الاستظلال تحت السقوف بالمشى أو الجلوس أو النوم تحتها.
- ٤ تجب على الرجل كفّارة شاة للاستظلال، ولا فرق في ذلك بين المختار والمضطرّ، والأقوى كفاية كفارة للتظليل في إحرام العمرة، وأُخرى للتظليل في إحرام الحجّ حتى ولو تكرّر في كل إحرام مرّات عديدة.

٥ - الأحوط الاجتناب من التظليل في حالة السير داخل مدينة مكّة المشرّفة أو في حدود منى، ولكن يجوز المشي في الأسواق المسقّفة، وفي ظلال المباني.

٦- الأحوط اجتناب التظليل في الليل أيضاً خصوصاً إذا كان بهدف اتّقاء برد أو مطر أو ما أشبه. إلا من اضطر إلى ذلك فعليه الفدية.

## السابع عشر: الإدماء:

وهو التسبّب في خروج الدم من البدن بأي نحو كان، سواء بآلة حادة كالسكين أو الوخز بالإبرة أو الحكّ أو بواسطة السواك المؤدّي لخروج الدم، مع العلم بخروج الدم أو احتهال ذلك، فلو فعل ذلك وجبت عليه الكفّارة. أمّا بالنسبة إلى المضطرّ إلى ذلك كمن يحتاج إلى تحليل الدم أو الحجامة حالة الإحرام فلا بأس بذلك ولا كفّارة عليه، وكذلك لو استاك فأدمى ولم يقصد ذلك أو كانت به جراحة فعالجها فأدمى.

أمّا كفّارة الإدماء فهي الاستغفار، وقيل مدّ من الطعام، وقيل شاة، وذلك احتياط مستحب.

## الثامن عشر: تقليم الأظفار:

يحرم تقليم الأظفار على المحرم بأي شكل كان، وتجب الكفّارة عليه لو فعل ذلك إلاّ في حالة الضرورة كالعلاج أو تقليم الظفر المنكسر تخلّصاً منه لما فيه من الأذى.

أمّا الكفّارة: فعن كل ظفر مدّ من الطعام حتى تسعة أظفار، أمّا بالنسبة إلى عشرة أظفار فكفّارته شاة لو اتّحد المجلس، ولو قلّم أظفار اليدين كلّها مثلاً في مجلس، وأظفار الرجلين كلّها في مجلس آخر، فعن كل فعل منهم شاة.

# التاسع عشر: قطع الأشجار والنباتات:

يحرم على المحرم وغيره قطع الأشجار والنباتات والأعشاب من الحرم (مكّة وما حولها)، ويستثنى من ذلك ما نبت في ملكه بعد أن امتلكه، أو التي زرعها بنفسه في ملكه في ملك في ملك

ولا فرق في الحرمة بين القطع بآلة أو الإتلاف بالحرق أو المواد الكيمياوية وما شابه.

ويجب عليه الاستغفار والتصدّق بثمن الشجرة لو فعل ذلك. ولا بأس بقطف فواكه الأشجار المثمرة وأكلها.

أمّا كفارة قطع الأشجار والنباتات فهي على احتياط مستحبّ على النحو التالي:

١ - كفَّارة قطع الشجرة الكبيرة في صورة العلم والعمد: بقرة.

٢ - كفّارة الشجرة الصغيرة: شاة.

٣- كفّارة قطع الأغصان والأوراق أو الأعشاب: التصدّق بقيمتها.

## العشرون: حمل السلاح:

يحرم على المحرم حمل السلاح بأنواعه، القديمة منها كالسيف والدرع، والجديدة منها كالبندقية والمسدس أو القنابل، والمقصود هو المعدات الحربية، فيستثنى من ذلك ما يستفاد منه لأغراض أُخرى كذبح الحيوانات أو الطبخ كالسكين مثلاً.

و يجوز حمل السلاح في حالة توقّع مداهمة العدو وما شابه. ولا فرق في ذلك بين أن يتقلّد السلاح أو أن يحمله بيده أو يقود مركبة حربية مثل الدبابات والمدرّعات. بلي يجوز أن يكون في أمتعة المحرم السلاح دون أن يلبسه.

#### ٢- الطواف:

وهو العمل الثاني من أعمال العمرة، وحقيقته هو الدوران حول الكعبة المعظّمة سبع مرّات ابتداءً من الحجر الأسود وانتهاءً به في كل شوط، بحيث يكون الجانب الأيسر حال المدوران باتّجاه الكعبة، ويجب في حجّ التمتّع وحجّ القِران وحجّ الإفراد والعمرة المفردة، طوافان، والطواف الأوّل فيها ركن يبطل الحجّ والعمرة بتركه عمداً، أمّا الطواف الثاني، وهو طواف النساء فليس بركن رغم وجوبه.

ولكي يكون طوافك صحيحاً -أيّها الحاجّ الكريم- فلا بدّ لك أن تعرف مسبقاً شروط صحّة الطواف وواجباته.

#### وإليك الآن تفاصيل كل منها بالترتيب:

#### شروط صحّة الطواف:

١ - النيّة: بمعنى قصد القربة إلى الله تعالى من طوافه هذا.

٢- الطهارة من الحدثين، الأصغر والأكبر: أي أن يكون خالياً عن الأحداث التي توجب الغسل كالجنابة والحيض، وأن يكون على وضوء.

أحكام الحج.....

- ٣- طهارة البدن واللباس من النجاسات، عدا ما استثنى منها في الصلاة.
- ٤ أن يكون الذكر مختوناً، فلو طاف الأغلف بالغاً كان أو صبياً، لم يصحّ طوافه.
  - ٥ ستر العورة، ويشترط في الساتر ما يشترط في الساتر في الصلاة.

#### واجبات الطواف:

- ١ الابتداء في الطواف بالحجر الأسود والاختتام به في كل شوط.
  - ٢- جعل الجانب الأيسر باتّجاه الكعبة حالة الطواف.
    - ٣- جعل حجر إسماعيل عَلَيْتُلا لِدَ اخلاً في الطواف.
- ٤ كون الطواف بين الكعبة ومقام إبراهيم عَلَيْتُلِانًا، على تفصيل يأتي.
- ٥ كون الطواف بجميع أجزاء الكعبة على الأحوط حتى يشمل أساس الكعبة (أي الشاذروان)(١)، ولا بأس باستلام البيت عند الطواف أو استلام أركانه.
- ٦- أن يكون الطواف سبعة أشواط كاملة لا أكثر من ذلك ولا أقل منه، ولا بأس
   ببعض الزيادة العفوية التي لا ينويها طوافاً قبل البدء بالحجر وبعد الانتهاء به.
- ٧- الموالاة بين أشواط الطواف السبعة، بأن يأتي بها عقيب بعضها من دون فصل بينها.

# وإليك الآن أيّها الحاج الكريم نبذة من أحكام الطواف:

١ - من ترك طواف العمرة والحجّ عمداً حتى فات زمان الإتيان به بطل حجّه، ويجب عليه إعادة العمرة أو الحجّ، لأنّ الطواف ركن من أركان الحجّ والعمرة.

٢- يجب على من نسي الطواف أن يأتي به متى تذكّر ذلك ولا يبطل حجّه أو عمرته،
 حتى لو تذكّر ذلك بعد الرجوع إلى وطنه، فيلزمه حين ذلك قضاء الطواف بأن يرجع بنفسه إلى مكّة إن تيسّر له على الأحوط، أمّا إذا لم يتيسّر له وجب أن يأمر من يطوف عنه.

٣- لا تجب الدقّة في الابتداء بالحجر الأسود والاختتام به، وكذا في جعل الجانب
 الأيسر باتّجاه الكعبة، بل يكفي في ذلك ما يفهمه العرف، لكن يبطل الطواف إذا بدأ من ركن

<sup>(</sup>١) الشاذروان: حافّة الكعبة التي تشكّل قاعدتها.

آخر غير ركن الحجر الأسود ثمّ انتهى به، وكذا إذا طاف وجانبه الأيمن باتّجاه الكعبة أو طاف ووجهه إلى الكعبة في أغلب الوقت.

- ٤- يصحّ الطواف راكباً ومحمولاً وراكضاً حتى في حال الاختيار.
- ٥ يجوز الطواف خلف مقام إبراهيم عَلَيْكُلاً عند الزحام، والأحوط أن يكون الطواف بين المقام والبيت وفي حدود ذات المسافة من سائر الأطراف وذلك في غير حالات الزحام.
- ٦- لـ و قطع الطواف لحصول عذر كالمرض أو انتقاض الوضوء مثلاً أو الحيض عند المرأة، وجب إتمام الطواف عند ارتفاع العذر إن كان قد أتم أربعة أشواط من الطواف أو أكثر، وإلا فعليه استئناف الطواف.
- ٧- لـ وحان وقت صلاة الفريضة وهو في الطواف، استحب له قطع الطواف، وإتيان الفريضة ثم إتمام الطواف، حتى لو كان في الأشواط الأولى.
- ٨- يستحب للرجال استلام الحجر الأسود وتقبيله ورفع اليدين عنده بالدعاء، كما
   يستحب تقبيل اليد بعد الاستلام.
- 9 يستحب في حالة الطواف الخشوع، وذكر الله تعالى، والصلاة على محمّد وآله الأطهار، والدعاء خاصّة بالمأثور عن النبيّ وأهل بيته صلوات الله عليهم أجمعين، كما يستحبّ أيضاً غضّ البصر.
- ١٠ يستحب طواف ٣٦٠ مرّة خلال فترة المكث في مكّة المكرّمة، أو طواف عشر مرّات في كل يوم وليلة، أو بمقدار التمكّن، وكلّما زاد كان أفضل.
  - ١١- يكره الكلام أثناء الطواف إلاّ بذكر الله والدعاء.
- ١٢ لا ينبغي قطع الطواف الواجب إلا لضرورة أو حاجة، ولا بأس بقطع الطواف المستحبّ دون عذر.

17 - لو قطع الطواف عمداً، لكن عاد إليه قبل أن تتأثّر الموالاة العرفية وقبل أن يأتي بها ينافي الطواف، عاد من الموضع الذي قطع طوافه، وصحّ طوافه، أمّا لو تباعدت الفترة بحيث تأثّرت الموالاة عند العرف أو أتي في البين بها ينافي الطواف، فإنّ الأشواط السابقة تُعد باطلة إذا لم يبلغ أكثر من النصف، وأمّا إذا بلغه فإنّ الاحتياط يقتضي إتمام الطواف وإعادته مرّة أُخرى.

أحكام الحج

# حكم الشكّ في الطواف:

ينقسم الشكّ في عدد أشواط الطواف إلى قسمين:

## الأوّل: ما لا يُعتنى به، وهو:

ألف: الشكِّ في صحّة الطواف بعد الفراغ منه كلّياً.

باء: الشكّ في عدد أشواط الطواف بعد الفراغ من الطواف والدخول في واجب آخر كصلاة الطواف، إذا كان أحد طرفي الشكّ سبعة، كأن يشكّ هل كان طوافه خمسة أشواط أم سبعة، أو كان طوافه سبعة أشواط أم ثمانية.

لكن لو لم يدخل في واجب آخر وكان الشكّ بعد انصرافه من الطواف، فلا ينبغي ترك الاحتياط في إعادة الطواف.

جيم: أن يشكّ حال كونه في آخر الشوط في الزائد على السبعة، وهو متيقّ ن بأنّه قد أكمل السبعة.

#### الثانى: ما يبطل الطواف به:

ألف: أن تكون أطراف الشكّ كلّها أقل من سبعة، كالشكّ بين الثلاثة والأربعة، أو بين الخمسة والستّة مثلاً.

باء: أن يشكّ بين سبعة وأقل منها قبل الفراغ من الطواف.

جيم: أن يشكّ بين أقل من سبعة وأكثر منها، كأن يشكّ بين الستّة والثانية.

دال: أن يشك قبل انصر افه من الطواف بين السبعة وأقل منها وأكثر، كأن يشك بين السبعة والثهانية.

هاء: أن يشكُّ بين السبعة وأكثر قبل وصوله إلى الحجر الأسود وإتمامه الشوط.

# وإليك بعض ما يتعلَّق بالشكُّ من مسائل:

١ - حكم الظنّ في الطواف هو حكم الشك ما لم يحصل الاطمئنان الذي هو العلم العرفي.

٢- في حال الشكّ في النقيصة في الطواف المستحبّ وطواف النذريبني على الأقل،
 ويصحّ طوافه.

- ٣- إذا كان في أثناء الطواف ولم يدر كم شوطاً طاف، استأنف الطواف.
  - ٤- يجوز الاعتباد على البيّنة والثقة في إحصاء عدد الأشواط.
- ٥ إذا شكّ في أنّه طاف ستّة أشواط أو سبعة وجهل المسألة فبني على الستّة وأتى بشوط آخر وفاته الطواف فلا شيء عليه.

7 - من دخل في الشوط الثامن ناسياً حتى بلغ الركن العراقي (وهو الركن الآخر بعد ركن الحجر الأسود) فالأحوط إتمام سبعة أخرى، حتى يكون مجموع طوافه أربعة عشر شوطاً، وإذا تذكّر قبل بلوغه الركن الآخر قطع الطواف ولا شيء عليه.

#### ٣- صلاة الطواف:

وهي العمل الثالث من أعال عمرة التمتّع، وهي عبارة عن ركعتين يأتي بها الحاجّ بعد الطواف مباشرة خلف مقام إبراهيم عَلَيْكُلاء، وتجب هذه الصلاة في كل من عمرة التمتّع، والحجّ، والعمرة المفردة، ولا فرق بين الواجب منها والمستحبّ، ولهذه الصلاة أحكام نشير إليها فيا يلي:

١ – يمكن للمصلي أن يقف على يمين المقام ويساره أيضاً عند الزحام، وكلّما كان أقرب إلى المقام كان أفضل، هذا في الحالات العادية، أمّا عند شدة الزحام فيمكنه الوقوف بحيث يكون المقام بينه وبين الكعبة أينما أمكن، وإلاّ فحيث أمكنه من المسجد الأقرب فالأقرب إلى المقام عند ضيق الوقت، هذا بالنسبة إلى الطواف الواجب، أمّا بالنسبة إلى المستحبّ فيمكن إقامة هذه الصلاة في أي مكان من المسجد اختياراً.

٢ - من نسبي صلاة الطواف وجب عليه القضاء عند التذكّر، ولا يضرّ ذلك بها أتى به من أعهال بعد الطواف. فإنْ كان في مكّة المكرّمة قضاها عند المقام، وإنْ كان خارج مكّة قضاها أينها كان، والأفضل أن يعود إلى مكّة ليصلّيها عند المقام أو يوكل أحداً ليصلّيها عنه هناك.

٣- تجب إقامة هذه الصلاة كغيرها من الصلوات صحيحة، فعلى المصلّي أداء الكلمات بتلفّظ صحيح، ويجب على من لا يتقنها تعلّم ذلك وإقامة الصلاة بنفسه إذ لا تكفي الاستنابة في ذلك.

#### ٤- السعى:

السعي هو العمل الرابع من أعمال عمرة التمتّع:

وهو قطع المسافة بين الصفا والمروة سبع مرّات، بأن يبدأ الشوط الأوّل من الصفا إلى المروة والشوط الثاني من المروة إلى الصفا حتى ينهي الشوط السابع بالمروة.

۱ – يبطل الحجّ والعمرة بترك السعي عمداً، أمّا لو كان الترك بسبب الجهل أو النسيان فلا يبطلان، بل يجب على الحاج أن يقضيه بنفسه لو تمكّن أو الاستنابة لو لم يتمكّن ولو بعد ذي الحجّة.

٢- تجب في السعي نيّة القربة، أي يقصد أن يسعى امتثالاً لأمر الله تعالى، ولا يشترط في الطهارة من الخبث وهي طهارة البدن ولا الطهارة من الخبث وهي طهارة البدن واللباس من النجاسات، بل يستحبّ ذلك.

٣- يستحبّ قبل التوجّه إلى الصفا للبدء بالسعي أن يلمس الحجر الأسود أو لا أقل يشير إليه ثمّ يشرب من ماء زمزم، وأن يصبّ منه على رأسه وظهره وبطنه، وأن يدعو الله أن يجعله علماً نافعاً ورزقاً واسعاً وشفاءً من كل داء وسقم.

٤ - لا يجب في السعي الصعود إلى الصفا وتسلّق الأحجار، كما لا يجب لمس أحجار المروة بالقدم، بل يكفي في السعي الابتداء من حافة الصفا والانتهاء بحافة المروة.

٥ - يجوز قطع المسافة الموجودة بين الصف والمروة بأي صورة اتّفق، فيجوز المشي والركض، والركوب وما إليها.

٦- الأحوط عدم السعى في الطابق العلوي.

٧- تستحب الهرولة، للرجال خاصة، فيما بين العلامتين المبيّنتين في الحال الحاضر
 بالضوء الأخضر.

٨- يجب أن يكون السعي سبعة أشواط كاملة من دون زيادة أو نقيصة، وتوجب الزيادة أو النقيصة العمدية بطلان السعي، أمّا ما يحصل منها سهواً أو نسياناً أو جهلاً فلا تضرّ الزيادة به، و يجب تدارك النقيصة.

٩- لا عبرة بالشكّ في صحّة السعي أو عدد الأشواط بعد الفراغ من السعي.

• ١ - لو تيقّن النقيصة بعد الفراغ من السعي وجب تدارك النقيصة ويصحّ سعيه.

11- لا تجب الموالاة في السعي، فلا بأس بالاستراحة والأكل والخروج من المسعى والصلاة وما إليها أثناء السعي ما لم يؤدّ ذلك إلى الفصل الكثير، كأن يؤخّر السعي إلى الغد مثلاً.

١٢ - لا بـأس بالـكلام وما شـابه خلال السـعي، لكن الأفضل ترك ذلك والانشـغال بذكر الله تعالى والدعاء.

17 - إذا أخطأ وزاد شوطاً آخر طرح الزيادة واعتدّ بالسبعة، ولو أخطأ وتصوّر أنّ الذهاب والإياب يُعدّان شوطاً واحداً، فسعى في الحقيقة أربعة عشر شوطاً، اعتدّ بالسبعة الأُولى ولا شيء عليه.

#### ٥- التقصير:

التقصير هو العمل الخامس من أعمال عمرة التمتّع، وهو عبارة عن قصّ بعض الشعر من الرأس أو اللحية أو الشارب أو تقليم شيء من الظفر بعد الفراغ من السعي بنيّة القربة إلى الله تعالى، وبه يحصل الإحلال عمّا حرم على المحرم بالإحرام، عدا الحلق على احتياط حيث ينبغي توفير الشعر للحجّ.

## وإليك نبذة من أحكام التقصير:

١ - لا يكفي نتف الشعر بدلاً عن القصّ في التقصير، ولكن يجوز قصّه بأيّة آلة حادة أو حتى بالأسنان.

٢- لا تجب المبادرة بالتقصير بعد السعي مباشرة، بل يجوز التقصير بعد ذلك بفترة، ولا يشترط كون ذلك بمروة، بل يمكن تأخيره إلى المنزل، لكن يجب أن يكون قبل إحرام الحجّ.

٣- تبطل عمرة من ترك التقصير عمداً حتى إحرام الحجّ، وينقلب حجّه إفراداً، وعليه بعد الفراغ من أعمال حجّ الإفراد الإتيان بعمرة مفردة.

٤ - من ترك التقصير جهلاً أو بسبب تصوّره أنّه قد قصّر، ولم يتنبّه لذلك إلا بعد إحرامه للحبّ صحّت عمرته ولا شيء عليه. أمّا من تركه نسياناً صحّت عمرته أيضاً لكن الأحوط بالنسبة إليه التكفير بشاة.

٥- يستحبّ أن يقصر من جوانب الشعر واللحية ويأخذ من شاربه ويقصّ أظفَاره ويبقى منها شيئاً لحجّه.

٦- ولا يجوز أن يحلق رأسه بدل التقصير، ولو فعل لزمته الكفّارة على الأحوط.

٧- يستحبّ لمن قصّر أن يبقى متشبّها بالمحرمين في ارتداء ثوبي الإحرام.

أحكام الحج.....

# أعمال حجّ التمتــع

لقد سبقت الإشارة إلى أنّ حجّ التمتّع مركّب من فرضين، أوّلها عمرة التمتّع - وقد ذكرنا أعمالها -، وثانيهما حجّ التمتّع الذي سوف نشير إلى أعماله فيما يلي، وقبل ذلك لابدّ من الإشارة إلى شروط حجّ التمتّع.

#### شروط حجّ التمتّع:

١ - النيّة: وهي قصد القربة إلى الله تعالى من مناسك الحجّ مقارناً لأدائه كلّ الأعمال ابتداءً بأوّل جزء من عمرة التمتّع وإلى آخر المناسك.

٢- أداء حج التمتّع مع عمرة التمتّع في أحد أشهر الحج وهي: شوّال، وذي القعدة،
 وذي الحجة من نفس السنة.

٣- أن يعقد إحرام الحجّ بمكّة المكرمة.

أما أعمال حجّ التمتّع فهي على النحو التالي:

#### ١- الإحرام:

ولا فرق بين إحرام عمرة التمتّع وإحرام الحجّ من حيث الشروط والواجبات وتروك الإحرام، إلاّ أنّه يجب أن يكون الإحرام بمكّة المكرمة، والأفضل هو أن يحرم من المسجد الحرام، وأفضل منه أن يحرم عند مقام إبراهيم أو في حجر إسماعيل عَلَيْتُلان، وأفضل أوقات الإحرام هو يوم التروية; أي اليوم الثامن من شهر ذي الحجّة، حيث يحرم الحاج ثمّ يتوجّه إلى منى ويبيت فيه ليلة عرفة ثمّ يتوجّه إلى وادي عرفات بعد الفجر ولا يجتاز وادي محسّر إلاّ بعد طلوع الشمس كلّ ذلك على وجه الاستحباب.

## وإليك بعض أحكام هذا الباب:

١ - مَن لم يقدر على الإحرام في مكّة المكرمة، يُحرم من أي مكان يقدر عليه ويصحّ إحرامه حتى في عرفة.

٢- من أحرم من غير مكة المكرمة عالماً عامداً فَالأحوط الرجوع إلى مكة والإحرام منها، بلى لو كان قد خرج من مكة بعد عمرة التمتّع ثمّ عاد إليها بعد الشهر الذي خرج فيه أحرم من الميقات بالحجّ.

٣- من أحرم في غير مكة المكرمة جهلاً أو نسياناً يُحرم مرّة أخرى من نفس المكان الذي علم أو تذكّر الأمر، حتى ولو كان في وادي عرفات ولا شيء عليه، وإن جهل الإحرام حتى قضى مناسكه أو نسيه تمّ حجّه.

٤ - لا يجوز الخروج من مكّة المكرمة بعد إتمام عمرة التمتّع وقبل الإحرام لحجّ التمتّع إذا خشي فوت الحجّ عليه الاللضرورة، أمّا إذا لم يخش فوت الحجّ فلا بأس أن يخرج، ويجوز له آنئذٍ أن يحرم من مكّة ويخرج، فَإِن ضاق به الوقت توجّه إلى وادي عرفات دون العودة إلى مكّة.

#### ٢- الوقوف بعرفات:

الوقوف بعرفات هو الواجب الثاني من واجبات حجّ التمتّع، وهو ركن من أركان الحجّ، إذ يبطل الحجّ بتركه عمداً.

والمراد من الوقوف بعرفات هو الإقامة بها تسليهاً لأمر الله تعالى من ظهيرة التاسع من ذي الحجّة حتى المغرب من نفس اليوم.

أيّها الحاج الكريم: اغتنم فرصة حضورك بعرفات في يوم عرفة، وربّم لا تعود إليك، واجتهد أن تكون ذا حظّ وافر من بركة هذا اليوم، فإنه يوم الرحمة والغفران، وكن على يقين من قبول توبتك مهم كان ذنبك عظيماً، لأنّ الظنّ بعدم المغفرة في هذا اليوم إثم كبير، فقد روى الصدوق ثنيَّ في كتابه (من لا يحضره الفقيه): «أَعْظَمُ النّاسِ جُرْماً مِنْ أَهْلِ عَرَفَاتٍ الّذِي ينْصَرِفُ مِنْ عَرَفَاتٍ وَهُو يَظُنُّ أَنَّهُ لَمْ يُغْفَرْ لَهُ»(۱).

#### أحكام الموقف:

١ - الذي فاته الوقوف في يوم عرفة وجب عليه الوقوف بها فترة من الوقت - ولو بمقدار ربع ساعة مثلاً - في ليلة العاشر ما بين المغرب وحتى مطلع الفجر.

٢- تجب النيّة للوقوف بعرفات عند تحقّق الزوال حتى مضي ساعة من ذلك، والأفضل تلفّظ النيّة.

٣- ترك الوقوف بعرفات بعض الوقت المذكور بلا عذر إثم، لكن لا يضر بصحة الحجّ.
 ٤- يَصُحّ حجّ من نسى الوقوف بعرفات، ولدى التذكّر يجب الوقوف بها بعض الوقت،

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه، ج٢، ص٢١١.

أحكام الحج

وإلاّ لزمه الوقوف الاضطراري ليلة العاشر، وإن لم يتمكّن فلا شيء عليه.

٥ - المراد من الوقوف بعرفات هو المكث والبقاء والإقامة بها في الفترة المحدّدة وعدم الخروج منها، من دون فرق بين الجلوس أو النوم أو المشي بها خلال هذه الفترة، والأفضل أن يكون واقفاً إلى يسار جبل الرحمة متضرّعاً إلى الله سبحانه بقبول توبته.

## مستحبّات الوقوف بعرفات:

هنا مستحبّات كثيرة في فترة الإقامة بعرفات نكتفي بالإشارة إلى أهمّها وهي:

١ - قراءة الدعاء التالي لدى التوجّه إلى عرفات: «اللَّهُمَّ إِلَيْكَ صَمَدْتُ، وَإِيَّاكَ اعْتَمَدْتُ، وَوَجْهَكَ أَرَدْتُ. فَأَسْأَلُكَ أَنْ تُبَارِكَ لِي فِي رِحْلَتِي وَأَنْ تَقْضِيَ لِي حَاجَتِي وَأَنْ تَبْعَلَنِي مِمَّنْ تُبَاهِي بِهِ الْيَوْمَ مَنْ هُوَ أَفْضَلُ مِنِّي »(١).

٢- الاغتسال.

٣- إتيان صلاتي الظهر والعصر بأذان واحد وإقامتين في أوّل وقت الظهر لمن خيّم خارج عرفة (مثل نَمِرَة)، وذلك للمبادرة إلى الوقوف بعرفة وذلك تأسّياً بالنبي عليها.

٤ - البقاء على الوضوء طيلة الإقامة بعرفات.

٥- الوقوف بسفح الجبل، ويكره الصعود على الجبل إلاّ لضرورة.

٦ - التوجّه إلى الله تعالى بكل قلبه وتكرار الأذكار التالية مائة مرّة: «اللهُ أَكْبَرُ»، و «لَا إِلَا اللهُ»، و «سُبْحَانَ الله» و «الحُمْدُ لله»، و «مَا شَاءَ اللهُ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِالله»، و «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى عُمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ».

٧- قراءة كل من السور والآيات التالية مائة مرّة وهي: سورة الإخلاص، سورة القدر،
 سورة الفلق، سورة الناس، وآية الكرسي.

٨- الإكثار من الدعاء والذكر والصلاة على محمّد وآل محمّد.

٩- المبادرة إلى التوبة والاستغفار من الذنوب، وعدّها واحداً.

• ١ - قراة دعاء الإمام الحسين عَلَيْتَلاِزٌ في يوم عرفة، وأيضاً دعاء الإمام زين العابدين عَلَيْتَلاِزٌ، وغيرهما من الأدعية الكثيرة الموجودة في كتب الدعاء.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٣، ص٥٢٨.

١١ - قراءة زيارة الإمام الحسين في يوم عرفة.

١٢ - الاستعادة بالله من الشيطان الرجيم.

#### أحكام الوقوفين:

أهم أركان الحمج ذكر الله عند المشعر الحرام ليلة العيد وحتى الزوال منه، فمن أدرك شيئاً من هذا الوقت في تلك البقعة فقد أدرك الحج ومن لم يدركه أبداً فقد فاته الحج، والمقدار الضروري منه هو المكث فيها ولو يسيراً، بل حتى لو كان مروراً، ومن ترك الوقوف بعرفة فلا حجّ له على الأقوى، ومن ترك الوقوف بالمشعر عامداً عالماً فقد بطل حجّه.

#### ٣- الوقوف بالمزدلفة:

الوقوف بالمشعر الحرام هو الواجب الثالث من واجبات حجّ التمتّع، وهو ركن من أركان الحجّ، إذ تركه عمداً يؤدّي إلى بطلان الحجّ.

والواجب هو الوقوف به من طلوع الفجر حتى طلوع الشمس، لكن الأفضل هو المبيت به ليلة عيدك الأضحى حتى طلوع الشمس بنيّة إطاعة الله تبارك وتعالى.

والمشعر الحرام يقع داخل حدود الحرم، ويسمّى بالمزدلفة أيضاً، وحدوده ثابتة معروفة.

## أحكام الموقف:

١ - الوقوف بالمشعر الحرام واجب في الفترة المذكورة، لكنّ الركن من هذا الواجب هو مسمّى الوقوف ولو يسيراً، فلو وقف الحاج به دقائق معدودة ثمّ أفاض إلى منى عمداً صحّ حجّه وإن أثم بمغادرته قبل طلوع الشمس.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٣، ص٥٥٥.

أحكام الحج.....

## ٢- للوقوف بالمشعر الحرام أوقات ثلاثة:

الأوّل: ليلة العيد من أوّله إلى ما قبل طلوع الفجر، وهو خاصّ بالمضطرّ، والمريض والشيخ أو الشيخة، والنساء.

الثاني: بعد طلوع الفجر من يوم عيد الأضحى، وهو الوقت المقرّر في حال الاختيار. والأحوط ألاّ يخرج من المشعر قبل طلوع الشمس.

الثالث: من طلوع الشمس إلى زوالها من يوم عيد الأضحى، وهو الوقت الثالث: من طلوع الشمس إلى زوالها من يوم عيد الأضطراري لمن لم يدرك الوقوف بالمشعر الحرام في الوقتين السابقين أو نسى ذلك.

٣- مَن لم يدرك الوقوفين، أي الوقوف بعرفات والوقوف بالمشعر الحرام، يبطل حجّه، وعليه أن يأتي بالعمرة المفردة بإحرامه الذي هو فيه.

٤ - المراد من الوقوف هو الإقامة واللبث، فلا بأس إذاً بالجلوس والمشي وما شابه ذلك، وإن كان القيام أفضل.

وقت النيّة هو عند طلوع الفجر، والمقصود من النيّة هو إرادة الوقوف بالمشعر الحرام قربة إلى الله تعالى، وعلى وجه الانصياع لأوامره، والأفضل التلفّظ بها كما في سائر أعمال الحجّ.

٦- تجوز الإفاضة من المشعر الحرام إلى منى قبل طلوع الفجر للمضطر والمريض والنساء ومن يلزم أن يكون برفقتهم.

# مستحبّات الموقف:

١ - الإكثار من قول: (اللَّهُمَّ اعْتِقْ رَقَبَتِيْ مِنَ النَّارِ).

٧- أن يكون الحاجّ على طهارة.

٣- الاستغفار، والاشتغال بذكر الله عزّ وجلّ والثناء عليه وذكر آلائه وعظمته وبلائه.

٤ - التشهد بالشهادتين والصلاة على النبي وذكر الأئمّة على النبي و ذكر الأئمّة على النبي و احداً واحداً، والدعاء لهم وللحجّة المنتظر المهدي (أرواحنا فداه) بتعجيل الفرج.

٥ - قراءة الدعاء التالي: «اللَّهُمَّ رَبَّ المَشْعَرِ الْحَرَامِ فُكَّ رَقَبَتِي مِنَ النَّارِ وَأَوْسِعْ عَلَيَّ مِنْ رِزْقِكَ الْحَلَالِ وَادْرَأْ عَنِّي شَرَّ فَسَقَةِ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ. اللَّهُمَّ أَنْتَ خَيْرُ مَطْلُوبٍ إِلَيْهِ وَخَيْرُ مَدْعُوِّ وَذَرْقِ فَخَيْرُ مَدْعُوِّ وَخَيْرُ مَدْعُوِّ وَخَيْرُ مَسْئُولٍ وَلِكُلِّ وَافِدٍ جَائِزَةٌ فَاجْعَلْ جَائِزَتِي فِي مَوْطِنِي هَذَا، أَنْ تُقِيلَنِي عَثْرَتِي وَتَقْبَلَ مَعْذِرَتِي

٥٠٨ أحكامُ العِبَاداتِ

# وَأَنْ تَجَاوَزَ عَنْ خَطِيئِتِي ثُمَّ اجْعَلِ التَّقْوَى مِنَ الدُّنْيَا زَادِي.. "(١).

٦ - الابتهال إلى الله تعالى، والإكثار من الدعاء للنفس والوالدين والأهل والإخوان والمؤمنين والمؤمنات.

٧- قول كل من: «اللهُ أَكْبَرُ»، و «الحُمْدُ لله»، و «سُبْحَانَ الله»، و «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» مائة مرّة.

٨- التقاط الحصيات من المشعر الحرام لرمي الجمرات الثلاث بمنى فيها بعد، ويستحبّ أن يجمع أكثر من سبعين حصاة وأن تتّصف الحصاة بالمواصفات التالية:

- أن تكون بقدر الأنملة.
- ألاّ تكون سوداء ولا بيضاء ولا حمراء، بل تكون كحليّة اللون منقّطة.
  - ويكره أن تكون مكسّرة أو صلبة.

٩ - السعى (الهرولة) إذا بلغ وادي محسّر، وهو وادٍ قريب من منى، ويستحبّ أن يقول عند السعى: «اللَّهُمَّ سَلِّمْ عَهْدِي، وَاقْبَلْ تَوْبَتِي، وَأَجِبْ دَعْوَتِي، وَاخْلُفْنِي فِيمَنْ تَرَكْتُ بَعْدِي (٢).

#### ٤- رمى جمرة العقبة:

رمي جمرة العقبة هو الواجب الرابع من واجبات حجّ التمتّع، وجمرة العقبة هذه هي أُولى الجمرات الثلاث، وهي القريبة من مكّة.

ولكن ما هي هذه الجمرات الثلاث؟ إنها أعمدة حجرية مثبّتة في الأرض على مقربة من بعضها ترمز إلى الشيطان، حيث حاول إبليس (لعنه الله) إغراء النبيّ إبراهيم الخليل عَلَيَتُلاِ في هذه المواقع، إلاّ أنّه عَلَيْتُلاِ رماه في كلّ مرّة بسبع حصيات أدّت إلى طرده.

#### واجبات الرمي:

١ - النيّة: وتتحقّق بقصد التقرب إلى الله تعالى بالرمى وامتثال أوامره، والأفضل التلفّظ بها.

٢- رمى الجمرة بسبع حصيات.

٣- إصابة الجمرة بالرمي فلا يكفي وضع الحصى على موضع الجمرة.

٤- إصابة الجمرة بها فلا يكفي مطلق الرمي.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٤، ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٤، ص٢٢.

أحكام الحج.....

٥ - يجب رمى الحصيات واحدة واحدة فلا يكفى رميها معاً.

٦- الرمي في يـوم العيد بين الـشروق والغروب، ويجوز لمن أفاض من المشـعر ليلاً أن يرمى في ذات الليل و لا ينتظر الشروق.

## أحكام الرمي:

١ - يشترط في الحصيات أن تكون ملتقطة من داخل حدود الحرم، وأن تكون بحيث يطلق عليها (حصاة) فلا تكفى الصخرة الكبيرة ولا الرمل ولا المعدن.

٢- يشترط في الحصيات أيضاً ألَّا تكون مستعملة في الرمي قبل ذلك، فلو أخذ من الحصيات المتجمّعة حول الجمرات ورمى بها لم يجز.

٣- لا تجب طهارة الحصى، ولكن يستحبّ، ولا يجب أن يكون الرامي متطهّراً ولكنّه أفضل.

٤ - الجاهل بوجوب الرمي أو الناسي لذلك يجب عليه الرمي حتى اليوم الثالث عشر
 من ذي الحجّة متى علم بذلك أو تذكّره.

٥ - لدى الشكّ في عدد الحصيات المرميّات يجب الرمي حتى حصول العلم برمي سبعة حصيات، أمّا لو حصل الشكّ بعد الفراغ من الرمي والقيام بواجب آخر من واجبات الحجّ، كالذبح مثلاً فلا يعتنى بشكه.

٦- من لا يقدر على الرمى كالمرضى والأطفال يستنيبون في ذلك.

٧- يجوز الرمي من الطابق العلوي للجمرات.

٨- وقت الرمي هو فترة ما بين طلوع الشمس وغروبها، أمّا المعذورون كالنساء والمرضى والأطفال فيجوز لهم الرمى ليلاً أيضاً.

## مستحبّات الرمى:

١ - الوضوء.

٢- قبض الحصيات باليسار ورميها باليمين.

٣- قذف الحصيات بوضعها على الإبهام ثمّ رميها بسبّابته نحو الجمرة.

٤ - قول: «اللَّهُمَّ هَؤُلَاءِ حَصَيَاتِيْ فَأَحْصِهِنَّ لِيْ وَارْفَعْهُنَّ فِيْ عَمَلِي ، عند إمساكه الحصيّات

والتأهّب للرمي.

٥- وأن يقول عند كلّ رمية: «اللهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ مَّ ادْحرْ عَني الشيْطانَ، اللَّهُمَّ تَصْدِيقاً بِكِتَابِكَ، وَعلى سنَّةِ نَبِيكَ ﷺ، اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ حَجَّاً مَبْرُوراً وَعَمَلاً مَقْبُولاً وَسعياً مَشْكُوراً وَذَنْباً مَغْفُوراً».

٦- أن يقف لدى رميه لجمرة العقبة مستدبراً القبلة.

٧- أن يقول لدى رجوعه إلى رحله: «اللَّهُمَّ بكَ وَثِقْتُ، وَعليك تَوكَّلتُ، فَنِعْمَ الرب وَنِعْمَ النَّصِيرُ».

٨- أن يكون بينه وبين الجمرة عشرة أذرع إلى خمسة عشر ذراعاً.

## ٥- الهدي:

ذبح الهدي هو الواجب الخامس من واجبات حجّ التمتّع، والثاني من واجبات مني، وتجب فيه أُمور نذكرها تباعاً:

١ - النيّة: وهي قصد التقرّب إلى الله تعالى من عمله هذا.

٢ - أن يكون الهدي من الأنعام الشلاث (الإبل أو البقر أو الغنم)، ويجوز أن يكون من الإبل ذي السنامين والثور والجاموس والمعز (كها الظأن)، وإذا كان الهدي إبلاً فلا بدّ أن يكون قد اكتمل وبلغ مبلغه والأحوط أن يكون قد أكمل الخامسة ودخل في السادسة، وإن كان بقرة فلا بدّ أن تكون كاملة، والأحوط أن تكون قد أكملت السنة الثانية ودخلت في الثالثة، وان كان من الظأن فلا بدّ أن يكون قد اكتمل، وهو عادة يكتمل في سبعة أشهر، وقد يحتاج إلى إكهال السنة الأولى. وهكذا المعز يجب أن يكون بالغاً مبلغه، والأحوط أن يكون في السنة الثانية.

٣- الأحوط أن يقع الذبح نهار يوم العيد بمنى بعد الفراغ من رمي جمرة العقبة، ولدى العذر أو النسيان أو الجهل يذبح ليلاً أو في أيام التشريق وهي اليوم الحادي عشر والثاني عشر والثانث عشر من ذي الحجّة، ولا ينبغي التأخير عن هذه الأيام الأربعة ولكن لو أخّر يجب ذبحه فيها بقي من ذي الحجّة.

٤ - كون الهدي صحيحاً وتامّاً من حيث الخلقة، فلا يكفي المريض أو الهزيل أو الصرم أو الناقص كالأعرج والمكسور قرنه الداخل، أو المقطوع عضو من أعضائه.

٥ - الأوْلى أن يذبح في منى ولو ذبح في مكّة لم يأثم.

أحكام الحج....

#### أحكام الهدى:

 ١ - لا تجب المباشرة في الذبح أو النحر على الحاج، فيجوز له الاستنابة وينوي هو (بأن يتقرّب إلى الله بامتثال الأمر بالذبح).

٢- لو لم يحصل على الهدي التامّ أو الصحيح جاز له ذبح ما وجده.

٣- في حال عدم وجود الهدي، أو عدم مقدرة الحاج على الشراء يجب عندئذ على الحاج صيام عشرة أيام، ثلاثة منها في ذي الحجّة - وبصورة متوالية - كأن يصوم اليوم السابع والثامن والتاسع، أو إذا فَاته اليوم السابع يصوم الثامن والتاسع ثمّ يصوم يوماً آخر بعد رجوعه من منى ثمّ يصوم سبعة أيام بعد رجوعه إلى بلده، فيكون قد صام عشرة أيام بدل الأضحية، ويجب أن يكون الصيام في ذي الحجّة فَإن لم يصم فعليه الهدي يذبح بمنى، ولو لم يستطع المكث في مكّة وعاد إلى أهله صامها في الطريق أو بعد العود إلى بلاده.

ويجوز أن يصوم الأيام الثلاثة بعد العمرة مباشرة في بداية ذي الحجّة إذا لم يكن لديه مال، فَإن صام ثمّ تجدّدت له المكنة لم يجب عليه الهدي، ولكنّه أفضل إن لم يفته أيام التشريق، والأحوط في الأيام السبعة الباقية الموالاة أيضاً.

٤ - يستحب أن يكون الهدي سميناً، وأن يكون كبشاً أقرن أسود فحلاً، والأفضل إذا كان الهدي من البدن والبقر أن يكون من الإناث، وإذا كان من الضأن والمعز أن يكون من الذكران.

٥ - ويستحبّ أن يقسم الهدي أثلاثاً يطعم هو وعائلته ثلثاً، ويقسّم بين جيرانه والسائلين قسماً، ويفرّق بين الفقراء القسم الثالث، ويتأكّد استحباب الأكل منه.

7 - يستحب للحاج أن يذبح أو ينحر بنفسه إنْ كان يحسن ذلك، وإلا فيستحبّ له أن يجعل يده على يد الذابح، وكذلك يستحبّ له أن يقول عند الذبح: «وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفاً مُسْلِهاً وَمَا أَنَا مِنَ الْمُسْرِكِينَ، إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَعَيْايَ وَمَاتِي للهُ رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفاً مُسْلِهاً وَمَا أَنَا مِنَ الْمُسْرِكِينَ، إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَعَيْايَ وَمَاتِي للهُ رَبِّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفاً مُسْلِهاً وَمَا أَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ. اللَّهُمَّ هَذَا مِنْكَ وَلِكَ وَبِكَ وَإِلَيْكَ بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيم، اللهُ أَكْبَرُد.».

وأن يقول بعد ذلك: «اللَّهُمَّ تَقَبَّلْ مِنِّي كَمَا تَقَبَّلْتَ مِنْ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلِكَ وَمُوسَى كَلِيمِكَ وَمُحَمَّدٍ حَبِيبِكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِمْ»(١).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج٩٦، ص٢٨٩.

١١٥ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

#### ٦- الحلق والتقصير:

الحلق أو التقصير هو الواجب السادس من واجبات حبّ التمتّع، فيجب على الرجل الصرورة (١) حلق الرأس مراعاة للاحتياط، ويتخير غيره بين الحلق والتقصير، أي قصّ شيء من شعر الرأس أو اللحية أو الشارب أو تقليم الظفر، أمّا المرأة فيتعيّن عليها التقصير وإن كانت صرورة، ولا يجوز لها الحلق.

# أحكام الحلق والتقصير:

- ١ تجب على الحاجّ نيّة القربة إلى الله عزّ وجلّ عند الحلق والتقصير.
- ٢- يجب أن يكون الحلق والتقصير نهار العيد، لكن يستثنى المضطر من هذا الحكم فيجوز له ذلك ليلة العيد إذا أفاض بها من المشعر إلى منى.
  - ٣- الأحوط عدم تأخير الحلق أو التقصير عن يوم العيد الآلعلة.
- ٤ من ترك الحلق أو التقصير عمداً أو جهلاً أو نسياناً بمنى وجب عليه الرجوع إليها والحلق أو التقصير بها، حتى بعد انقضاء شهر ذي الحجّة، ومع تعذّر ذلك لزمه الحلق أو التقصير أينها كان، ويبعث بشعره إلى منى احتياطاً.
- ٥- تحلّ للحاجّ جميع محرمات الإحرام المذكورة سابقاً بعد الحلق أو التقصير، عدا الطبب والنساء.

#### ٧- طواف الزيارة:

طواف الزيارة هو الواجب السابع من واجبات حجّ التمتّع، فيجب على الحاجّ الطواف حول الكعبة سبعة أشواط كما مرّ سابقاً في طواف عمرة التمتّع، ويسمّى بطواف حجّ التمتّع أيضاً. ولا فرق بينه وبين طواف العمرة من حيث الأحكام إلاّ في النيّة، فينوي طواف الزيارة قربة إلى الله تعالى.

## ٨- صلاة طواف الزيارة:

وهو الواجب الثامن من واجبات حجّ التمتّع، وقد مرّ تفصيل أحكامها في صلاة طواف عمرة التمتّع، ولا فرق بينهما إلاّ في النيّة إذ على الحاج أن ينوي صلاة طواف الزيارة قربة إلى الله تعالى.

<sup>(</sup>١) الصرَّورة هو كل من لم يشهد زيارة مكة المكرمة في حج أو عمرة عن نفسه أو عن غيره قبل زيارته هذه، أي الذي يزور للمرة الأولى.

أحكام الحج.....

#### ٩- السعى:

السعى هو الواجب التاسع من واجبات حجّ التمتّع، فعلى الحاجّ أن يسعى بين الصفا والمروة كما جاء بنفس الطريقة التي سعى في عمرة التمتّع، إلاّ أنّه ينوي السعي لحجّ التمتّع قربة إلى الله تعالى، وليس بعد هذا السعي تقصير، وترتفع حرمة استعمال الطيب بعد إتمام السعي.

#### ١٠- طواف النساء:

طواف النساء هو الواجب العاشر من واجبات حجّ التمتّع، وهو يشبه طواف عمرة التمتّع إلاّ في النيّة، إذ تجب نيّة طواف النساء قربة إلى الله تعالى بدلاً عن طواف العمرة.

وطواف النساء واجب على الرجال والنساء والصبيان، ولا تحلّ المارسة الجنسية إلا بعده وبعد صلاته، ولو نسيه شخص حرمت عليه النساء إلا بعد أن يؤجّر أحداً بالطواف عنه إن لم يقدر على العود إلى مكّة من أجله.

#### ١١- صلاة طواف النساء:

وهو الواجب الحادي عشر من واجبات حجّ التمتّع، وهو كصلاة طواف عمرة التمتّع السابق الذكر من حيث الأحكام والشروط تماماً إلاّ في النيّة، فيجب على الحاجّ أن ينوي صلاة طواف النساء قربة إلى الله تعالى.

وتحلَّ الاستمتاعات والمارسات الجنسية الزوجية للحاجِّ بعد الفراغ من هذه الصلاة، وهذه الصلاة واجبة على الرجال والنساء.

وهذه المناسك الخمس (طواف الزيارة وصلاته والسعي وطواف النساء وصلاته) يجب أداؤها بعد أعمال منى، ولكن يجوز تقديمها للمضطرّ كالمرأة تخاف الحيض والشيخ الكبير يخشى الزحام، وكذلك الخائف والمريض وهؤلاء يؤدّون هذه المناسك قبل الوقوف بعرفات ثمّ إذا أكملوا أعمال منى (الرمي والذبح والحلق) اكتمل حجّهم وحلّت لهم محرّمات الإحرام جميعاً.

#### ١٢- المبيت بمنى:

المبيت بمنى هو الواجب الثاني عشر من واجبات حجّ التمتّع، والمقصود هو المبيت بها ليلتي الحادي عشر والثاني عشر من ذي الحجّة بها يسمّى مبيتاً، كأن تبيت هنا من أوّل الليل إلى منتصفه، أو من منتصفه حتى طلوع الشمس، وذلك تسليهاً لأوامر الله تعالى وتقرّباً إليه.

#### أحكام المبيت:

١ - الواجب على الحاج مكثه في منى خلال تلك الفترة من دون فرق بين أن يكون راقداً أم ساهراً.

٢- يجب على الحاجّ فدية شاة عن كلّ ليلة ترك فيها المبيت بمنى عمداً.

٣- هناك طوائف لا يأثمون بتركهم المبيت بمنى، ولا تجب عليهم الكفارة، وهم: من خرج من مكة المكرّمة بعد أداء مناسكه متوجّها إلى منى، ثمّ غلب عليه النوم في الطريق، ومن اشتغل بالعبادة بمكّة المكرّمة طول الليل، وأُولوا الأعذار (كالناسي، والجاهل، والمريض، والممرض) وكلّ من يكون في المبيت عليه حرج.

٤ - يستحب البقاء في أيام التشريق بمنى، كما يستحبّ التكبير بالمأثور وصورته: «اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ، اللهُ أَكْبَرُ على مَا هَدَانَا، اللهُ أَكْبَرُ على مَا وَاللهُ أَكْبَرُ على مَا رَزَقَنَا مِنْ بَمِيمَةِ الأَنْعَامِ، وَالحَمْدُ لله على مَا أَبْلاَنَا».

وهذا شعار أهل منى يرددونه عقيب الصلوات وفي أي محلّ وزمان شاؤُوا فَإنه موسّع عليهم.

٥- يجب المبيت بمنى ليلة الثالث عشر أيضاً على من بقي بها حتى غروب الشمس من اليوم الثاني عشر، كما يجب ذلك على من لم يتجنّب الصيد أو النساء في إحرامه، والأوْلى أن يُلحق كل من لم يتجنب سائر تروك الإحرام بذلك.

٦ - من نفر إلى مكّة يـوم الثاني عشر فليس لـه أن يخرج من حدود منى إلا بعد زوال الشمس، بينها الذي ينفر في اليوم الثالث عشر يجوز له أن يخرج قبل الزوال أيضاً.

#### ١٣- رمى الجمار الثلاث:

رمي الجهار الثلاث هو الواجب الأخير من واجبات حجّ التمتّع، والمقصود هو إصابة الجمرات الثلاث، وهي: الصُّغرى، والوسطى، وجمرة العقبة الكبرى، في اليوم الحادي عشر والثاني عشر، وكذلك الثالث عشر لو بات بمنى ليلته.

## أحكام الرمي:

١ - يجب رمي الجمرات الثلاث كلّ يوم بالترتيب، بحيث يرمي الجمرة الصُّغرى أوّلاً، ثمّ الوسطى، ثمّ جمرة العقبة، ولو أخلّ الحاجّ بترتيب الرمي أعاد ما خالف الترتيب.

٢- يجب رمي كل من هذه الجمرات في كل يوم بسبع حصيات، وقد ذكرنا واجبات الرمي وأحكامه تفصيلاً في رمي جمرة العقبة، فراجع.

- ٣- لـو علم بعد الرمي أنّه إنّها رمى إحـدى الجمرات بأربع حصيات أتمّ الباقي وليس عليه إعادة ما بعدها، ولكن لو علم أنّه رمى أقلّ من أربع أتمّها وأعاد ما بعدها.
- ٤ لـو نـسي رمي الجمار أو إحداها في يوم، قضاه في اليوم الثاني، ولو عاد إلى مكّة رجع للرمـي، ولـو فاتتـه أيام التشريق أو خرج مـن مكّة فَالأحوط أن ينيب من يرمي عنه في السـنة القادمة في أيام التشريق.
- ٥- المريض والخائف ومن له شغل ضروري بالنهار يرمي بالليل ومن لم يقدر على الرمي مطلقاً يستنيب مثل الصبي والكسير.

# حج الإفراد

حجّ الإفراد، هو فرض أهل مكّة ومن جاورها، أي مَن لم يبعُد موطنه عنها أكثر من ١٦ فرسخاً، أي زهاء ٩٠ كيلومتراً، ولا يجب في حجّ الإفراد هدي.

أمّا كيفيّته وأعماله فهي على النحو التالي:

## أعمال حج الإفراد:

- ١ الإحرام لحج الإفراد من الميقات، أو من حيث يجوز له حسب ما ذكرناه في إحرام عمرة التمتّع، وتجري هنا جميع الأحكام المذكورة هناك أيضاً.
  - ٢ الوقوف بعرفة تماماً كما ذكر ذلك أيضاً في حجّ التمتّع.
    - ٣- الوقوف بالمشعر الحرام كما ذكر أيضاً.
- ٤- الذهاب إلى منى لأداء مناسكها وهي: الرمي، والحلق أو التقصير، وليس عليه هدي.
  - ٥ طواف الحجّ، حسب الشروط والأحكام المذكورة في طواف عمرة التمتّع.
    - ٦- ركعتا صلاة الطواف.
    - ٧- السعي بين الصفا والمروة، كم اسبق ذكره.
      - ٨- طواف النساء.
      - ٩- ركعتا صلاة طواف النساء.

١٦٥ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

## أحكام حجّ الإفراد:

1 - لا علاقة بين الحبّ الإفرادي وبين العمرة، بل هما واجبان منفصلان، فلو كان الحاج قد أتى سابقاً بالعمرة المفردة سقطت عنه، ولو لم يستطع للعمرة المفردة بل استطاع إلى الحبّ فقط لم تجب عليه العمرة، ولو استطاع لهما معاً فعليه أن يعتمر بعد الحبّ عمرة مفردة، ويختار أي وقت شاء لها، والأفضل المبادرة بها، وهكذا فَإنه لا يجب عليه أن يأتي بالعمرة خلال أشهر الحبّ ولا في السنّة التي حبّ بها.

٢- يجوز للمفرد تقديم طواف الحجّ وسعيه على الوقوفين حال الاختيار، وإن كان الأحوط تأخير طواف النساء إلى ما بعد مناسك منى.

٣- ميقات الإحرام في حجّ الإفراد هو منزل الحاجّ أو أحد المواقيت الخمسة التي أشرنا إليها في إحرام عمرة التمتّع إذا مرّ به، وإن لم يمرّ بأحد المواقيت فَالأحوط الإحرام من منزله، هذا إن كان منزله خارج مكّة ولكن إذا كان منزله في مكّة فَالأحوط الخروج إلى أدنى الحلّ والإحرام منه.

٤- لا يجب الهدي في حجّ الإفراد، لكن يستحب ذلك.

# حسج القران

حجّ القِران هو أيضاً فرض أهل مكّة ومن جاورها إذا لم تتجاوز المسافة بينه وبين مكّة ١٦ فرسخاً (أي ٤٨ ميلاً وحوالي ٩٠ كيلومتراً)، ويجب فيه إضافة على ما يجب في حجّ الإفراد اصطحاب الهدي عند الإحرام حتى زمان ذبحه بمنى، ولذلك سمّي بالقِران.

## أحكام حجّ القران:

١ - ينعقد الإحرام في حجّ القِران بالإشعار أو التقليد أو التلبية، والإشعار هو أن يشقّ سنام البعير من الجانب الأيمن، أمّا التقليد فهو تعليق نعل قد صلّى فيها في عنق الهدي (إبلاً كان أو بقرة أو شاة) ويجوز أن يقلّد بسير أو بخيط أو ما أشبه.

- ٢- لا يجوز لمن أحرم لحجّ القِران العدول إلى حجّ التمتّع.
- ٣- يستحب للقارن الجمع بين التلبية وبين الإشعار أو التقليد.
- ٤- يجوز للقارن تقديم الطواف على الوقوف بعرفات والوقوف بالمشعر الحرام.
  - ٥ الأولى أن يجدّد القارن والمفرد التلبية، كلّم طافا قبل الذهاب إلى المشاعر.

أحكام الحج.....

# أحكام حج المرأة

١ - لا يعتبر في وجوب الحجّ على المرأة المستطيعة إذن الزوج، فيجب عليها الحجّ حتى في صورة منعه إيّاها عن الحجّ، وكذا الحكم بالنسبة إلى المرأة التي نذرت الحجّ بإذن زوجها، فلا عبرة لمنعه إيّاها بعد النذر.

٢- لا يشترط في استطاعة المرأة صحبة من يرافقها من المحارم، إذا كانت قادرة على حفظ نفسها من المخاطر، وإن لم تكن متزوّجة.

٣- المرأة التي لا تستطيع الحبّ إلا بمرافق من محارمها، يتوقّف تحقّق الاستطاعة على توافره، فلو توقّف على تحمّل تكاليفه ودفع الأُجرة له، وجب ذلك عليها، وتحسب من نفقة الحجّ، فلو كانت قادرة على ذلك كلّه كانت مستطيعة وإلا فلا.

٤ - المرأة التي يكون مهرها وافياً بتكاليف الحجّ، وكان الزوج متمكّناً من بذل ذلك لها،
 يجب عليها مطالبة زوجها بدفع المهر، فتصبح مستطيعة لو سلّمها المهر.

٥ - إذا أرادت الحائض أن تحرم داخل مسجد الشجرة أو سائر المساجد في المواقيت فعليها أن تعقد نيّة الإحرام وهي تجتاز تلك المساجد إن كانت أبوابها مختلفة أو عند أخذها لمتاع كان قد وضع فيها. كما يجوز لها أن تحرم عند تلك المساجد من دون دخولها، أو تحرم قبل الميقات بالنذر، كأن تنذر الإحرام في المدينة المنوّرة.

٦- المرأة التي تصل إلى الميقات وهي حائض ولا تدري أتطهر قبل انقضاء زمان عمرة التمتّع أم لا، تنوي الإحرام على في ذمّتها، فَإِن طَهُرت أتت بعمرة التمتّع وحجّه، وإلا فتأتي بحجّ الإفراد بإحرامها الذي هي فيه.

٧- يستحب غسل الإحرام على الحائض والنفساء، كما يستحبّ ذلك على غيرها.

٨-على المرأة التي يدركها الحيض حال الطواف قطع الطواف والخروج من المسجد الحرام حالاً، ثمّ إتمام الطواف بعد الطهر إذا كانت قد أكملت الشوط الرابع، أمّا إذا لم تبلغ الشوط الرابع فعليها إعادة الطواف من أوّله.

9 - لأنَّ السعي بين الصفا والمروة لا يشترط فيه الطهارة؛ ولأنَّ المسعى ليس من المسجد الحرام، فَإِن الحائض تستطيع أن تسعى بين الصفا والمروة.

• ١ - الحائض التي تخشى أن لا تدرك الوقوف بعرفات إذا انتظرت الطُّهر وأداء طواف

عمرة التمتّع، يجب عليها أن تعدل إلى حجّ الإفراد إذا كانت قد نوت عمرة التمتّع، ثمّ بعد أدائها مناسك حجّ الإفراد تأتي بعمرة مفردة ويصحّ حجّها كما وأنّه يجزيها عن حجّة الإسلام.

١١ - يجوز للنساء اللواتي يخشين عدم التمكن من القيام بطواف حج التمتع وصلاته والسعي وطواف النساء وصلاته بعد الرجوع من منى بسبب الحيض، يجوز لهن تقديم هذه الأعمال والإتيان بها قبل التوجه إلى عرفات وبعد التلبس بإحرام الحج.

١٢ - يجوز للمرأة لبس ما بدا لها من أنواع المخيط، لكن لا يجوز لها لبس الكفوف، ولا تستر الوجه عند الإحرام.

١٣ - المستحاضة الكثيرة تغتسل للطواف مرّة ولصلاة الطواف مرّة أخرى احتياطاً،
 إلاّ أن ينقطع الدم عنها حتى إتمام الصلاة، فيكفى حينئذٍ غسل واحد قبل الطواف.

١٤ - يجوز للمرأة تناول الأقراص الطبية بهدف تأخير الحيض للقيام بأعمال الحجّ
 - كالطواف - في أوقاتها.

# حجّ الصبي والصبيّة

١- يستحبّ الحجّ لغير البالغ المميّز، ويصحّ منه، لكن لا يحسب حجّة الإسلام.

٢- الصبي المميّز لو أدرك الوقوف بالمشعر الحرام بعد بلوغه أجزأه عن حجّة الإسلام وإنْ كان إحرامه قبل البلوغ.

٣- الصبي الذي نوى الحج الاستحبابي لظنّه أنّه غير بالغ، ثمّ ظهر له بعد ذلك بلوغه
 حال الحجّ، أجزأه ذلك عن حجّة الإسلام.

٤ - يستحبّ لولي الطفل غير المميّز إحرام الطفل، بأن يلبسه ثوبي الإحرام وينوي الوليّ ذلك، ويلقّنه التلبية لو تمكّن الطفل من تكرارها، وإلاّ فيلبي هو بدلاً عنه.

٥- تكاليف الحبّ الزائدة على نفقة الصبي العادية كالهدي والكفَّارات وما إليه تخرج من مال الصبي إذا كان الولي هو الأب فتجب على من مال الصبي إذا كان الولي هو الأب فتجب عليه، والأحوط ذلك في غير الأب أيضاً لأنّه مكلّف بحفظه.

٦- يجب على الولي أمر الصبي بالقيام بما يُطيق من أعمال الحبّ والعمرة، والنيابة عنه فيما لا يطيق، كما يجب عليه منع الصبي من ارتكاب محرمات الإحرام.

أحكام الحج.....

## أحكام النيابة

١ - تجوز النيابة في الحجّ الواجب والمندوب عن الميّت، وعن الحيّ في الحجّ المندوب مطلقاً (أي سواء كان قادراً أم عاجزاً)، وفي الواجب حالة عجز المنوب عنه عن القيام بأعمال الحجّ لعذرٍ كالشيخوخة أو المرض الذي لا يرجى زواله.

٢- يشترط في النائب أُمور:

الأوّل: البلوغ على الأحوط.

الثاني: العقل.

الثالث: الإيمان (صحّة المذهب).

الرابع: الاطمئنان بأنّه يؤدّي مناسك الحجّ بصورة صحيحة، فلو اطمأنّ المستنيب قبل الإنابة أو بعد أداء المناسك كفي.

الخامس: معرفته بمناسك الحجّ وأحكامه ولو بإرشاد من غيره.

٣- تجب الاستنابة على العاجز والمريض والمعذور الذين استقرّ عليهم الحجّ إذا كانوا
 لا يرجون زوال عذرهم.

٤ - لا تشترط المهاثلة بين النائب وبين المنوب عنه، فتجوز نيابة الرجل عن المرأة، كما تجوز نيابة المرأة عن الرجل.

٥- تجوز نيابة الرجل (الصرورة) عن الرجل والمرأة الصرورة وغير الصرورة، ولا تجوز نيابة المرأة الصرورة عن الرجل الصرورة احتياطاً، وتكره نيابة المرأة الصرورة عن الرجل غير الصرورة، كما تكره نيابة المرأة غير الصرورة عن الرجل الصرورة.

٦- إذا مات النائب بعد الإحرام وبعد الدخول في الحرم أجزأ ذلك عن المنوب عنه وسقط عنه الحجّ، أمّا لو مات قبل الدخول في الحرم فَإن ذمّة المنوب عنه تبقى مشغولة بالحجّ احتياطاً، ولا فرق في ذلك بين أقسام الحجّ.

٧- في حال موت النائب بعد الإحرام وبعد الدخول في الحرم يستحقّ تمام الأُجرة.

٨- لا يحقّ للنائب التخلّف عَمَّا اشترط عليه من قبل المنوب عنه، إلاّ باذنه.

٩- إذا ارتكب النائب ما يوجب الكفّارة، وجبت الكفّارة عليه لا على المنوب عنه.

• ١ - لا يجب على النائب تسديد ما زاد على الأُجرة من تكاليف الحجّ من جانبه، كما لا

يجب عليه إرجاع الفائض إلى المنوب عنه، وإنْ استحبّ له ذلك.

١١- إذا أفسد النائب حجّه بالجماع قبل الوقوف بالمشعر الحرام، وجب عليه إتمام الحجّ واستئناف العمل في العام القادم، وليس على المنوب عنه شيء.

١٢ - لا تجوز النيابة في الحبِّ الواجب عن أكثر من واحد، وتجوز في الحبِّ المندوب.

١٣ - تجوز نيابة عدّة أفراد عن شخص واحد في سنة واحدة تبرّعاً، أو في الحجّ المندوب، كما تجوز في الحجّ الواجب المتعدّد، كأن ينوب أحدهم عنه في حجّة الإسلام، وآخر عنه في الحجّ النذري.

١٤ - يجوز للنائب بعد الفراغ من مناسك الحجّ أن يأتي بالعمرة المفردة أو الطواف
 لنفسه ولغيره.

١٥ – على النائب تعيين المنوب عنه وقصد النيابة، ويستحبّ له ذكر اسم المنوب عنه في جميع المواقف.

١٦ - تستحب النيابة عن الأئمة الأطهار عليه وكذلك عن الوالدين، والأقرباء والمؤمنين في الحج والطواف إذا كانوا معذورين أو غائبين.

## أحكام المصدود

المصدود هو الحاجّ الذي منعه العدو عن إتمام مناسك الحجّ بعد الإحرام.

## وإليك أهم أحكامه:

١ - يجوز لمن صدّه العدو عن إتمام مناسك العمرة أو الحجّ التحلّل من الإحرام، ويحصل ذلك بذبح الهدي في موضعه الذي هو فيه، والأحوط استحباباً أن يكون بنيّة التحلّل، وبه تحلّ له جميع محرمات الإحرام حتى النساء، والأحوط وجوباً الحلق أو التقصير ليتمّ بها التحلّل. ولو ساق الهدي ذبحه أو نحره وكفاه عن هدي آخر.

٢- يسقط الحجّ عن المصدود الذي تختصّ استطاعته للحجّ بسنة الصدّ، أمّا الذي استقر عليه الحجّ قبل ذلك، أو الذي يبقى مستطيعاً حتى السنة القادمة، فلا يسقط عنهما الحجّ، بل يجب عليهما الحجّ في السنة القادمة.

٣- لا يجوز للمصدود عن طريق خاص التحلّل من الإحرام إذا كان قادراً على متابعة

السير عن طريق آخر، بل يجب عليه إتمام مناسكه، إلا إذا كان عليه في ذلك حرج.

٤ - لـو مُنع الحاج عن الوقوف بعرفات والمشعر الحرام، يتحلّل في موضع المنع بذبح الهدي، أمّا لو منع عـن الوقوف بأحد الموقفين تـرك ما مُنع وأتى بها بقي من المناسك وصحّ حجّه. ولو مُنع عن أعهال منى كلّها أو بعضها، فلو تمكّن من الاستنابة و جب ذلك عليه، وإنْ لم يتمكّن عمل بوظيفة المصدود.

أمّا لو مُنع عن إتيان أعمال مكّة المكرّمة بعد العود من منى، فَإِن كان المنع مستمراً حتى نهاية ذي الحجّة جرى حكم المصدود عليه وإلاّ فعليه القيام بمناسك الحجّ بنفسه حتى آخر ذي الحجّة، ولكن لو استطاع أن ينيب أحداً بأداء مناسك مكّة عنه فَالأقوى صحّة حجّه.

٥- لـو مُنع الحاج عـن الرجـوع إلى منى، وكان قـد أنهى أعمالـه بمكّة وجبت عليه الاسـتنابة لأعمال منى في نفس السـنة إنْ أمكنه ذلك، وإلاّ فعليه الاسـتنابة للسنة القادمة، وبه يصحّ حجّه.

## أحكام المحصور

المحصور، هو الحاجّ الذي منعه المرض عن إتمام مناسك الحجّ.

وإليك أهم أحكامه:

١ - إذا أُحصِرَ الحاج بعد الإحرام، وأراد التحلّل فعليه بعث الهدي إلى مكّة ليذبح هناك إن كان محرماً بإحرام عمرة التمتّع، أو يذبح في منى -يوم النحر - إنْ كان محرماً بإحرام الحجّ.

٢- المحرم بإحرام العمرة المفردة يبعث هديه مع رفاقه إلى مكّـة ليذبح في وقت يُتّفق عليه ليتحلّل بعد ذلك الوقت.

٣- يتحلّل المحرم بإحرام عمرة التمتّع والعمرة المفردة بعد ذبح الهدي من الإحرام وتحلّل له جميع محرّمات الإحرام سوى النساء، وتبقى محرّمة عليه في العمرة الواجبة حتى يأتي بعمرة التمتّع والحجّ بعد ذلك أو يأمر من يطوف عنه طواف النساء، أمّا في العمرة المستحبّة فتحلّ له النساء أيضاً بعد الذبح.

٤- لو أُحصر الحاج عن إدراك الوقوف بعرفات والمشعر الحرام، تحلّل بالذبح وحلّت

له محرمات الإحرام إلا النساء حتى يأتي بأعمال الحجّ أو يستنيب، أمّا لو أُحصر عن إدراك أحد الموقفين فقط فليس عليه شيء وصحّ حجّه.

٥ - لو استمرّ به المرض حتى بعد أعمال منى، فَإن تمكّن من الرجوع إلى منى وقضاء أعماله بنفسه وجب عليه ذلك وإلاّ فعليه الاستنابة للذبح والرمى، ويتحلّل بالحلق أو التقصير.

٦- لو أُحصر الحاج بعد مناسك منى عن مناسك مكّة، فَإن استطاع من إتيان الأعمال بنفسه حتى نهاية ذي الحجّة وجب عليه ذلك وإلا وجبت عليه الاستنابة.

٧- لـو أُحـصر الحـاجّ عن جميع مناسك منى ومكّة وجب عليه بعث الهـدي إلى منى للذبح، ويتحلّل بعد الذبح، لكن عليه إعادة الحجّ بعد ذلك، إنْ لم يُمكنه الاستنابة في سـائر مناسك منى ومكّة، وإنْ أمكنه فَالأقوى كفايته عن الحجّ، وإنْ كان الأحوط الحجّ من قابل.

# ٢٦٠٤ ﴿ الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْم الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي الْمُرْبِي

\* جهادُ التَّدِي
 \* أَحْكَامُ القِتَ الِ
 \* الأَمْرُ بِالمَعْرُوفِ وَالنَّهْ يِعَنِ المُنكرِ
 \* جهادُ النَّفْسِ

## تمهيد

كلمة الجهاد تشمل شُعباً كثيرة من السعي، فهي تبدأ من جهاد النفس وهواها، وتنتهي إلى التفرغ لله ضمن هيئات ربانية، والتطوع للقتال في سبيل الله. وتستمر مع السعي الدائب لإقامة الحق والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والكفاح ضد الظلمة.

والجهاد من أفضل ما يتوسل به المتوسلون إلى الله سبحانه، إذ قال تعالى: ﴿ يَمَأَيُّهُمَا اللَّهِ عَالَى: ﴿ يَمَأَيُّهُمَا اللَّهِ مَا مَنُواْ اللَّهَ وَابْتَعُواْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (١١).

وهكذا نستفيد من هذه الآية أن الجهاد وسيلة إلهية قد تصبح واجبة مفروضة؛ كالجهاد للدفاع عن المسلمين وعن الدين عند الأخطار. وقد تصبح سنة مؤكدة، كالجهاد في سبيل إبلاغ الرسالة، ونشر الدين في الآفاق.

وقد ورد في الحديث الشريف بيان هذا التقسيم الثنائي للجهاد، فقد روى فضيل بن عياض أنه سأل الإمام الصادق عَلَيْتَكِرُ: «عَنِ الجُهادِ أَسُنَّةُ هُوَ أَمْ فَرِيضَةٌ؟.

فَقَالَ عَلَيَكِ : الجُهَادُ عَلَى أَرْبَعَةِ أَوْجُهِ: فَجِهَادَانِ فَرْضٌ وَجِهَادٌ سُنَّةٌ لَا تُقَامُ إِلَّا مَعَ الْفَرْضِ وَجِهَادٌ سُنَّةٌ فَأَمَّا أَحَدُ الْفَرْضَيْنِ فَمُجَاهَدَةُ الرَّجُلِ نَفْسَهُ عَنْ مَعَاصِي الله عَزَّ وَجَلَّ وَهُوَ مِنْ أَعْظَمِ الجُهَادِ وَمُجَاهَدَةُ الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْكُفَّارِ فَرْضٌ ،

وَأَمَّا الْجِهَا دُالَّذِي هُوَ سُنَّةٌ لَا يُقَامُ إِلَّا مَعَ فَرْضٍ، فَإِنَّ مُجَاهَدَةَ الْعَدُوِّ، فَرْضٌ عَلَى جَمِيعِ الْأُمَّةِ وَلَوْ تَرَكُوا الْجِهَادَ لَأَنَاهُمُ الْعَذَابُ، وَهَذَا هُوَ مِنْ عَذَّابِ الْأُمَّةِ، وَهُوَ سُنَّةٌ عَلَى الْإِمَامِ وَحْدَهُ الْأُمَّةِ وَلَوْ تَرَكُوا الْجِهَادَ لَأَنَاهُمُ الْعَذَابُ، وَهَذَا هُوَ مِنْ عَذَّابِ الْأُمَّةِ، وَهُوَ سُنَّةٌ عَلَى الْإِمَامِ وَحْدَهُ أَنْ يَأْتِي الْعَدُوَّ مَعَ الْأُمَّةِ فَيُجَاهِدَهُمْ، وَأَمَّا الْجِهَادُ الَّذِي هُوَ سُنَّةٌ، فَكُلُّ سُنَّةٍ أَقَامَهَا الرَّجُلُ وَجَاهَدَ فَي إِقَامَتِهَا وَبُلُوغِهَا وَإِحْيَائِهَا، فَالْعَمَلُ وَالسَّعْيُ فِيهَا مِنْ أَفْضَلِ الْأَعْمَالِ لِأَنَّمَا إِحْيَاءُ سُنَّةٍ.

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية: ٣٥.

وهـذا الحديث من الأخبار المُحكمة التي تفصل القول في شعب الجهاد المختلفة علماً بأنّه قد توسعت آيات الكتاب وأحاديث النبي النبي وأهل بيته الطاهرين المناخ قد توسعت في كل شُعب الجهاد. بينها توسع الفقه في شعبة القتال في سبيل الله. ونحن اتباعاً للكتاب والسنة ولسيرة الفقهاء هنا الحديث هنا إلى البحث أولاً؛ عن الجهاد بشعبه المختلفة، ثم عن القتال في سبيل الله حسب سيرة الفقهاء أيضاً.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٤.

أجِكامِ الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر ..........

الفصل الأول: جهاد التحدي

# مَنْ نجاهد؟

على الإنسان أن يقيم أحكام الدين بها أوتي من قوة، وأن يجاهد من يعيقه في هذا السبيل ولو كان والديه أو أبناءه أو إخوانه أو زوجه أو عشيرته أو قومه. وفيها يلي تفصيل القول في هذه الشعب من الجهاد:

#### ألف: الوالدان بين الجهاد والإحسان:

يتربى الطفل في أحضان الأسرة، ويجد فيها التربة الخصبة لنمو كفاءاته، وترسيخ عاداته، ويتلقى من محيطها لغته وثقافته وتجارب الحضارة. وعندما يبلغ أشده ويؤتيه الله العقل والحكمة، يتطلع إلى آفاق جديدة من الحياة. وربها تبلغه دعوة إصلاحية لم يعهدها في أسرته، وهناك يبدأ الفصل الأول من صراعه من أجل الإصلاح والتغيير، وتبدأ المعادلة الصعبة. فمن جهة يحس بضر ورة الوفاء بحق أسرته، ومن جهة ثانية يشعر بتطلعاته الخاصة. والقرآن الكريم يحل هذه المعادلة، حين يوصي الأبناء بالإحسان إلى الوالدين، والتحلي بأعلى درجات الأخلاق معهها، وعدم نهرهما حتى بكلمة (أف). ولكنه ينهى عن عبادتها، والتسليم المطلق الاتباع الأعمى.. وقد ضرب الله لنا مثلاً من النبي إبراهيم علي الأعمى.. وقد ضرب الله لنا مثلاً من النبي إبراهيم علي الأعمى القوق في وجه أبيه قائلاً: 
﴿ يَتَأَبُوا فِي قَدْ جَاءَ فِي مِن الْفِي مِن الْفِي عَلَى الْمُ يَأْتِكَ فَاتَبْغِي أَهْدِكَ صِرَطاً سَويًا ﴾ (١).

وقد تحدى النبي إبراهيم عَلَيْتُلاِ أباه وقومه، وجاهدهم جهاداً كبيراً، حين قال لهم: ﴿ وَاذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصَّنَامًا ءَالِهَةً إِنِّ أَرَنكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) سورة مريم، آية: ٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، آية: ٧٤.

٢٨٥.....أحكامُ العِيَاداتِ

## ونستفيد من هذه البصيرة الأحكام التالية:

أولاً: على كل إنسان أن يجدد النظر في ثقافته وأفكاره ورؤاه الحياتية فور ما يبلغ مرحلة الرشد. فإذا وجد في تراث آبائه وثقافتهم ما يخالف العقل، فليبحث عن الحقيقة بنفسه.

ثانياً: على الآباء أن يربوا أبناءهم منذ نعومة أظفارهم على التفكير السليم، وينمّوا فيهم موهبة العقل والحكمة، ويثيروا فيهم الرغبة في التطلع والبحث.

ثالثاً: إذا دعاك أبواك إلى الخضوع للجبت والطاغوت، والاستسلام التام للسلطات الظالمة.. فعليك أن تحسن إليهما أيما إحسان، ولكن دون أن تطيعهما. فإنهما لن يغنيا عنك يوم القيامة من الله شيئاً.

رابعاً: إن لكل جيل الرغبة في استمرار نهجه، بأن يضفي عليه قداسة شرعية، وهذا لا يجوز، لأنّه تشريع وبدعة. فليس الحكم إلاّ حكم الله، وليس لأي رأي أو تقليد أو تجربة قداسة أو شرعية إلهية، كما لا يجوز للأبناء أن يرضخوا لأي حكم غير إلهي باعتباره حكماً شرعياً.

خامساً: لكي نفقه الدين، ونبصر حقائقه، ونعرف أحكامه، علينا أن نتبع المنهج السليم الذي أمرت به نصوص الدين ذاته. ولا يجب أن نتبع دائهاً المنهج الذي اقترحه آباؤنا، فربها لا يكون ذلك المنهج هو المنهج الإلهي السليم، أو لعله كانت لآبائنا ظروف خاصة أوحت إليهم بذلك المنهج.

## باء: جهاد الأبناء:

قد يتطلع الأبناء إلى حياة الدنيا، ويتطرفون في تطلعهم إلى حد الخروج من حدود الشريعة، ويسعون جاهدين إلى استدراج آبائهم إليها. وهنا يجب على الآباء جهادهم للدفاع عن حدود الدين، محافظة عليهم وعلى أنفسهم. وقد قال سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا ثُلَهِ كُرُ اللهِ فَأُولَيّكَ هُمُ اَلْخَسِرُونَ ﴾ (١).

و قال سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِنَ مِنْ أَزْوَجِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوَّالَّكُمْ فَأَحَذَرُوهُمْ مَّ وَإِن تَعَفُواْ وَتَصَّفَحُواْ وَتَغْفِرُواْ فَإِنَ ٱللَّهَ عَفُورٌ رَّحِيثُ ﴾ (٢).

ونجد صورة من صراع الآباء مع أبنائهم من أجل العقيدة في الآية التالية: ﴿ وَٱلَّذِي

<sup>(</sup>١) سورة المنافقون، آية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة التغابن، آية: ١٤.

وفي قصة نوح مع ابنه الذي حاول إنقاذه من الغرق فها استجاب له، عبرة لكل أب مؤمن. إذ عليه أن يسعى جهده لإصلاحه، ولكن إذا رآه مصراً، تركه لمصيره دون أن يهلك نفسه معه.

واليوم حيث تتعرض شعوبنا لموجات متلاحقة من المبادئ الهدامة والثقافات الكافرة، علينا أن نتسلح بالجهاد ضد انسياب أبنائنا في تيارها. والله المستعان.

#### جيم: جهاد الإخوان:

والإنسان يتربى في أسرة تحيط بها حلقات الآباء والأبناء والإخوان. وكثيراً ما يحس بالضغط من قبل إخوانه، وبالذات الأكبر منه سناً، حيث يهارسون عليه نوعاً من الولاية، ويحاولون استلاب استقلاله الفكري، وقد يدفعونه باتجاه الضلال. وعليه أن يجاهدهم من أجل الاستقامة على دينه. وفي قصة يوسف عَليَ وإخوته آيات لمن أراد الاعتبار، إذ حسدوه وألقوه في غيابة الجب، فنصره الله. كها أن النبي موسى عَليتُ غضب على أخيه هارون، عندما ضلَّ قومه. والإمام أمير المؤمنين عَليتَ فرب حديدة حامية من يد أخيه عقيل، حين طلب منه ما لا يحق له من بيت المال.

## دال: جهاد الزوج والزوجة:

وقد يتعرض المؤمن أو المؤمنة لضغط الزوج أو الزوجة في مسيرة الجهاد، الأمر الذي يؤثر سلباً على عزيمتهما واستمرار جهادهما في سبيل الله.. وهنا يجب مقاومة الضغوط بل وتحديها ابتغاء رضوان الله.

وقد جاء في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عَلَيْكُلاَ: (فِي قَوْلِهِ: ﴿ إِنَّ مِنْ أَزْوَجِكُمُ وَأَوْلِكَ أَنَّ الرَّجُلَ كَانَ إِذَا أَرَادَ الْهِجْرَةَ إِلَى رَسُولِ اللهُ وَأَوْلَكِ عَنَّا وَتَدَعَنَا فَنَضِيعَ بَعْدَكَ.

فَمِنْهُمْ مَنْ يُطِيعُ أَهْلَهُ فَيُقِيمُ فَحَذَّرَهُمُ اللهُ أَبْنَاءَهُمْ وَنِسَاءَهُمْ وَنَهَاهُمْ عَنْ طَاعَتِهِمْ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْضِي وَيَذَرُهُم، وَيَقُولُ أَمَا وَالله لَئِنْ لَمْ ثُمَّاجِرُوا مَعِي ثُمَّ جَمَعَ اللهُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ فِي دَارِ الْحِجْرَةِ

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف، آية: ١٧.

لَا أَنْفَعُكُمْ بِشَيْءٍ أَبَداً فَلَـمَّا جَمَعَ اللهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُمْ، أَمَرَهُ اللهُ أَنْ يَبُوءَ بِحُسْنٍ وَبِصِلَةٍ. فَقَالَ: ﴿ وَإِن تَعَفُوا وَتَصَفَحُوا وَتَغَفِرُوا فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (١).

وفي قصة امرأة النبي نوح والنبي لوط بَهِ درس لكل مؤمن يتعرض لضغط زوجته التي تحاول أن تبعده عن مسيرة الإيان. وإنّم بالتصدي والجهاد والاستقامة، يستطيع أن يتحداها.

وفي قصة امرأة فرعون، عبرة لكل امرأة مؤمنة يسعى زوجها لتضليلها أو استلاب تقواها. فتصمد بالتوكل على الله، حتى ولو انتهى أمرها إلى الطلاق أو إلى ما هو أعظم منه.

وبالرغم من أهمية التوافق بين الزوجين، إلاّ أن ذلك يجب ألاّ يتم عند المؤمن على حساب الدين وحدوده. ومن هنا فإن على الزوجين أن يجعلا تمسكهما بالدين أهم من شؤونهما الأسرية.

#### هاء: جهاد العشيرة:

تمارس عشيرة الإنسان نوعاً من الولاية عليه. وقد يدفع الاحساس بالضعف الإنسان إلى التسليم لهذه الولاية. وتعتبر هذه الولاية مقبولة في حدود تعاليم الدين وأحكامه، أمّا إذا تجاوزتها فلا.

ومن هنا أمر الله النبي عليه بأن ينذر عشيرته الأقربين، فقال سبحانه: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينِ ﴾ (٢)، ومعلوم أن الإنذار نوع من الجهاد. إذ إنّ من ينذر أحداً يهدده و يجعل علاقته معه مشر وطة بقبول دعوته.

وقد ضرب الله لنا مثلاً من النبي إبراهيم عَلَيْتُلا والمؤمنين معه كيف تبرؤوا من قومهم، فقال سبحانه: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَٱلّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأُو مِنكُمْ وَمِمّا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَوَةُ وَٱلْبَغْضَاءُ أَبَدًا حَتَى تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحَدَهُ وَإِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لِأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ وَمَا أَمَلِكُ لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ رَبِّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّنَا وَإِلَيْكَ أَنَبُنا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (٣).

ونستوحي من الآية؛ أن إيهان الإنسان لا يكتمل، بل لا يتحقق إذا لم يتبرأ المرء من الكافر، حتى ولو كان من أرحامه. وأن جهاد الإنسان ضد عشيرته الكافرة يبدأ من لحظة

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار، ج١٩، ص٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، آية: ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة المتحنة، آية: ٤.

أَجِكَامِ الْجُهادُوالاَّ مَرِ بِالمُعرُوفُ والنهيعن المنكرِ خروجه عن ولايتها، والدخول في ولاية الله سبحانه.

إن علاقة الإنسان بأسرته وعشيرته ينبغي ألاّ تكون علاقة التبعية المطلقة، حتى يمكن أن يضغط أولئك عليه متى ما شاؤوا.

#### واو: جهاد القوم:

وجهاد القوم يتمثل في البراءة من الكفار وتجنب مجتمعهم، والبراءة من المنافقين وتحديهم، ومواجهة الطاغوت والكفر به والتمرد على سلطانه. وهذا الجهاد هو الأكثر شيوعاً، والذي تدور حوله النصوص الشرعية. وبتعبير آخر؛ إن هذا الأفق من الجهاد هو المتبادر من آيات الكتاب الكريم، وهو الذي مارسه الرسل مع الأمم، ومارسه أولياء الله مع سائر المجتمعات الجاهلية. وسوف نتحدث بإذن الله تعالى عن محاور هذا الجهاد وبواعثه في الفصل التالي.

#### بواعث الجهاد

بالتأمل في الآيات والروايات الواردة في هذا المجال نستبصر أن من أسمى غايات الجهاد بكل آفاقه، وبالذات حينها يتحول إلى قتال؛ تطهير النفس من الريب، وابتغاء الوسيلة إلى الله، والنجاة من النار، وأن يكون الإنسان شهيداً (على الناس) ومجتبى (بين الناس).

# والاستجلاء هذه الغايات، نستوحي البصائر التالية من آيات الذكر الحكيم:

ألف: الجهاد دليل صدق الإيمان. وإذا ادّعى المرء الإيمان ثم تقاعس عن خوض غمار الصراع مع أعداء الدين، فإنه لايزال يتردد في ريبه. أمّا إذا اقتحم الصراع، فإنّه قد تغلّب على وساوس نفسه بصورة عملية.

وبالصراع يزداد إيهانه جلاءً، وقلبه طهراً، ويمحص تمحيصاً.

وهكذا يكون الجهاد شاهداً على صدق الإيهان، ووسيلة لزيادته في الوقت ذاته. ومن ذلك نستلهم الأحكام التالية:

أولاً: إذا شعرت بضعف في إيهانك، وتردد في يقينك، فاختر الجهاد وسيلة لنمو الإيهان واليقين، وابدأ بأصعب حلقات الجهاد عليك، ولا تنتظر قوة إيهانك وزيادة يقينك حتى تنشط في سوح الجهاد، بل جاهد في سبيل الله يزدك ربك إيهاناً بفضله.

ومن هنا فإن الله سبحانه أمر المؤمنين في كتابه بالتقوى وابتغاء الوسيلة إليه، وبالجهاد في سبيله حيث يقول ربنا: ﴿ يَمَا يُنُهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَتَّقُواْ اللّهَ وَابَتَخُواْ إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَهِدُواْ فِي سبيله حيث يقول ربنا: ﴿ يَمَا يُدلُّ على أن الجهاد من أبرز الوسائل إلى الله، حيث جاء في سبيله عروي عن أمير المؤمنين عَلَيَكُلاِّ: ﴿إِنَّ أَفْضَلَ مَا يَتَوَسَّلُ بِهِ المُتَوسِّلُونَ إِلَى الله الله وَرَسُولِهِ وَالجُهادُ فِي سَبِيلِ الله..»(٢).

ثانياً: إذا أحس القائد الرسالي ضعف إيهان التجمع الإسلامي أو المجتمع المسلم، فها عليه إلا أنْ يخوض بهم غهار الجهاد، فإنه وسيلة مناسبة لمواجهة الضعف، وازدياد السكينة بإذن الله سبحانه.

إن القيادات التي تنتظر قوة إيهان التجمع حتى تبدأ بالتحرك ضد الأعداء، إنّهم يختارون سبلاً بعيدة، وقد لا يدركون أهدافهم.

ثالثاً: الجهاد يكون من أقرب نقطة إليك؛ من أسرتك وعشيرتك، من جيرتك وزملائك، من أقرب الأنظمة إليك.. فإن ترك الأقرب والاهتمام بالأبعد قد يكون نوعاً من الوسوسة الدالة على ضعف الإيمان.

باء: للتقوى وجهان؛ فمن جهة تتمثل التقوى في الكف عن محارم الله سبحانه، ممّا يسمّى أيضاً بالورع، وهي -من جهة ثانية - تتمثل في العمل بها أمر الله. وقد أمر الله سبحانه بالتقوى (المائدة - ٣٥)، وقرن الأمر بها بفرض ابتغاء الوسيلة، ممّا يهدينا إلى ضرورة السعي الدائب فيها يقرّبنا إلى الله من مختلف الوسائل؛ مثل طاعة أولياء الله، والمسارعة في الخيرات، والمدعاء رغباً ورهباً.

ثم أمر بالجهاد ومقارعة أعداء الله والكفاح الدائب ضدهم، وهو وسيلة قريبة إلى الله تعالى. ومن هنا فعلينا الحذر من النظرة السلبية إلى التقوى، والزعم بأن أشد الناس تقوى هم أكثرهم جموداً وسكوناً وانطواءً. كلاّ؛ إنّا التقوى الالتزام بكل ما جاء في الدين من أمر ونهي؛ من صلاة وصيام وجهاد وأمر بالمعروف ونهي عن المنكر..

جيم: الإيمان درجة رفيعة لا يبلغها كل إنسان، إنّما يختار الله من عباده من يعرف منه صدق النية، وحسن الانتخاب، فيلقى في روحه سكينة الإيمان. فإذا اجتباه للإيمان فقد حمّله

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية: ٣٥

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١، ص٢٥.

مسؤولية الدفاع عنه بالجهاد. وهذا ما نستوحيه من قوله سبحانه: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ الرَّكَعُواْ وَلَسَجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَلُواْ الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تَعْلِحُونَ اللَّيْنِ مِنْ حَرَجٌ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ هُوَ سَمَّكُمُ اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ وَهُ هُوَ الْجَبَدُكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ مِّلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ هُو سَمَّكُمُ السَّيطِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى ٱلنَّاسِ فَأَقِيمُواْ الصَّلَوة وَءَاتُواْ الرَّكُوة وَالنَّوْلِ وَنِعْمَ ٱلْمَوْلِي وَنِعْمَ ٱلْمَوْلِي وَنِعْمَ ٱلْمَوْلِي وَنِعْمَ ٱلْمَوْلِي وَنِعْمَ ٱلْمَوْلِي وَنِعْمَ ٱلنَّصِيرُ ﴾ (١).

وقد جاء في حديث شريف عن أمير المؤمنين عَلَيْتَلاّ: «الجُهَادُ عِبَادُ الدِّين، وَمِنْهَاجُ السُّعَدَاءُ اللهُ

ونستوحي من هذه البصيرة؛ أن الأمة الإسلامية لا تعيش لمصالحها الخاصة فقط، وإنّم هي تعمل لإشاعة الخير وإقامة العدل ونشر راية السلام في العالم.. ولا يتسنى لها ذلك إلاّ بالجهاد. وهذه من أبعاد اجتبائها وجعلها شاهدة على الناس، حيث قال سبحانه: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمّنَةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ الرّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ (٣).

والشهادة تعني القيمومة على الحق والعدل، حيث يقول سبحانه في آية كريمة: ﴿ فَ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّمِينَ بِٱلْقِسَطِ شُهَدَآءَ لِلّهِ وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَلِالِيِّنِ وَالْأَقْرَبِينَ إِن يَكُنُ غَنِيًّا أَوْ فَقِيرًا فَاللَّهُ أَوْلَى بِهِمَا فَلا تَتَبِعُوا اللَّوَى آن تَعَدِلُوا وَإِن تَلُوء اللَّو تَعُرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ (٤).

فإقامة القسط، والتصدي للظالم، والدفاع عن المظلوم، من أبعاد الشهادة على الناس. وقد أمر الله سبحانه بالقتال من أجل المستضعفين، فقال تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَقَد أَمْرِ الله سبحانه بالقتال من أجل المستضعفين، فقال تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءَ وَالْوِلْدَانِ اللّهِ يَقُولُونَ رَبَّنَا آخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهَلُهَا وَاجْعَل لَّنَا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا ﴾ (٥).

وقوام الشهادة الجهاد في سبيل الله، وهو لا يتحقق إلاّ بما يلي:

أولاً: التعبئة الروحية، لكي يتجاوز كل فرد واقعه الشخصي وواقع طائفته وأمته ليصل إلى مستوى الاهتمام بالناس جميعاً. وهكذا يستعد للتضحية بمصالحه ومصالح أمته، من أجل إقامة القسط والسلام في العالم.

<sup>(</sup>١) سورة الحج، آية: ٧٧-٧٨.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم ودرر الكلم، ص٣٣٣، حكمة ٧٦٥٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، آية: ١٣٥.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، آية: ٧٥.

ثانياً: الإعداد المستمر الذي أمر به الله سبحانه، حيث قال: ﴿وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا ٱسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ ٱللَّهِ وَعَدُوَّ كُمْ وَءَاخْرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ ٱللَّهُ يَعْلَمُهُمُّ وَمَا تُنفِقُواْ مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمُ وَٱلتُمْ لَا نُظْلَمُونَ ﴾ (١).

فالأمة المقتدرة اقتصادياً، والمجهزة تسليحياً، والمعدة تدريباً، والمرابطة على خط المواجهة، هي التي تستطيع أنْ تتصدى للشهادة على إقامة العدالة في الأرض.

ثالثاً: الوحدة الواعية القائمة على أساس الإحساس بالمسؤولية، والاعتصام بالله، والتمحور حول كتاب الله وحول رسول الله وخلفائه بالحق؛ إنّها شرط لاحتمال مسؤولية الدفاع عن دين الله، وعن العدل في الأرض.

دال: تحيط بكل ابن أُنثى النار ما لم يتق ويخلّصه الله بفضله من العذاب؛ وبالذات أولئك الذين عاشوا فترة من عمرهم في الضلال، وارتكبوا الخطايا، وأيّدوا الظلمة، وكانوا وقوداً لفتنة الطغاة. فكيف نسعى لنجاة أنفسنا من النار؟.

لقد دلّنا ربنا الرحمن إلى تجارة تنجينا من عذاب أليم؛ هي الإيمان بالله والرسول والجهاد لكي والجهاد في سبيل الله بالمال والنفس. من هنا ترى المؤمنين الصادقين يشتاقون إلى الجهاد لكي ينجّيهم الرب من العذاب، ولعله تختم لهم بالشهادة. وقد قال الإمام أمير المؤمنين عَلَيْكَاذِ: «أَمَّا بَعْدُ؛ فَإِنَّ الجِهاد بَابٌ مِنْ أَبُوابِ الجُنَّةِ فَتَحَهُ اللهُ لَخِاصَّةِ أَوْلِيَائِهِ وَهُوَ لِبَاسُ التَّقُوى وَدِرْعُ الله الحُصِينَةُ وَجُنَّهُ الْوَثِيقَةُ..»(٢).

#### حق الجهاد

الجهاد في سبيل الله حق جهاده، وجهاد الكفار والمنافقين جهاداً كبيراً، والصبر على الجهاد؛ كل هذه فرائض وردت في القرآن، فهاذا تعنى؟.

ألف: في الإنسان طاقات شتى، وقد فضّل الرب سبحانه كل إنسان بطاقات وكفاءات خاصة، وهو بصير بنفسه. فإذا استفرغ جهده وفجر طاقاته، فإنّه قد جاهد في الله حق جهاده، لأن الله سبحانه يقول: ﴿وَجَهِدُواْ فِٱللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ أَهُو ٱجْتَبَكُمُ مَ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمُ وَ ٱللِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (٣). تما يدل على أن حد حق الجهاد هو بلوغ حالة الحرج.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة، خطبة: ٢٧، وقد قالها عَلَيْكُلاً يستنهض بها الناس حين ورد خبر غزو الأنبار..

<sup>(</sup>٣) سورة الحج، آية: ٧٨.

أجِكام الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر ...................................

و قال سبحانه: ﴿ لا يُكِلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتْ ﴾(١).

إن الجهاد مواجهة وصراع مع طرف، ولاريب أن كل من يدخل الصراع يبذل قصارى جهده ليكسب الجولة. فعلى المؤمن أن يبذل -هو الآخر- قصارى الجهد في ذلك.

باء: القرآن كتاب جهاد، لأنّه منهج شامل للحياة، وهو يفيض قوة وحكمة وتحدياً للمناهج الجاهلية. وحينها يحمل المؤمنون القرآن يجاهدون به الأعداء جهاداً كبيراً وشاملاً؟ جهاداً بالكلمة الطيبة، وبالكلمة الصاعقة، وبالعمل الدائب، وبالإعداد الشامل، وبالصراع المسلح.. إنه جهاد كبير.

# ونستوحي من هذه البصيرة ما يلي:

أولاً: ضرورة شمولية الرؤية عند المجاهد، فلا يرى جانباً دون آخر من آفاق الصراع، فالصراع الثقافي والاعلامي، إلى جنب الكفاح السياسي والاجتماعي، إلى جنب النضال المسلح بكل أبعاده.. كل ذلك يجب أن يكون ضمن خطط المجاهد.

ثانياً: ضرورة الاهتداء بالوحي، واستنطاق آيات الذكر في كل أبعاد الصراع، حتى لا يفسق المجاهد عن حدود الدين، ولا يشط عن سبيل الهدى.

ثالثاً: لأنّ أبعاد الجهاد مختلفة، فإن المؤمن يجاهد بكل ما أوي من طاقة؛ جهاداً بالتفكر المنهجي وإبداع الخطط السليمة، جهاداً ببذل المال والإنفاق ممّا لديه، جهاداً بالكلمة والقلم وسائر وسائل الإعلام، جهاداً بالعلاقات الاجتماعية، وحتى يجاهد بدمه فإنه فوق كل بر.

## أولياء اللَّه

يتدرج بعض المؤمنين في معارج الكمال والتقرب إلى الله سبحانه عبر درجات متسامية هي التالية:

## ألف: الانتماء الأول:

أول الانتهاء إلى خط الجهاد، الابتعاد عن تأثيرات المحيط العائلي. فمن كان حبه لوالديه وأبنائه، وإخوانه وزوجته.. أعظم من حبه لله وانتهائه إلى دينه، ومن إيهانه بالرسول، ومن الجهاد في سبيل الله، فعليه أن يتربص حتى يأتي الله بأمره.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٨٦.

ومن أناب إلى الله؛ هم الذين عادوا إلى حظيرة الإيهان بعد ابتعادهم -هم ومجتمعهم وأُسرهم - عنها. وإنّها الاتباع لسبيلهم هو القبول بنهجهم المغاير لمناهم المجتمع الجاهلي. ومنهجهم هو البراءة من الطاغوت ومؤيديه، ومن ثقافته وأنظمته، واتخاذ نهج المواجهة ضده بدل الاستسلام له.

وهـذا الانتهاء لا ينتزع المجاهد من محيطه العائلي انتزاعاً كلياً، (إلا في ظروف المواجهة الحادة)، بل يجعل ارتباطه بالمحور الجهادي هو الأصل، فمنه يستمد ثقافته ويستلم قراراته. بينها يظل عضواً في عائلته نافعاً، يحسن إليهم، ويتعاون معهم في أمورهم الحياتية، ما لم يتناقض مع منهجه الجهادي.

بل يسعى لإقناعهم بالانتهاء إلى النهج الجهادي، ولا يبأس من ذلك، فعسى الله أن يهديهم إلى السبيل الصحيح.

## باء: الهجرة والنصرة:

دار الإسلام هي التي يجتمع فيها المسلمون من أهلها ومن المهاجرين إليها، وحقوقهم فيها متساوية. فهم أمة واحدة، وكيان سياسي واحد. وليس لسائر المسلمين المتناثرين في آفاق

<sup>(</sup>١) سورة لقمان، آية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) في بحار الأنوار، ج١٧، ص٧٧، «مِنْ حُرْمَةِ»

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل، ج١٥، ص١٩٨.

أجِكامِ الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر ............................

الأرض حق في هذا الكيان، حتى يهاجروا إلى دار الإسلام. فإنْ هاجروا بعد تكونها، وجاهدوا مع المسلمين فيها، فهم والسابقون إليها سواء في حقوقهم. وللسابقين فضل المبادرة.

وهذا الانتهاء الديني يشكل هوية المسلم السياسية، التي تتقدم على انتهاءاته العرقية والقومية والإقليمية جميعاً. يقول ربنا سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ امَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَنهَدُوا بِأَمُولِهِمَ وَالقومية والإقليمية جميعاً. يقول ربنا سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ امَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَنهَدُوا بِأَمُولِهِمَ وَالقومية فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَاوَوا وَنَصَرُوا أَوْلَتَهِكَ بَعَضُهُمُ أَوْلِيَاةُ بَعْضٍ وَالَّذِينَ ءَامَوا وَنَصَرُوا أَوْلَتِكَ بَعْضُهُمُ أَوْلِيَاةً بَعْضٍ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمَ مُهَاجِرُوا مَا لَكُمُ مِن شَيْء حَتَّى يُهَاجِرُوا وَإِن ٱستنصرُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَرُ إِلَّا عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِن شَيْء حَتَّى يُهَاجِرُوا وَإِن ٱستنصرُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ فَعَلَيْكُمُ ٱلنَّصَرُ إِلَّا عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِن شَيْء حَتَى يُهَا وَلَهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ (١).

وعند التدبر في كلمة ﴿أُولَيَهِكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاهُ بَعْضٌ ﴾ نفقه عمق العلاقة التي تتكون في دار الإسلام بين أهل الدار والمهاجرين، شريطة الإيواء والنصرة من قبل أهل الدار، كما الهجرة من قبل سائر المسلمين. أما إذا لم يهاجر المسلم فلا ولاية له، ولا حقوق سياسية أو اقتصادية.

بلى؛ باعتباره مسلماً ينبغي أن يُنصر إذا استنصر إخوانه في الدين لكي يدرؤوا عنه الأخطار المتوجهة إليه بسبب انتهائه الديني. ولكن مصالح الأمة الإسلامية المتواجدة في دار الإسلام هي الأهم. فلو أبرم المسلمون ميثاقاً مع دولة أخرى وفقاً لمصالح الأمة، ثم تعرض المسلمون في تلك الدولة إلى مضايقات، واستنصر وا المسلمين، فلا ينبغي نقض الميثاق والتورط في حرب مع تلك الدولة، ممّا يعرض كيان الأمة إلى خطر.

ونتلو في آية كريمة قوله سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبَلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَتُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ - فَأُولَيِّكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ (٢).

ونستوحي من هذه الآية؛ وجوب الاندماج الروحي بين أهل الدار وبين المهاجرين، لتكوين نواة الأمة الإسلامية الواحدة التي تتجاوز الفوارق العرقية والقومية وما أشبه.

بلى؛ في إطار الأمة الواحدة تبقى للرحم ولايته، حيث إنّ أولي الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله.

و يحذر ربنا سبحانه من أي انتهاء آخر موازٍ للانتهاء الرسالي، فيقول ربنا سبحانه: ﴿ أَمَّ حَسِبْتُمُ أَن تُتُرَكُواْ وَلَمَّا يَعَلَمِ اللَّهُ الَّذِينَ جَهَدُواْ مِنكُمْ وَلَوْ يَتَخِذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ، وَلَا

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، آية: ٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر، آية: ٩.

٥٣٨ أَحْوَامِنِينَ وَلِيجَةً وَٱللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾(١).

وهكذا لا يجوز أن يتخذ المسلم أية وليجة، (ولاية دخيلة وغريبة عن الولاء الأصلي). فالولاء الأصلي يجب أن يكون لله وللرسول عليه وللمؤمنين، وليس لجهة قومية أو إقليمية أو فئوية معارضة.

## جيم: البراءة من الأعداء:

البراءة من أعداء الله، شرط الولاية لله وللرسول. فالقلب لا يحتمل ولاءين، وليس لكل إنسان إلا قلب واحد. قال الله سبحانه: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآدُونَ مَنْ حَاذً ٱللّهَ وَرَسُولَهُ, وَلَوْكَ انْوَا ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمْ أُولَتِكَ كَتَبَ فِ عَلَا الله عَمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمْ أُولَتِكَ كَتَبَ فِ قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَنَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِنْ أَوْ كَيْدَخِلُهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِي مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيها رَضَى ٱللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْلَتِهِكَ حِزْبُ ٱللّهِ أَلاّ إِنَّ حِزْبَ ٱللّهِهُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ﴾ (٢).

وهكذا يقتضي الانتهاء إلى خط الرسالة تطهير القلب من سائر ألوان الانتهاء، حتى الانتهاء الأسري المعارض لولاية الله سبحانه.

وقد نهى القرآن اتخاذ أعداء الله وأعداء الرسول أولياء وإلقاء المودة إليهم، لأنهم كفروا بها جاء المؤمنين من الحق، ولأنهم أخرجوهم من بلادهم. فالعدو هو المخالف لقيمك ولمصالحك، قال الله سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّمُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِذُوا عَدُوى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِالْمَودَةِ وَقَدُ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُم مِن المُحقِي عُرِّجُون الرَّسُولَ وَإِيَّاكُم أَن تُوْمِنُوا بِاللهِ رَبِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَجْتُمْ جِهَدًا فِي سَبِيلِي وَٱلْبِغَاءَ مَرْضَافِي شَيلِي وَالْبِغَاءَ مَرْضَافِي شَيلِي وَالْبِغَاءَ مَرْضَافِي اللهِ مِن المُعَلِيمِ مِاللهِ عَلَى اللهِ اللهِ مِن اللهِ مِن المُعَلِيمِ اللهُ اللهِ مِن اللهِ مَنْ اللهِ مِن اللهِ مَنْ اللهِ مِن اللهِ مَنْ اللهِ مِن اللهِ مَنْ اللهِ مِن اللهِ مَنْ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِن اللهِ مَنْ مَن اللهِ مَنْ مَن اللهِ مَنْ مَنْ مَنْ مُنْ اللهِ مِن اللهِ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللهِ مَنْ مُنْ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ مُنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِن اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِن اللهِ مَنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مُنْ مُنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مِنْ اللهِ مِنْ اللهُ مِنْ اللهِ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهِ مِنْ مُنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مُنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ اللهِ مُنْ اللّهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مِنْ مُنْ اللّهِ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ

وهكذا تعتبر ازدواجية الولاء من أخطر أمراض المجتمع. وعلينا محاربتها بكل قوة. وهي محور النفاق، وجذر الفساد السياسي، وعلة الضعف.

#### دال: الانفصال عن المتخلفين:

المتخلف عن الجهاد هو المعارض للخط الجهادي وقد يكون هو الذي يعتمد على ثروته، ويبرر تقاعسه ببعض الأعمال الظاهرية، ويحاول أن يخدع الناس بأنّ دوره هو دور قيادي بسبب تلك الأعمال.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة المجادلة، آية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المتحنة، آية: ١.

وكان من المسلمين أيضاً طائفة من الأثرياء، كانوا يستأذنون رسول الله بأنْ يسمح لهم بالقعود مع النساء.

ومثل هذه الجهاعات المتقاعسة عن الجهاد، هم - في الواقع - عقبة في طريق النهضة. وعلى المجاهدين أن يتزيّلوا عنهم، بألاّ يسمعوا لأعذارهم التي يحاولون بها منعهم عن مواصلة المسبرة.

ومن هذه الأفكار التبريرية ذات الأثر السلبي الكبير، مباهاة هؤلاء (وكثير منهم مترفون) ببعض الخدمات الاجتماعية الظاهرة؛ مثل عمارة المساجد وسقاية الناس، حيث يقول سبحانه: ﴿ الْجَعَلَتُمْ سِقَايَةَ ٱلْحَاجِ وَعِمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ كَمَنْ ءَامَنَ بِأُللَّهِ وَٱلْيُومِ ٱلْآخِرِ وَجَهَدَ فِي سبيلِ ٱللَّهِ لَا يَسْتَوُن عِندَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلظَّالِمِينَ (اللهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سبيلِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمُ ٱلظَّالِمِينَ (اللهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ وَاللّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَعْدَلُوا وَهَا عَرُواْ وَهَا عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلَهُمْ وَاللَّهُ لَا يَعْدَلُوا وَهَا عَلَوْلُومُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَعْمَلُومُ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَعْمَلُومُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ٨١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، آية: ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص، آية: ٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء، آية: ١١١.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، آية: ١٦٨.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة، آية: ١٩ - ٢٠.

الجهاد هو المعيار الصادق، لأنّ فيه تحدياً كبيراً للإرادة ومواجهة للشهوات والأهواء. أما بناء مسجد هنا أو مستوصف هناك، فإنّه يكون من أسهل الأمور لمن يملك الملايين أو يتسلط على إمكانات الدولة. وهكذا طبع نسخ من القرآن، أو إعطاء بضعة دراهم للفقراء..

من هنا ينبغي أن نميّز أبداً بين المجاهدين، وبين المرائين والمتكلفين والمتخلفين عن الجهاد الواجب.

### هاء: التمايز عن القاعدين:

والقاعدون -بدورهم - فئتان؛ فئة هم أولو الضرر، كالأعمى والمريض. أمّا الفئة الثانية فهم الذين يشتغلون في سائر أمور البلاد، كالفلاح في أرضه، والمحترف في محله، والعامل في مصنعه، والمهندس والطبيب ومن أشبه.. وقد فضّل الله سبحانه المجاهدين على القاعدين، إذ قال تعالى: ﴿ لاَ يَسْتَوِى الْقَعِدُونَ مِنَ اللهُ وَمَنِينَ عَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَاللَّهُ عَدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ اللهُ المُحْمِدِينَ فَقَصَلُ اللهُ المُجَهِدِينَ عَلَى القَعَدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ اللهُ المُحْمِدِينَ فَقَصَلُ اللهُ المُحَمِدِينَ عَلَى القَعَدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ اللهُ المُحْمِدِينَ فَقَصَلُ اللهُ المُحَمِدِينَ عَلَى القَعَدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ اللهُ المُحْمِدِينَ فَقَصَلُ اللهُ اللهُ اللهُ المُحْمِدِينَ فَلَا اللهُ الل

في ظل العزة والكرامة والاستقلال تكون لكل إنسان قيمته، أمّا عند فقدها فلا قيمة لأحد. ومن هنا فإنّ الدفاع أهم من كل شيء، وأسمى من كل قيمة.

فإذا كان النظام السياسي فاسداً أو محكوماً بقوة أجنبية، فإن كل حركة وكل فرد وكل خيرات الأمة تكون في خدمة ذلك النظام الفاسد، أو لا أقل تكون غير مفيدة. وهكذا جاء في الحديث المعروف: إذا فسد السلطان فسد الزمان. وقال الله سبحانه: ﴿ وَإِذَاۤ أَرَدُنَاۤ أَن نُهُلِكَ قَرْيَةً أَمَرُنا مُتَرِّفِهَا فَفَسَقُواْ فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا ٱلْقَوْلُ فَدَمَّرُنَهَا تَدُمِيرًا ﴾(٣).

وقد فسرت هذه الآية بقيادة المترفين، التي تنتهي إلى عذاب الله.

<sup>(</sup>١) نور الثقلين، ج٢، ص ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، آية: ٩٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، آية: ١٦.

ومن هنا فإنّ الذين يجاهدون من أجل إنقاذ الأمة من النظام الفاسد، أو الذين يحافظون على النظام السياسي الصالح، إنهم يحافظون على كل قيم المجتمع، وعلى حرمات الناس جميعاً.. وفي ظلهم يكون كل جهد نافعاً ومفيداً.

وهكذا تجد كل فرد يعمل من أجل نفسه، بينها المجاهد يسعى من أجل الآخرين. وهكذا فضل الله المجاهدين على القاعدين أجراً عظيهاً.

# ومن هذه البصيرة، نستوحي الحقائق التالية:

١ - على المجتمع أن يخدم المجاهدين، وأن يفضلهم على سائر الناس في القضايا السياسية.
 فإذا أراد الناس اختيار شخص لإدارة البلد، فإن الأفضل انتخابه من صفوف المجاهدين.

٢ على الدولة تخصيص جزء هام من موارد البلاد الاقتصادية للمجاهدين. وقد عدد في القرآن مصارف الحقوق الشرعية، وجاء في مقدمتها: «سبيل الله». وأظهر مصاديق هذه الكلمة، القضايا الجهادية.

٣- وعلى الدولة سن تشريعات خاصة بالمجاهدين؛ مثلاً تقديمهم على سائر الناس في الحياة السياسية، وتخصيصهم لميزات اقتصادية حسب الظروف المحيطة بالبلد.

٤ - كما ينبغي أن يحترم المجتمع المجاهدين في سائر الشؤون الاجتماعية؛ مثل تقديم الدعم لهم عند الحاجة، وتفضيلهم في الضمان الاجتماعي، وفي التزاوج، وحتى في المجالس، وما أشبه..

٥ - على المجاهدين أنفسهم المحافظة على وحدتهم، وألاّ يسمحوا للخلافات الاجتماعية أن تخترق صفوفهم وتقسمهم على بعضهم، فتسقط هيبتهم وتذهب ريحهم وعزتهم.

### واو: الصف الجهادي:

الانصهار في بوتقة الجهاد، هو الشرط الأهم لتشكيل وحدة الصف الجهادي، وتسامي المجاهدين إلى درجة الانتهاء إلى حزب الله، حيث أسمى درجات التكامل في التجمع الإيهاني والجهادي. قال الله سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ وَسَوَّفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُم وَلِي الله سبحانه: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ وَسَوَّفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُم وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ذَالِكَ فَضَلُ اللهِ وَيُعِبُّونَهُ وَلَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِمٍ ذَالِكَ فَضَلُ اللهِ يَعْافُونَ لَوْمَةً لَآبِمٍ ذَالِكَ فَضَلُ اللهِ يَعْافُونَ لَوْمَةً لَآبِمٍ عَلِيمً ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، آية: ٥٤.

إن المجتمع المسلم قد يتعرض لفتن كبيرة، وينهار أمامها في وادي الارتداد عن قيم الوحي، وتعاليم الكتاب والسنة. وهناك تقتضي المشيئة الإلهية تكون حزب الله، من قوم يتسمون بالصفات التالية:

أولاً: أن الله يحبهم. ولا يحب الله الشخص لذاته، بل لتكامل الصفات الحسنة فيه من الإيهان والعمل الصالح.. وحين يحب الله أحداً، تحبه ملائكته وأولياؤه، ويسخّر له ما في السهاء والأرض لأنها مطيعة لله.

ثانياً: وهم يحبون الله، ويشعرون بأن الله متفضل عليهم، وأن عليهم شكر ربهم بالعطاء وبالصلاة والزكاة والجهاد. وحين يصلون ويزكون ويجاهدون، فإنّ عطاءهم هذا ليس جبراً عليهم وإكراهاً، بل طوعاً واختياراً، لأنّه نابع من حبهم لله.

ثالثاً: ولأن علاقتهم بالله هي علاقة حب، وهي أرفع درجات الانسجام والتوافق، فإنهم يجبون بعضهم ويتساهلون في علاقاتهم؛ حتى يزعم الناظر إليهم من بعيد أن الواحد منهم عبد للآخرين في علاقة التواضع والإيثار والابتعاد عن الذاتيات. فهم أذلة على المؤمنين.

رابعاً: أمّا علاقتهم مع الكفار، فهي علاقة المنعة والتحدي. فهم أعزة عليهم، صامدون أمامهم، غير متأثرين بأفكارهم، وغير خائفين منهم.

خامساً: ونشاط المجتمع المسلم مكثف، ويتحدى الصعوبات الداخلية والخارجية. فهم أبداً يجاهدون في سبيل الله ضد سلبياتهم الداخلية، وضد الأعداء الخارجين.

سادساً: أن سلوكهم لا يتأثر بها يقوله الآخرون، بل بها تمليه عليهم أفكارهم السليمة وبصائرهم النافذة. لذلك فإن الإشاعات لا تنال من جهادهم.

أجِكامِ الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر .................................

الفصل الثاني: أحكام القتال

# وجوب القتال في سبيل الله في القرآن والسنة

#### القرآن الكريم:

- ١- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِي جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَلَهُمْ جَهَنَمُ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (١).
- ٢ ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَٱبْتَغُوٓاْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ عَلَيْهِ وَ اللَّهَ وَٱبْتَغُوٓا إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَجَهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ (١).
- ٣- ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَءَامَنُواْهَلَ ٱذْلُكُوْ عَلَى جِزَوَ نُنجِيكُمْ مِّنْ عَذَابٍ ٱلِيمِ ﴿ ثَا تُوْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَجُهَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِكُمُ وَٱنْفُسِكُمُ ذَٰلِكُوْ خَيْرٌ لَكُوْ إِن كُنُمُ تَعْلَمُونَ ﴾ (٣).
- ٥ ﴿ لَا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَرِ وَٱلْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ٧٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، آية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الصف، آية: ١٠-١١.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج، آية: ٧٧-٧٨.

فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجْهِدِينَ بِأَمُولِهِمٌ وَأَنفُسِمٍمْ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ ۚ وَفَضَّلَاللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ أَجَّرًا عَظِيمًا ﴾(١).

7 - ﴿ ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاَجِ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ كَمَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيُوْمِ ٱلْآخِرِ وَجَهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسْتَوُونَ عِندَ اللَّهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقُوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمَنُواْ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللللَّالَةُ اللَّهُ الللللَّالَةُ اللّهُ اللّهُ اللّ

٧- ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَلهَ كُواْمِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾(٣).

### السنة الشريفة:

١ - عَنْ عُمَرَ بْنِ أَبَانٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ لِهِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ كُلُّهُ فِي الشَّيْفِ، وَالسُّيُوفُ مَقَالِيدُ الجُنَّةِ وَالنَّارِ»(١).
 السَّيْفِ، وَتَحْتَ ظِلِّ السَّيْفِ، وَلَا يُقِيمُ النَّاسَ إِلَّا السَّيْفُ، وَالسُّيُوفُ مَقَالِيدُ الجُنَّةِ وَالنَّارِ»(١).

٢- وَرَى السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَ لِا قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ اللهِ يُقَالُ لَهُ اللهِ عَبْدِ الله عَلِيَ اللهُ عَلَيْ قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهُ

٣- رُوِى عَنْ رَسُولُ الله ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «خُيُولُ الْغُزَاةِ فِي الدُّنْيَا خُيُولُ الْغُزَاةِ فِي الدُّنْيَا خُيُولُ اللهُ وَإِنَّ وَإِنَّ أَرُدِيَةَ الْغُزَاةِ لَسُيُوفُهُمْ» (١٠).

٥ - عَنْ أَبِي حَفْصِ الْكَلْبِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّ لِهِ قَالَ: «إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ بَعَثَ رَسُولَهُ بِالْإِسْلَام إِلَى النَّاسِ عَشْرَ سِنِينَ، فَأَبُوْا أَنْ يَقْبَلُوا حَتَّى أَمَرَهُ بِالْقِتَّالِ، فَالْخُيْرُ فِي السَّيْفِ وَتَحْتَ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، آية: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آية: ١٩ - ٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، آية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٩.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٥١، ص١٠.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٠.

<sup>(</sup>V) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٣.

٦ - عَنِ ابْنِ مَحْبُوبٍ رَفَعَهُ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيَتَكِرِّ: إِنَّ الله فَرَضَ الجِّهَادَ وَعَظَّمَهُ،
 وَجَعَلَهُ نَصْرَهُ وَنَاصِرَهُ، وَالله مَا صَلَحَتْ دُنْيًا وَلَا دِينٌ إِلَّا بِهِ» (١٠).

٧- عَنْ مَسْعَدَةَ بْنِ صَدَقَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيثَانِ قَالَ: «قَالَ النَّبِيُّ ﷺ اغْزُوا تُورِثُوا أَبْنَاءَكُمْ مَجْداً» (٣).

#### أسباب القتال:

١ - الجهاد فريضة إيهانية تتجلى في الحروب التالية:

ألف: حينها يؤمن المرء بالله وحده؛ فيؤذى في سبيل الله، ويُخْرَج من بلده، وبعد الهجرة يريد العودة إلى بلاده، هنالك يأذن الله له بالقتال في سبيل الله: ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَالَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾(٤).

باء: وعندما تتشكل دولة الإسلام في بلد فيتعرض المسلمون فيه لهجوم عسكري، فإن عليهم أن يقاتلوا دون دينهم وديارهم وأهلهم وأموالهم، وذلك قوله سبحانه: ﴿ وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ اللَّهِ اللَّذِينَ يُقَتِلُونَكُمُ وَلَا تَعَلَّدُواْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُ اللَّهُ الْمُعَلِينَ ﴾(٥).

جيم: وعندما يتعرض المسلمون في بعض البلاد لاستضعاف ديني أو دنيوي، فهناك يجب على سائر المسلمين الدفاع عنهم بالقتال، حيث قال سبحانه: ﴿وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الرّجَالِ وَالنِّسَآءِ وَالْوِلْدَانِ اللّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا آخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهّلُهَا وَاجْعَل لّنَا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج، آية: ٣٩.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، آية: ١٩٠.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء، آية: ٧٥.

ومن حقائق هذا القتال؛ القتال تحت راية ظالم دفاعاً عن نفسك وعرضك، لا استجابة لأوامر الظالم ولا دفاعاً عن سلطته. فقد جاء في حديث مأثور عن الإمام الصادق عَلَيْكُلاً، قال الراوي: «سَأَلْتُهُ عَنْ رَجُلِ دَخَلَ أَرْضَ الْحُرْبِ بِأَمَانٍ فَغَزَا الْقَوْمَ الَّذِينَ دَخَلَ عَلَيْهِمْ قَوْمٌ اللهُ وَحُكْمِ رَسُولِهِ وَأَمَّا أَنْ الْحُوْدِ وَسُنتِهِمْ فَلا يَحِلُّ لَهُ ذَلِكَ» (٣).

وهكذا كان الدفاع واجباً؛ سواءٌ الدفاع عن النفس بصورة فردية، أو الدفاع عن بلده إذا تعرض للهجوم، فيقاتل مع سائر أهل البلد العدو.

واو: وقال كثير من الفقهاء هَمْ : إن النبي النبي وأوصياءه المعصومين النبي يدعون النباس إلى الإيان بالله وحده فإن أبوا قاتلوهم حتى يؤمنوا أو يعطي أهل الكتاب منهم الجزية. ويسمى هذا النوع بجهاد الدعوة. وقالوا: إن هذا الفرض قد سقط اليوم. وقال البعض إنه قائم مع الفقيه العادل.

٢ - كل قتال مشروع يعتبر جهاداً في سبيل الله، وتشمله أحكامه، إلا ما علم استثناؤه.
 وقيل: إن الجهاد هو فقط جهاد الدعوة أو الجهاد الابتدائي.

٣- الأقوى وجوب صيانة دار الإسلام (وطن المسلمين) من الأخطار، وذلك بإعداد القوة العسكرية التي ترهب الأعداء وتردعهم عن التفكير بالهجوم. ومن حقائق ذلك؛ التسلح بأحدث وسائل الدفاع، وتدريب الجنود بأعلى مستوياته، وحفر الخنادق وإنشاء السواتر والموانع، والإرصاد للعدو والمرابطة على الحدود والثغور، وبث العيون على الأعداء، ودراسة أوضاعهم القتالية، واستخبار نواياهم، وكذلك بعدم استفزازهم عبثاً، وربها أيضاً بتأمين مصالحهم المشروعة. وبكلمة واحدة الظاهر أن المحافظة على حرمات المسلمين واجبة بأية وسيلة ممكنة، والله العالم.

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، آية: ٩.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٢١.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣١.

أجِكامِ الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر .................................

#### شرائط وجوب الجهاد:

١ - الجهاد - بكل أقسامه - واجب كفائي على جميع أبناء الأمة، إلا أولي الضرر، ولا يتعين على أحد إلا عندما يفرض عليه الإمام بالذات، أو عند إعلان التعبئة العامة.

٢- ويسقط الجهاد عمن رُفِع عنه القلم؛ مثل الطفل والمجنون.

٣- ويسقط عن أولي الضرر الذين لا يستطيعون قتالاً؛ مثل المريض والأعمى والأعرج والذي لا يجد نفقة الجهاد.

٤ - وإذا كان نمط القتال بحيث لا يقدر عليه إلا فئة معينة، تَعيَّن عليهم وسقط عن غيرهم، أو غيرهم، مثل القتال في البحر الذي لا يقدر عليه إلا سلاح البحرية، فيسقط عن غيرهم، أو القتال في الجو حيث يجب على القوات الجوية ويسقط عن غيرهم.

٥ - قال الفقهاء على : إن للأبوين منع المكلّف عن الجهاد ما لم يتعين عليه. وقال بعضهم إن لصاحب الدّين منع المدين عن الجهاد إذا كان الدّين حالاً حتى يؤديه.

٦- وقال الفقهاء ﴿ إِن الجهاد يسقط عن المرأة، ولكن لا يشمل كلامهم حالة إعلان التعبئة العامة الدفاعية من قبل الإمام عندما تقتضي الضرورة ذلك، إذ إن هذه الحالة تشمل النساء أيضاً.

٧- و يجوز أن يموّل الشخص غيره للجهاد، وقال بعض الفقهاء: إنه يسقط حينئذ عنه ما لم يتعين عليه.

٨- ومن عجز عن الجهاد استحب أن يجهز غيره له، وقال البعض: بوجوبه.

# حكم القتال في الحَرَم وفي الأشهر الحُرُم:

١ - لا يجوز ان يبدأ في الأشهر الحرم بقتال من يرى لها حرمة (مثل مشركي قريش)، أمّا غيرهم فلا بأس بقتالهم فيها. كذلك لا بأس بالدفاع مطلقاً.

٢- وقد حرّم القتال في الحرم إلاّ إذا كان قتالاً دفاعياً.

### ولاية الحرب:

١ - ولي الأمر الشرعي هو الذي يعلن الحرب ويديرها، ويعلن وقفها حسب المصالح العليا للأمة.

- ٢- يجب قتال الأقرب من الكفار، إلاّ إذا كان الأبعد أشد خطراً.
- ٣- ينبغي دعوة الكافر إلى الدين قبل المبادرة بالقتال، إذا كان يرجى قبوله لها.
- ٤ يستنفذ القائد الوسائل السلمية لتحقيق أهداف الأمة قبل اتخاذ قرار الحرب، فإذا جنح العدو للسلم؛ جنح المسلمون له بالتوكل على الله.
- ٥ يدرس القائد إمكانية الفتح والانتصار قبل إعلان الحرب، فلو كانت الأمة ضعيفة، تدريباً أو تعبئة أو سلاحاً، أو في غير ذلك، فإنّه يُرجِئ إعلانها.
- ٦ كما أن قرار الحرب بيد ولي الأمر الشرعي، كذلك قراراتها الجزئية التي يرى ضرورة اتخاذها من قبله أو من قبل من يفوّضه فيها حسب الدرجات والرتب العسكرية.
- ٧- القوانين والأعراف المرعية في الحروب الحديثة، واجبة التنفيذ إذا انتهت إلى أصل فقهي
   واجب الاتباع، مثل الولاية الإلهية في القتال، ومثل الالتزام بالمواثيق، وحرمة الغدر والغلول.

### الثبات في القتال:

- ١ على المقاتل أن يصمد في المعركة مادام له قوة يرجى معها النصر، فإذا فقد الأمل بسبب قوة العدو عدة أو عدداً، جازله الانسحاب. وإذا جرح المقاتل أو أصيب بمرض أضعفه عن القتال، أو فقد سلاحه وعتاده جازله الانسحاب.
- ٢- ليس من الانسحاب التحول من موقع لموقع، أو إعادة تنظيم الصفوف، أو التراجع للإعداد والتسلح والتحيز إلى فئة وما أشبه، من الضرورات القتالية والتي تُسمى اليوم بالانسحاب التكتيكي.
- ٣- تحديد تفاصيل الصمود والانسحاب يرتبط بالظروف المتغيرة، وعلى الفقيه الولي بيان ذلك معتمداً على رأى الخبراء العسكريين.
- ٤ لا يجوز الفرار من الزحف، ويعتبر ذلك من كبائر الذنوب، إلا في الموارد التي يحددها الفقيه.

### الأسلحة في القتال:

- ١ يجوز استخدام كل الأسلحة التي يرجى بها الفتح إلا ما يُستثنى.
- ٢- يستخدم من الأسلحة بقدر ما يحقق الفتح، وبأقل قدر من الدمار والقتل.

أجِكام الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر

٣- لا تُستخدم الأسلحة التي تفسد الأرض أو تبيد الأبرياء، وتُتَجَنَّب أسلحة الدمار الشامل؛ كالأسلحة الذرية والبيولوجية والكياوية، إلا عند الضرورة مثل:

ألف: ما إذا استخدم العدو تلك الأسلحة.

باء: إذا استوجبت الضرورة ذلك، كأن يكون عدم استخدامها أشد ضرراً وفساداً، ولم تكن مندوحة للمسلمين غيرها.

٤ - لا يمنع من محاصرة العدو اقتصادياً، وقطع طرق المؤنة عنه، ودك حصونه بالمدفعية وما أشبه، إذا كان يرجى بذلك الفتح.

٥- يُتجنب -ما أمكن- قطع الأشجار وحرق الزرع.

٦- لا يُقتل غير المقاتلين من الشيوخ والنساء والصبيان والمجانين والمتبتلين في أعالي الجبال.

٧- لو تترس العدو بالنساء والصبيان والأسارى من المسلمين كف عنهم إلا عند الضرورة، مثل التحام الحرب وتوقف الفتح، والميزان تقييم مدى الضرورة في كل معركة، بالنظر إلى حجم الخسائر وفائدة الفتح.

٨- قال بعض الفقهاء: لو قُتِل عند الضرورة الأسارى من المسلمين وجبت الكفارة
 دون الدية. وإذا قيل العكس كان أشبه على أن تكون الدية في بيت المال.

٩- لو كان ضمن العدو النساء والشيوخ والأطفال من المقاتلين، لا يكف عنهم.

• ١ - قال الفقهاء عِشَف : لا يجوز المثلة بالعدو؛ كقطع الآناف والآذان.

١١ - ويجوز ممارسة الخدعة في الحرب، بان يظهر بالكلام أو بالعمل ما يوهم العدو أمراً مخالفاً للواقع، ثم يؤخذ على غرة.

### العهود والمواثيق:

الوفاء بالعهد، وبالذات العهد الذي جعل الله عليه شهيداً، مسؤولية شرعية، وقد قال سبحانه: ﴿ وَلَا نَقْرَبُواْ مَالَ ٱلْمَيْمِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ حَتَىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ، وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِى أَحْسَنُ حَتَىٰ يَبْلُغَ أَشُدَّهُ، وَأَوْفُواْ بِٱلْعَهْدَ كَانَ مَشْوُلًا ﴾ (١). وقال: ﴿ وَأُوفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَنَ بَعَدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَللّهُ عَلَيْكُمُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَلِكُ أَلْكُمُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَلِي اللَّهُ عَلَيْكُمُ أَلِكُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَلِولَا عَلَيْكُمُ أَللَّهُ عَلَيْكُمُ أَلْكُونَا عَلَيْكُمُ أَلِكُ أَلْكُولُكُمْ أَلِكُ أَلْكُ عَلَيْكُمُ أَلِهُ عَلَيْمُ أَلْوَا عَلَيْكُمُ أَلِكُ عَلَيْكُمُ أَلِكُ عَلَيْكُمُ أَلِكُ عَلَيْكُمُ أَلِكُ عَلَيْكُمُ أَلِكُ عَلَيْكُمُ أَلِكُ عَلَيْكُمُ أَلْكُ فَاللَّهُ عَلَيْكُمُ أَلْلَهُ عَلَيْكُمُ أَلَّهُ عَلَيْكُمُ أَلْكُونَا عَلَيْكُمُ أَلْكُونِكُ أَلْكُونَا عَلَيْكُمُ أَلْكُونَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ أَلْكُ عَلَيْكُمُ أَلْكُونَا عَلَيْكُمُ أَلْكُونَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ أَلِكُ عَلَيْكُ أَلْكُونَا عَلَيْكُمُ أَلْكُونَا اللَّهُ عَلَيْكُمُ أَلِكُ أَلْكُونِكُ أَلْكُونَا عَلَيْكُمْ أَلِكُ أَلْكُونَا أَلْكُونَا أَلْكُونَا عَلَيْكُونَا أَلْكُونَا عَلَيْكُونَا أَلْكُونَا أَلِكُونَا أَلْكُونَا عَلَالْكُونَا عَلَالْكُونَا أَلْكُونَا عَلَالًا أَلْكُونَا أَلْكُونَا اللَّهُ أَلِكُونَا أَلْكُونَا أَلْكُونَا أَلْكُونَا عَلْكُونَا عَلَالْكُونَا إِلَا عَلَيْكُونَا أَلْكُونَا عَلَالَالْكُونَا عَلَالَالْكُونَا عَلَالْكُونَا عَلَالْكُونَا عَلَالْكُونَا عَلَالَاللَّهُ أَلْكُونَا لَلْكُونَا عَلَالْكُونَا أَلْكُونُوا عَ

<sup>(</sup>١) سورة الإسماء، آية: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، آية: ٩١.

والميثاق العسكري عهد يجب الوفاء به، وقد قال سبحانه: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ عَنهَدتُم مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ثُمَّ لَمْ يَنقُصُوكُمُ شَيئًا وَلَمْ يُظَنِهِرُواْ عَلَيْكُمُ ٱحَدًا فَأَتِمُّواْ إِلَيْهِمْ عَهْدَهُرَ إِلَى مُدَّتِهِمٌّ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾(١).

وهكذا يجب الوفاء بالعهد في الأمور التالية:

۱ – المواثيق الدولية التي وقّعت عليها الدولة الإسلامية واجبة الاتباع؛ مثل ميثاق منع استخدام أسلحة الدمار الشامل (الذرية أو الكيهاوية أو البيولوجية وما أشبه)، ومثل ميثاق التعامل مع أسرى الحرب، أو مع المدنيين، أو مع مندوبي الصليب الأحمر وما أشبه.

٢ - لو كان بين الدولة الإسلامية والجانب الآخر ميثاق خاص لابد من احترامه، مادام الطرف الثاني يحترمه.

٣- يجب احترام العهد الذي تبرمه قيادة الحرب مع الأعداء أثناء المعركة، مثل الذمام والاستجارة، فلو أعطى أحد من المسلمين فرداً من الأعداء الأمان، جاز ووجب على سائر المسلمين احترام ذمته. ولكن لو منع ولي الأمر من إعطاء الذمة، فعلى المسلمين اتباع أمره.

٤- يجوز لقائد الحرب أن يعطي أماناً لمن يشاء من الأعداء، شريطة أن يكون ذلك ضمن صلاحياته المخوّلة.

٥ - عقد الأمان - كسائر العقود - في اشتراط أهلية العاقد، (وأن يكون بالغاً عاقلاً مختاراً)، وشروط الصيغة (مثل الوضوح). فلو أجار المكرَه، أو الطفل لا يُعتنى بجواره، وكذلك لو قال المسلم كلمة متشابهة مثلاً دعاه إلى التقدم فإنّه لا يعتبر أماناً.

٦ - لو ظن الكافر أن المسلم أمّنه فألقى سلاحه، فقد أوجب الفقهاء إعادته إلى مأمنه،
 ولم يسوّغوا قتله أو أسره. ويدل على ذلك بعض الأحاديث الشريفة.

٧- ورسول الأعداء لا يُقْتَل، وكذلك من يكون في حكمه مثل أفراد الصليب الأحمر،
 ومراقبي الحرب ومن أشبه، ممن لهم أمان عرفي.

٨- وقت الأمان قبل انتهاء الحرب، ولو أقرّ المسلم لكافر بالأمان حينئذ مضى إقراره.
 ولكن بعد انتهاء الحرب لا يؤمّن إلاّ الإمام، فلو أقرّ المسلم حينئذ لكافر بالأمان لا يقبل منه حتى يثبت ذلك بالدليل.

٩ - للدولة الإسلامية الحق في إجارة من شاءت من الكفار عبر إعطاء التأشيرة لهم

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ٤.

بالدخول. فيكونون آنئذ في ذمة الإسلام ماداموا في الوطن الإسلامي، ولا يجوز أن يغدر بهم أحد. فإذا خرجوا من دار الإسلام كانوا كسائر الكفار.

• ١ - وإذا سافر أحد من المسلمين إلى بلاد الكفر بعد أن أخذ الأمان منهم (وذلك عبر أخذ تأشيرة الدخول مثلاً)، يجب عليه الالتزام بكل الشروط التي تعهد بها ومنها العمل بقوانين تلك البلاد. فلو سرق مثلاً شيئاً وعاد به إلى دار الإسلام، أعاد إلى الكفار ما سرقه، لأنه أخذه غدراً.

١١ - ولو التزم المسلمون بالمواثيق الدولية، كان عليهم الوفاء بها ولا يجوز الغدر بها.
 بلى، لا يجوز لهم أن يتقيدوا بها يخالف أحكام الدين أو مصالح الأمة.

17- الأمان يعني احترام كلّ ما يتعلق بالفرد في العرف الاجتماعي والقانوني المتبع، مثل احترام أهله وماله واعتباره وما إلى ذلك من حقوقه المدنية. ومن هنا فلو مات بقيت متعلقاته في أمان، إلى أن تنتهي صلاحية الأمان؛ فيكبر الصغير وتستقل الزوجة. وهناك يتجدد الأمان حسب اتفاق جديد بين حاكم الشرع وبين أصحاب العلاقة.

17 - إذا مات المعاهَد (من له الأمان)، فالظاهر انتقال ماله إلى ورثته الذين يرثونه حسب دينه، ولو كانوا محاربين، إلا إذا كانت صيغة الأمان وشروطه تقتضي غير ذلك، كانتقال ماله إلى بيت المال. وقال طائفة من الفقهاء: إن المال يعود فيئاً.. والأول أشبه، لأنّ المال قد تعلق به الأمان أيضاً.

1 4 - إذا التحق المعاهد بدار الحرب انتقض أمانه بالنسبة إليه وإلى حقوقه المالية. وقال طائفة من الفقهاء: إن ماله لايزال محترماً، والأول أظهر، لأن حرمة المال فرع حرمة الشخص وقد بطلت.

١٥ - العقود المشروعة التي تبرم بين المسلم والكافر الحربي تعتبر بمثابة العهد الذي يجب الوفاء به، و لا يجوز الغدر فيه؛ فلو اشترى المسلم شيئاً من الكافر الحربي، وجب عليه دفع الثمن. ولو أخذ وديعة أو أمانة وجب ردّها على الأظهر. ولعل من ذلك مهر الزوجة الكافرة، فإذا أسلم زوجها ولم تسلم كان عليه رده إليها. وقال طائفة من الفقهاء: لا يجب ذلك.

17- الحقوق المالية الأخرى التي بذمة المسلم للكافر الحربي لا يجب عليه الوفاء بها إذا لم يتعهد بها، كما لو أتلف المسلم مالاً للحربي فليس عليه شيء، وكذا لو غصب منه أو سرق، وكذلك كل حق تعلقت به ذمة المسلم بغير تعهد واستيهان.

#### أحكام التحكيم:

١ - يجوز وقف الحرب على أساس الرجوع إلى حاكم يختاره الطرفان أو طرف منهما أو جهة ثالثة، ويسمى ذلك تحكيماً.

٢- لـدى الإمكان يجب أن تتوافر في الحاكم الصفات التالية: البلوغ والعقل والعدالة والفقه، وكل ما يتوقف عليه أداء مهمته؛ مثل الخبرة بشؤون التحكيم. ولا يشترط أن يكون ذكراً أو حراً. فيجوز أن يختار العبد والمرأة إذا توافرت الشروط فيها.

٣- وإذا قضى حاكم التحكيم بأمر، فعلى المسلمين تنفيذه ما لم يخالف أحكام الشريعة.

إذا اضطر المسلمون إلى قبول حكم من لا تتوافر فيه الشروط جاز، وذلك حسب ما يراه القائد الأعلى لهم، أو القائد المفوّض من قبله. فيجوز مثلاً الرجوع إلى المحاكم الدولية (محكمة لاهاي أو مجلس الأمن مثلاً)، أو أية جهة أخرى عندما تقتضي المصالح العليا والضرورية للأمة ذلك.

٥ - يعتبر التحكيم من مصاديق العهد المبرم بين المسلمين وأعدائهم، وتجري عليه سائر أحكام العهد.

#### أحكام الجعل:

1 - يجوز للقائد العسكري أن يستفيد من كل ما يطلعه على أسرار العدو، أو يعينه عليه. ومن ذلك جعل الجوائز لمن يقوم بدور متميّز في ذلك؛ مثل أن يعلن عن أنّ الجند الذين يفتحون هذا الساتر الترابي أو ذلك الخط الدفاعي، سوف يتمتعون بجوائز مادية (نقود، أو إجازات طويلة)، أو معنوية (ارتقاء عسكري). وقد يجعل الأراضي المفتوحة أو الغنائم المستولى عليها ملكاً لهم، وقد يجعل لهم غير ذلك.

٢- يجوز جعل شيء مجهول كبعض غنائم دار الحرب. وقد يكون الجعل منفعة مثل غلة
 الأراضى المفتوحة لمدة معينة.

٣- لو كان الجعل (مثل الجائزة) عند الجاعل، ولم يتوقف على الفتح استحقه العامل فور قيامه بالأمر؛ فلو قال القائد من دلّني على ثغرة هذا الحصن أعطيته ألف دينار، وجب عليه أداؤه لمن دلّه فوراً. أمّا لو كان الجعل في مال العدو (مثل بعض الغنائم الحربية) استحقه بعد الفتح. ولو لم يقدر على المجعول (كما لو تصالح المسلمون مع العدو، ولم تكن هناك غنيمة)، فعلى القائد إرضاء العامل أو التحاكم إلى ذوي العدل لمعرفة مقدار حقه وأدائه إليه.

أجِكامِ الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر ..................................

#### أحكام الأسرى:

١ - قال الفقهاء يتعين القتل بالنسبة إلى العدو المقاتل الذي يؤسر حين المعارك. وقال البعض: إن أمر ذلك إلى الإمام، فإنْ شاء قتل وإن شاء لم يقتل.

٢ – وبعد انتهاء المعركة يختار الإمام بين إطلاق سراح الأسير بلا فدية أو معها حسب الآية الكريمة ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرَّبَ الرِّقَابِ حَقَّة إِذَا أَثْخَنتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَثَّا بَعَدُ وَإِمَّا فِذَاةً حَقَىٰ الآية الآية اللَّهُ لَا نَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِّبَلُوا بَعْضَكُم بِبَعْضٌ وَاللَّذِينَ قُنِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَلَن يُضِلَّ تَضَعَ الْحَرَارَهَا أَذَلِكَ وَلَو يَشَاءُ الله لائنصر مِنْهُمْ وَلَكِن لِّبَلُوا بَعْضَكُم بِبَعْضٌ وَاللَّذِينَ قُنِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعْمَلَهُمْ ﴾ (١٠). وقد جاء في السنة الشريفة خيار آخر هو استعباده.

٣- لا تقتل المرأة ولا الذراري، بل يستعبدون حسب ما ذكر الفقهاء.

٤ - إذا أسلم الأسير فإنه لا يقتل، ولكن لا تسقط عنه سائر أحكام الأسر.

٥- ويجب أن يطعم الأسير ويسقى، ويراعى فيه كل الحقوق حيث يعتبره الإسلام إنساناً قابلاً للإصلاح، وقد سبق الإسلامُ العالمَ بهذه النظرة.

٦- إذا وقّعت الدولة الإسلامية على المعاهدات الدولية بشأن أسرى الحرب، فعليها الالتزام بها كها تلتزم بسائر عهودها ومواثيقها.

٧- وتعتبر المعاهدات الدولية الأسير الحربي هو المقاتل العسكري الذي يستسلم سواءً
 كان من المتطوعين أو المجندين أو جنود احتياط أو قوات فدائية. ولا يعتبر الجواسيس منهم.

وتعتبر هذه المعاهدات؛ الدولة المعنية مسؤولة عن حياة الأسرى، وتوجب عليها حمايتهم من الأخطار ومن أذى الناس، وتمنعها من استخدامهم في أعمال عسكرية مباشرة. ولكنها تسمح لها بإجبارهم على أعمال غير عسكرية، وتوجب عليها إعادتهم إلى بلادهم فور انتهاء الحرب.

وقد جعلت هذه الاتفاقات منظمة الصليب الأحمر والدول المحايدة وسطاء في قضايا الأسرى بين المتحاربين. وهناك بنود أخرى في المعاهدات، لا يسعها المقام، على الدولة الإسلامية الالتزام بها إن وقعت على تلك المعاهدات.

٨- إنّا توقع الدولة الإسلامية على مثل هذه الاتفاقيات إذا كانت فيها مصلحة عليا للحفاظ على أسرى المسلمين عند الأعداء، أو للحفاظ على سمعة الإسلام والمسلمين في العالم، أو لغير ذلك من المصالح.

<sup>(</sup>١) سورة محمد، آية: ٤.

9 - يدفن المقاتلون شهداءهم والأموات منهم دون قتلي العدو، وعند الاشتباه يرجع إلى الأمارات المفيدة للاطمئان. وعند عدمها يدفن الجميع.

#### الغنائم:

١ - الغنيمة الحربية هي التي استولى عليها الجيش الإسلامي بالقهر والغلبة؛ من الأسلحة والمعسكرات والعتاد، وكل ما يرتبط بالحرب من إمكانات.

٢- إذا وقعت الدولة الإسلامية على المعاهدات الدولية الخاصة بالحرب، والتي تستثني
 من الغنائم الممتلكات الخاصة، والبريد وما أشبه. فإنّ عليها أن تلتزم بعهدها.

٣- الغنائم ملك الجيش بعد إخراج الخمس، وتكاليف الحمل والمحافظة وما أشبه.
 ولكن الدولة هي التي تتولى أمر ها حسب المصالح العليا. ولو اتفق الجانبان (الدولة والجيش)
 على طريقة معينة في أمر توزيعها فإن اتفاقهم شرعى.

٤ - ولأن الحروب الحديثة تختلف تماماً عن الحروب القديمة؛ في أن موارد الأمة تسخر للحرب والاستعداد لها ودعم مجهودها، من السلاح والعتاد والمؤن، وهي التي تتولى أمر الدفاع الجوي في العمق كما في الجبهات، ممّا يجعل أكثر أراضي البلاد بحكم جبهة الحرب، ويجعل الكثير من الناس مشتركين في الحرب بنسبة معينة. من هنا فإن المصالحة على وضع الغنائم الحربية لا ينبغي تركها، بحيث يتنازل المقاتلون عن حقهم فيها، في مقابل قيام الدولة بكافة شؤونهم العسكرية.

0 - تقوم الدولة الإسلامية، أو الهيئات الدينية، عند عدم وجودها، بإدارة وضع المجاهدين ونصرهم مادياً ومعنوياً، وعند استشهادهم، يقدمون كافة الخدمات الممكنة لذويهم، وتصرف في ذلك الحقوق الشرعية؛ كما الغنائم - عند الصلح عليها -.

7- لا يجوز للمقاتل التصرف في الغنائم الحربية من دون إذن وليها، ولكن يجوز الانتفاع بها عند الضرورة وبقدرها. مثلاً لو غنم المقاتلون طعاماً؛ أكلوا منه، وعتاداً؛ استخدموه لدى الحاجة، أو ثياباً أو فراشاً أو إثاثاً استفادوا منها حسب الحاجة، وذلك كله بلا ضمان. وتردد بعض الفقهاء في ذلك. والأقوى اعتبار إذن ولي المغنم إذناً صريحاً أو بالفحوى.

٧- الغنائم الحربية التي لا يستطيع المجاهدون نقلها إلى خلف الجبهة، ويخشون استفادة العدو منها لدى تركها، تعدم أو تهدم.

أجِكامِ الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر ..................................

### أحكام الأراضى:

١ - ذكر الفقهاء أن الأراضي العامرة التي استولى عليها المسلمون بالحرب، وأخذوها عنوة (أي بالقوة)؛ أنها للمسلمين جميعاً، وأنّ ولي أمرهم يصالح العاملين فيها بنسبة معينة من غلاتها فيصر فها في مصالح الأمة.

٢ - كما ذكروا؛ أن الأراضي الموات التي استولى عليها المسلمون بالقوة للإمام، يعطيها لمن يشاء حتى يعمرها.

٣- ومن الأراضي ما صالح الإمام أهلها عليها، فهي حسب اتفاقية الصلح بين الطرفين.

٤ - من أجل معرفة وضع الأرض، يجب أن نرجع إلى الطرق التي تـورث العلم أو الطمأنينة.

٥- لـدى الشـك في وضع الأراضي نرجع إلى القواعد العامة فيها، مثل قـول النبي «الْأَرْضَ لله وَلَمِنْ عَمَرَهَا»(١).

### أحكام الجزية:

١ - يقر أهل الكتاب على دينهم في البلاد الإسلامية إذا التزموا بشر وط الذمة التي منها إعطاء الجزية.

٢- أهـل الكتاب هم اليهـود والنصارى والمجوس. ولو قيل بشـمول الصفة لكل من
 آمن بالله سبحانه وانتمى إلى كتاب ساوي، لكان أشبه.

٣- تؤخذ الجزية من الرجال دون الأطفال والنساء ومن غلب على أمره؛ كالمعتوه والمجنون. ولا تؤخذ ممن لا يجد ثمنها لا حالاً ولا مستقبلاً.

٤ - ومقدار الجزية وموضعها من الرؤوس أو الأموال، وطريقة أدائها موكول إلى الإمام.

٥- تصرف الجزية في مصالح المسلمين.

٦- يعتبر قبول إعطاء الجزية أحد شروط الذمة، وهو دليل قبول القوم للسلطة الإسلامية، ولأحكام الدين العامة.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج٥٧، ص١٤.

٧- ويشترط في الذمة أيضاً: ألا يهددوا أمن البلاد بإعلان الحرب على المسلمين، أو
 التآمر مع أعدائهم وما أشبه، ممّا يخالف روح اتفاقية الذمة.

٨- وقد يشترط عليهم ألا يؤذوا المسلمين بنشر الفساد بينهم، وإشاعة الفواحش، فإنّه لو اشترط ذلك عليهم في عقد الذمة فلم يلتزموا به حل قتالهم. وإن لم يشترط جرت بحق مجرميهم أحكام الدين من إقامة الحدود والتعزيرات.

٩ - وينبغي أن يشترط على أهل الذمة ألا يتظاهروا بالمنكرات؛ مثل شرب الخمر وأكل لحم الخنزير والتعاطي بالربا وممارسة القمار والتجاهر بالزنا وتبرج نسائهم بزينة وما أشبه..
 فلو اشترط عليهم وخالفوا الشرط انتقضت ذمتهم.

١٠ - كما ينبغى اشتراط عدم إحداث كنيسة أو بيعة.

١١- بل ينبغي اشتراط ما يرغبهم في قبول الإسلام، والاندماج مع المجتمع المسلم حسب ما يراه الإمام. وقد بيّن ابن الجنيد من كبار فقهائنا الأقدمين جملة من الشروط التي ينبغي إدراجها في الذمة. وهي جيدة، شريطة أن يراها إمام المسلمين في منفعة الأمة.

قال كَلَّهُ: «وأختار أن يشترط عليهم عند عقد الذمة لهم أن لا يظهروا سبا لسيدنا رسول الله ولا أحد من أنبياء الله وملائكته ولا سب أحد من المسلمين، ولا يطعنوا في شيء من الشرائع التي رسمها أحد من الأنبياء، ولا يظهروا شركهم في عيسى والعزير، ولا يرعون خنزيرا في شيء من أمصار المسلمين، ولا يمثلوا ببهيمة ولا يذبحوها إلا من حيث نص لهم في كتبهم على مذبحها، ولا يقربوها لصنم و لا لشيء من المخلوقات، ولا يربوا مسلما (أي لا يأخذوا الربا من مسلم)، و لا يعاملوه في بيع ولا إجارة و لا مساقاة ولا مزارعة معاملة لا تجوز للمسلمين، ولا يسقوا مسلما خمرا، و لا يطعموه محرما، و لا يقاتلوا مسلما، ولا يعاونوا باغيا ولا ينقلوا أخبار المسلمين إلى أعدائهم، ولا يدلوا على عوراتهم، ولا يحيوا من (الأراضي في) بلاد المسلمين شيئا إلا بإذن واليهم..»(۱).

١٢ - ميثاق الذمة من صلاحية الإمام الحق. أمّا الذمة التي يتعهد بها الإمام الجائر، فإنّ القبول بها أو ردّها يرتبط بطبيعة قبول أو رد سائر أحكامه. والولي الفقيه هو المرجع في ذلك، فقد يقر ما تقرره السلطة الجائرة تقية أو مصلحة، وقد يرده كلياً أو جزئياً.

۱۳ - لا يدخل أهل الذمة المسجدين الشريفين بل سائر المساجد، ولا يدخلون الحرمين (مكة والمدينة)، ولا يسكنون الحجاز على المشهور.

<sup>(</sup>۱) منتهى المطلب، ج٢، ص٩٦٩.

أجِكامِ الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر ..................................

#### عقد الهدنة:

١ - للدولة الإسلامية الحق في إبرام اتفاقيات السلم (عدم الاعتداء) مع الدول الأخرى، رعاية لمصالح الأمة. وعليها الالتزام بها مادام الطرف الآخر ملتزماً بها.

- ٢- لا يشترط تحديد مدة الاتفاقية (التي تسمى بالهدنة) بسنة أو أقل.
- ٣- قال الفقهاء لا يجوز عقد الهدنة إلى الأبد، ولكن إلى مدة معلومة ولو بعيدة.
- ٤ إذا خاف المسلمون نقض الهدنة من الطرف الثاني، (فعرفوا مثلاً أن العدو يحشد قواته استعداداً لهجوم مباغت ضد المسلمين) فلا يجوز نقض الهدنة من قبل المسلمين قبل إعلام العدو بذلك.

#### قتال أهل البغي:

- ١ من شعب الجهاد قتال الخارج على الإمام العادل إذا ندب إليه، والتخلف عنه من الذنوب الكبيرة.
- ٢ وجوب هذا القتال على الكفاية، فإذا قام به من فيه غنى، سقط عن الباقين ما لم
   يستنهضهم الإمام على التعيين.
- ٣- أحكام القتال في هذه الحرب هي أحكامه في سائر الحروب، إلى أن تضع الحرب أوزارها، فتختلف الأحكام حسب ما يأتي.
- ٤ يجب السعي نحو إصلاح الفئة الباغية قبل قتالهم، بل ينبغي استنفاذ كل الطرق السلمية، من أجل تجنب إهراق دماء المسلمين.
- ٥ و يجب قتال الباغين حتى يفيئوا إلى حكم الله أو يقمعوا، وإذا كانت لهم فئة يرجعون إليها جاز الإجهاز على جريحهم واتباع مدبرهم وقتل أسيرهم. وإلا فإن الهدف قمعهم فلا نحتاج إلى اتباع المنهزم منهم أو قتل جريحهم وأسيرهم.
- 7 يعامل البغاة بعد انتهاء الحرب معهم معاملة المسلمين، فيطلق أسراهم ولا تسبى نساؤهم وذراريهم، وترد إليهم أموالهم سواءٌ التي استولى عليها الجيش أو لم يستولِ عليها، وسواءٌ المنقولة منها وغيرها.

# الفصل الثالث: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

# الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في الكتاب والسنة

### القرآن الكريم:

ا - ﴿ كُنتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكِرِ وَتُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَلَوْ ءَامَن أَهْلُ ٱلْمُخْرِمِنُونَ ﴿ (١).
 بِٱللَّهِ وَلَوْ ءَامَن أَهْلُ ٱلْكِتَنِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُم مِّ مِنْهُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ ٱلْفَنسِقُونَ ﴾ (١).

٢ - ﴿ يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ وَيُسْرِعُونَ
 في الْخَيْرَتِ وَأُولَتَهِكَ مِنَ الصَّلِحِينَ ﴾ (٢).

٣- ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَغُرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُولَئِيكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ (٣).

٤- ﴿ إِنَّ اللَّهَ اَشَّ تَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمُوَلَهُمْ بِأَنَ لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقَائِلُونَ فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَيَقَّ نُلُونَ وَيُقَّ نَلُونَ وَعُمَّا عَلَيْهِ حَقًّا فِى التَّوْرَكِةِ وَالْإِنِجِيلِ وَالْقُرْءَانِ وَمَنَ أَوْفَ فِي سَكِيلِ اللَّهِ فَيَقَّ نُلُونَ وَيُقَّ نَلُونَ وَعُمَّا عَلَيْهِ حَقًّا فِى التَّوْرَكِةِ وَالْإِنِجِيلِ وَالْقَرُ الْعَظِيمُ اللَّهِ وَمَنَ أَوْفَ بِعَهُ دِهِ عَنِ اللَّهِ فَالسَّتَبِشُرُواْ بِبَيْعِكُمُ اللَّذِي بَايَعْتُم بِدِهِ وَذَلِكَ هُو اللَّهُ وَلَيْكُ هُو اللَّهُ وَلَيْكَ هُو اللَّهُ وَلَيْكَ هُو اللَّهُ وَلَيْكَ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَيْكَ اللَّهُ وَلَيْكِ اللَّهُ وَلِيْكَ اللَّهُ وَلَيْكَ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَيْكُمُ اللَّهُ وَلَيْكَ مِنْ اللَّهُ وَلَيْكُونَ اللَّهُ وَلَيْكُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُونَ اللَّهُ وَلِيلُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاكُ هُو اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاكُ هُو اللَّهُ وَلَالِكُ هُو اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْلُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلِيلِيلُ اللَّهُ وَلَالَ اللَّهُ وَلَالَ اللَّهُ وَلَاكُ اللَّهُ وَلَولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَالُونَ اللَّهُ وَلَيْلُونَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَالَعُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَالَاكُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ ال

٥- ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَّاهُمْ فِ ٱلْأَرْضِ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتَوُاْ ٱلزَّكَوْةَ وَأَمَرُواْ بِٱلْمَعْرُوفِ وَنَهَوّا

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، آية: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، آية: ١١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، آية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، آية: ١١١-١١١.

أَجِكَامِ الْجُهَادُوالأَمْرِ بَالْمُعُرُوفُ والنهيعَنَ المُنكرِ عَنِ ٱلْمُنكَرِّ وَلِلَهِ عَنقِبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾(١).

٦- ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءُ بَعْضٍ ۚ يَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُقِيمُونَ اللّهَ وَيُطِيعُونَ ٱللّهَ عَزِينٌ وَيُقِيمُونَ اللّهَ عَزِينٌ اللّهَ عَزِينٌ عَلَيْهُ ﴿ أَوْلَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ ٱللّهُ أَإِنَّ ٱللّهَ عَزِينٌ عَلَيْهُ ﴿ أَوْلَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ ٱللّهُ أَإِنَّ ٱللّهَ عَزِينٌ عَكِيمٌ ﴾ (١).

٧- ﴿ يَنْبُنَى ۚ أَقِمِ ٱلصَّلَوْةَ وَأَمُرُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱنْهَ عَنِ ٱلْمُنكِّرِ وَٱصْبِرْ عَلَى مَآ أَصَابكَ ۗ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزُمُ ٱلْأُمُورِ ﴾(٣).

### فقه الآيات:

١ - الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من صفات الأمة الإسلامية ومن أسباب رقيها، وبلوغها درجة ﴿خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾. كما أنهما كانا من صفات الصالحين من أهل الكتاب.

ومن هذه الأمة طائفة فرض عليهم واجب الأمر والنهي أشد من غيرهم؛ كالفقهاء والربانيين والمجاهدين والقوامين لله الذين اشترى الله منهم أنفسهم وأموالهم، وبالذات الذين مكنهم الله في الأرض.

٢ - والأمر والنهي دليل ولاية الله سبحانه التي جعلها بين المؤمنين، ووسيلة رحمته.
 فمن حق المؤمن على أخيه أنْ يأمره بالمعروف وأن ينهاه عن المنكر، ومن واجب المؤمن أن
 يستجيب لأخيه إذا أمره ونهاه.

٣- والأمر والنهي من عزم الأمور، كما إقامة الصلاة والصبر على البلاء، وعلينا أن نعقد العزم عليهما ونتوكل على الله فيهما، فلا نسمح للوهن أن يتخذ إلى قلوبنا سبيلاً، ولا الحزن والتردد.

٤ - والظاهر من الأمر والنهي التعبير عنهما بالقول؛ لساناً أو قلماً، أو بتغيير الملامح، أو بفعل يظهر الأمر والنهي كالإشارة باليد، أو ترك مجالسة فاعل المنكر وما أشبه.

٥ - وقال بعض الفقهاء: إن المراد من الأمر حمل الآخر على فعل، والمراد من النهي

<sup>(</sup>١) سورة الحج، آية: ٤١.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آية: ٧١.

<sup>(</sup>٣) سورة لقمان، آية: ١٧.

ردعه عنه. وهكذا ينتظم في إطار الأمر بالمعروف إقامة المشاريع الخيرية، وفي إطار النهي عن المنكر هدم بنى الفسق، وما ذكره هذا الفقيه هو الأحوط إستحباباً، ولكن الأقوى أن الأمر والنهي يقتصران على ما سبق من إظهار الرغبة الشديدة في الفعل والترك بالأمر والنهي قولاً أو ما يشبه القول.

### السنة الشريفة:

١ - رُوِى عَنِ الْعَالِمِ عَلَيْتُ أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِمَا عَمِلُوا مِنَ المَعَاصِي وَلَمْ يَنْهَهُمُ الرَّبَانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ عَنْ ذَلِك» (١٠).

٢ - رَوَى عَبْدِ الله بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَنَا أَنَّ رَجُلًا مِنْ خَثْعَم جَاءَ إِلَى رَسُولِ الله عَلِيَنَا أَنْ مَلْ مَا أَفْضَلُ الْإِسْلَامِ؟. قَالَ ﷺ: الْإِيمَانُ بِالله.

قَالَ: ثُمَّ مَاذَا؟.

قَالَ عَلَيْكُ: صِلَةُ الرَّحِم.

قَالَ: ثُمَّ مَاذَا؟.

قَالَ ﴿ عَن الْمُنْكِرِ . الْأَمْرُ بِالمُعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَن الْمُنْكَرِ . . ١٠٠٠ .

٣- وَرُوِيَ أَنَّ «صَبِيَّيْنِ تَوَتَّبَا عَلَى دِيكٍ فَنتَفَاهُ فَلَمْ يَدَعَا عَلَيْهِ رِيشَهُ، وَشَيْخٌ قَائِمٌ يُصَلِّي لَا يَأْمُرُ هُمْ وَلَا يَنْهَاهُمْ. قَالَ: فَأَمَرَ اللهُ الْأَرْضَ فَابْتَلَعَتْهُ» (٣).

٤ - وَرُوِىَ عَنِ الْعَالِمِ عَلِيَ النَّهُ قَالَ: «وَيْلُ لِلَّذِينَ يَجْتَلِبُونَ الدُّنْيَا بِالدِّينِ وَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَعْتَلِبُونَ الدُّنْيَا بِالدِّينِ وَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ»(٤).

٥ - عَـنْ جَابِرِ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْتَ لِازِ قَالَ: «مَنْ مَشَـي إِلَى شُـلْطَانٍ جَائِرٍ فَأَمَرَهُ بِتَقْوَى الله وَوَعَظَهُ وَخَوَّفَهُ كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِ الثَّقَلَيْنِ الجِّنِّ وَالْإِنْسِ وَمِثْلُ أَعْمَا لِهِمْ» (٥).

٦ - رَوَى الْحُسَنُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ شُعْبَةَ فِي (تُحَفِ الْعُقُولِ)، فِي مَوَاعِظِ المَسِيحِ عَلَيْتَ إِلاَّ قَالَ:

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٢١.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل، ج١١، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٣٤.

«قَالَ: بِحَقِّ أَقُولُ لَكُمْ: إِنَّ الحُرِيقَ لَيَقَعُ فِي الْبَيْتِ الْوَاحِدِ فَلَا يَزَالُ يَنْتَقِلُ مِنْ بَيْتٍ إِلَى بَيْتٍ حَتَّى تَحْتَرِقَ بَيْوتٌ كَثِيرَةٌ إِلَّا أَنْ يُسْتَذْرَكَ الْبَيْتُ الْأَوَّلُ فَيُهْدَمَ مِنْ قَوَاعِدِهِ فَلَا تَجِدَ فِيهِ النَّارُ مَعْمَلًا وَكَذَلِكَ الظَّالِمُ الْأَوَّلُ لَوْ يُؤخَذُ عَلَى يَدَيْهِ لَمْ يُوجَدْ مِنْ بَعْدِهِ إِمَامٌ ظَالِمٌ فَيَا ثَمَّونَ بِهِ كَمَا لَوْ لَمْ تَجِدِ النَّارُ فَي الْبَيْتِ الْأَوَّلُ لَوْ يُؤخَذُ عَلَى يَدَيْهِ لَمْ يُوجَدْ مِنْ بَعْدِهِ إِمَامٌ ظَالِمٌ فَيَا ثَمَّونَ بِهِ كَمَا لَوْ لَمْ تَجِدِ النَّارُ فِي الْبَيْتِ الْأَوَّلِ خَشَباً وَأَلْوَاحاً لَمْ تَحْرِقُ شَيْئاً.

بِحَقِّ أَقُولُ لَكُمْ: مَنْ نَظَرَ إِلَى الحُيَّةِ تَؤُمُّ أَخَاهُ لِتَلْدَغَهُ وَلَمْ يُحَذِّرُهُ حَتَّى قَتَلَتْهُ فَلَا يَأْمَنُ أَنْ يَكُونَ قَذْ شَرِكَ فِي دَمِهِ وَكَذَلِكَ مَنْ نَظَرَ إِلَى أَخِيهِ يَعْمَلُ الخُطِيئَةَ وَلَمْ يُحُذِّرُهُ عَاقِبَتَهَا حَتَّى أَحَاطَتْ بِهِ فَلَا يَأْمَنْ أَنْ يَكُونَ قَدْ شَرِكَ فِي إِثْمِهِ.

وَمَنْ قَدَرَ عَلَى أَنْ يُغَيِّرَ الظُّلْمَ ثُمَّ لَمْ يُغَيِّرُهُ فَهُو كَفَاعِلِهِ وَكَيْفَ يَهَابُ الظَّالِمُ وَقَدْ أَمِنَ بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ لَا يُنْهَى وَلَا يُغَيِّرُ عَلَيْهِ وَلَا يُؤْخَذُ عَلَى يَدَيْهِ فَمِنْ أَيْنَ يَقْصُرُ الظَّالِمُونَ أَمْ كَيْفَ لَا يَغْتَرُّونَ فَخَدْبُمُ لَا يُنْهَى وَلَا يُغَيَّرُهُ فَلَيْ عَلَيْهِ وَيَرَى الظُّلْمَ فَلَا يُغَيِّرُهُ فَلَوْ كَانَ الْأَمْرُ عَلَى فَحَدْبُ أَخَدِكُمْ أَنْ يَقُولَ لَا أَظْلِمُ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَظْلِمْ وَيَرَى الظُّلْمَ فَلَا يُغَيِّرُهُ فَلَوْ كَانَ الْأَمْرُ عَلَى مَا تَقُولُونَ لَمْ تُعاقَبُوا مَعَ الظَّلِينَ الَّذِينَ لَمْ تَعْمَلُوا بِأَعْبَاهِمْ حِينَ تَنْزِلُ بِهِمُ الْعَثْرُ فِي الدُّنْيَا»(١).

٧- عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﴿ يَكُونَّ اَكُدُكُمْ نَفْسَهُ إِذَا رَأَى أَمْراً لللهُ عَزَّ وَجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَقُولَ لَهُ: مَا مَنَعَكَ أَمْراً لللهُ عَزَّ وَجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَيَقُولَ لَهُ: مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَ كَذَا وَكَذَا أَنْ تَقُولَ فِيهِ ؟.

فَيَقُولَ: رَبِّ خِفْتُ فَيَقُولَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ أَنَا كُنْتُ أَحَقَّ أَنْ تَخَافَ (٢٠).

٨- رُوِيَ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْكُ إِنْ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ الْبَعْدَ وَالنَّهُيُ عَنِ الْمُنْكَرِ» (١٠)، أَنَّ الْمُرَادَ بِالْأَيْةِ الْأَمْرُ بِالْمُعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ» (١٠).

٩ - رُوِى عَنِ النَّبِيِّ الْفَوْ خَلِيفَةُ الله اللهِ عَنِ النَّبِيِّ الْفَوْ خَلِيفَةُ الله اللهُ الله اللهُ وَخَلِيفَةُ رَسُولِهِ» (٥).

٠١٠ عَنْ شَهْرِ بْنِ حَوْشَبِ أَنَّ عَلِيّاً عَلِيّاً عَلِيّاً اللَّهُ فَالَ لَهُمْ: «إِنَّهُ لَمْ يَهْلِكُ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ مِنَ الْمُعَاصِي وَلَمْ يَنْهَهُمُ الرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبَارُ فَلَيًّا تَسَادَوْا فِي المُعَاصِي وَلَمْ اللهُ عَلْمُ اللهُ بِعُقُوبَةٍ فَأَمْرُوا بِالمَعْرُوفِ وَانْهُوْا عَنِ المُنْكَرِ قَبْلَ أَنْ يَنْزِلَ يَنْهَهُمُ اللهُ بِعُقُوبَةٍ فَأَمْرُوا بِالمَعْرُوفِ وَانْهُوْا عَنِ المُنْكَرِ قَبْلَ أَنْ يَنْزِلَ

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، آية: ٢٠٧.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٧٩.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٧٩.

بِكُمْ مِثْلُ الَّذِي نَزَلَ مِمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ الْأَمْرَ بِالْمُعْرُوفِ وَالنَّهْيَ عَنِ الْمُنْكَرِ لَا يُقَرِّبَانِ مِنْ أَجَلٍ وَلَا يُنَقِّصَانِ مِنْ رِزْقٍ فَإِنَّ الْأَمْرَ يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ إِلَى الْأَرْضِ كَقَطْرِ اللَّطَرِ إِلَى كُلِّ نَفْسٍ أَوْ أَهْلٍ أَوْ مَالِ»(۱).

١١ - رَوَى السَّيِّدُ فَضْلُ الله الرَّاوَنْدِيُّ فِي نَوَادِرِهِ، بِإِسْنَادِهِ الصَّحِيحِ عَنْ مُوسَى بْنِ جَعْفَرِ عَنْ آبَائِهِ عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبِ عَلَيْلا قَالَ «كَانَ رَسُولُ الله عَنْ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبِ عَلَيْلا قَالَ فَقَامَ: سَعْدُ بْنُ أَشَهِدُ الله عَلَيْ وَكَانُوا ضِيفَانَ رَسُولِ الله عَلَيْ عَنَ أَنْ قَالَ فَقَامَ: سَعْدُ بْنُ أَشَهِدُ الله وَأُشْهِدُ رَسُولَ الله عَلَيْ وَمَنْ حَضَرَ فِي أَنْ فَوْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ حَرَامٌ. فَقَالَ رَسُولُ الله عَنْ الله وَأُشْهِدُ رَسُولُ الله عَنْ الله وَاللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ الللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ الللّهُ عَنْ الللّهُ عَنْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ الللّهُ عَلْ الللللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ الللّهُ الللّهُ اللّهُ عَلَا اللللللّهُ اللّهُ ا

١٢ - رُوِيَ عَنْ رَسُولِ الله ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

١٣ - رَوَى مُوسَى عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ الإِمَامِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ الإِمَامِ عَلِيٍّ بْنِ الْخُسَيْنِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَلِيٍّ عَلَيْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ أَيْمَا رَجُلِ رَأَى فِي مَنْزِلِهِ شَيئًا مِنْ الْفُجُورِ فَلَمْ يُعَيِّرُ بَعَثَ اللهُ تَعَالَى بِطَيْرٍ أَبْيَضَ فَيَظَلُّ بِبَابِهِ أَرْبَعِينَ صَبَاحاً فَيَقُولُ لَهُ: كُلَّمَا دَخَلَ مِنَ الْفُجُورِ فَلَمْ يُعَيِّرُ فَإِنْ مَعَثَ اللهُ تَعَالَى بِطَيْرٍ أَبْيَضَ فَيَظَلُّ بِبَابِهِ أَرْبَعِينَ صَبَاحاً فَيَقُولُ لَهُ: كُلَّمَا دَخَلَ وَخَرَجَ غَيِّرُ فَإِنْ فَإِنْ عَيْرَ وَإِلَّا مَسَحَ بِجَنَاحِهِ عَلَى عَيْنَيْهِ وَإِنْ رَأَى حَسَناً لَمْ يَرَهُ حَسَناً وَإِنْ رَأَى قَبِيمًا لَهُ يُنْكِرُهُ هُ " فَي اللهُ اللهُ عَيْرَ وَإِلَّا مَسَحَ بِجَنَاحِهِ عَلَى عَيْنَيْهِ وَإِنْ رَأَى حَسَناً لَمْ يَرَهُ حَسَناً وَإِنْ رَأَى

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل، ج١١، ص١٨١.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل، ج١٢، ص٢٠٠.

# أحكام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

### وجوب الأمر والنهي:

١ - المعروف ما أمر به الله تعالى، والمنكر ما نهى عنه سواءٌ عرف بهما فاعلهما أو جهل.
 فلو عرفهما أمره ونهاه (١)، ولو جهلهما أرشده.

٢- وإذا كان المعروف مندوباً والمنكر مكروهاً، استحب الأمر والنهي.

٣- والأمر والنهي فرضان على كل مؤمن ومؤمنة، وفرضها على الكفاية، فلو قام البعض بها سقط عن الآخرين، ولو تركها الجميع فقد أثموا.

٤ - لو استدعى الأمر والنهي اجتماع طائفة من المسلمين وجب لو أمكنهم بلا حرج،
 ولو تخلّف عنهم من كان وجوده ضرورياً أثم، وسقط الوجوب عن البقية.

٥- يجب تهيئة وسائل الأمر والنهي وجوباً كفائياً بقدر المستطاع، فلو كان عليه أن يقطع مسافة للقيام بالواجب، فعليه أن يفعل ذلك ولو ببذل مال، وكذلك لو توقف الأمر والنهي على تحصيل خط هاتفي -مثلاً- أو مكبرة الصوت أو لافتة يكتب عليها وما إليها من المقدمات القريبة التي يعد إهمالها إهمالاً لفريضة الأمر والنهي، يكون كل ذلك واجباً على المسلمين كفاية.

٦- أمّا المقدمات البعيدة التي لا يعد إهمالها تركاً للأمر والنهي، مثل إنشاء إذاعة أو جريدة أو تأسيس المؤسسات الأخرى؛ تربوية كانت أو ثقافية أو إعلامية. فإنّ في وجوبها مقدمةً للقيام بالأمر والنهى تردد، الأحوط ذلك.

<sup>(</sup>١) نستخدم في بعض كلماتنا القادمة كلمتي الأمر والنهي للدلالة على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وذلك اختصاراً.

٧- يظهر من النصوص في هذا الحقل؛ أنّ غاية فريضتي الأمر والنهي إقامة المعروف وإزالة المنكر، إذاً.. ما دام المنكر قائماً والمعروف معطلاً، فإنّ الوجوب لايسقط مع توافر الشروط الآتية. ومن هنا فلو أمر صاحبي بالمعروف شخصاً فلم يأتمر، وكنت أرجو أن يأتمر بأمري وجب عليّ، وكذلك النهي على الأظهر فيها.

٨- من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إرشاد الجاهل بهما ودعوته إليهما، حتى ولو
 كان جاهلا قاصراً.

٩ - يتأكد وجوب هذين الفريضتين على الأقربين، حيث قال الله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا ﴾ (١).

وقال الله سبحانه: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾(٢).

وقال الله سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ مَعَكُمْ فَأُوْلَيَهِكَ مِنكُرَّ وَأُوْلُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ﴾ (٣).

وهكذا يتأكد الوجوب فيمن لك عليه ولاية من زوجة وأولاد وعشيرة، وإذا كنت رب عمل أو مديراً أو مدرّساً وبالتالي ذا نفوذ، فعليك أن تستفيد من موقعك للقيام بهذين الواجبين.

### شروط الأمر والنهى:

اشترط الفقهاء للنهي عن المنكر، بل والأمر بالمعروف أربعة شروط:

الأول: أن يعلم الآمر والناهي ما هو المعروف، وما هو المنكر ليأمن الغلط.

الثاني: أن يرى إمكانية تأثير أمره ونهيه، فلو علم أنه لا ينفع سقط عنه الوجوب.

الثالث: أن يكون الفاعل للمنكر أو التارك للمعروف مصراً فلو لاح منه أمارة الصلاح سقط وجوب وعظه.

الرابع: ألَّا يكون في النهي والأمر مفسدة، فلو غلب على ظنه توجه الضرر إليه أو إلى ماله أو إلى أحد من المسلمين ممّا يوجب الحرج، سقط الوجوب.

<sup>(</sup>١) سورة التحريم، آية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء، آية: ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الانفال، آية: ٧٥.

١ - والشرط الأول يستدعي بيان فروع:

ألف: معرفة المنكر والمعروف قد تكون بالعلم أو باتباع عالم، فلو اختلف الفقهاء في حرمة شيء، فإنّه ينهى من يرى حرمته ولا ينهى من لا يراها.

باء: لو كان فاعل المنكر جاهلاً بحكم الحرمة، يجب إرشاده. ولو كان جاهلاً بموضوع الحرمة، كما لو كان عارفاً بنجاسة الدم ولم يكن يعلم تلوث ثوبه به، فالظاهر عدم وجوب إعلامه إلا إذا كان المنكر من النوع الذي علمنا من الشرع ضرورة منعه بكل صورة؛ مثل ما يرجع إلى حفظ الدماء وحصانة الفروج.

٢ - والشرط الثاني، وهو احتال تأثير الإنكار يبدو مجمعًا عليه عند الفقهاء، وأكثر النصوص مطلقة:

ألف: والإحتياط الوجوبي يقتضي الإنكار حتى مع عدم احتمال القبول، ولعل حكمة الإنكار -حينئذ- أن يكون فيه نوع عقوبة لمرتكبي المحرمات..

باء: الظاهر وجوب مراتب من الإنكار حتى عند انعدام التأثير؛ كالإنكار بالقلب، وهجر المذنبين وعدم حضور مجالسهم.

٣- وبالنسبة إلى الشرط الثالث (الإصرار على الذنب) فإنّ فيه تفصيلاً كالآتي:

ألف: لكي يسقط عنك وجوب الأمر والنهي، يشترط التأكد بأن فاعل المنكر أو تارك المعروف قد ترك معصيته، أمّا لو ظننت ذلك ظناً فإنه لا يكفي في سقوط وجوب الأمر والنهى.

باء: تكفي الأمارة الشرعية المعتبرة على ذلك؛ مثل البينة وإظهار الندامة والتوبة وكل ما يفيد الطمأنينة عند العرف.

٤- الشرط الرابع: (ألاّ يكون في الأمر والنهي مفسدة) وفيه التفصيل التالي:

ألف: الضرر الذي يسقط به الحكم الشرعي، هو الضرر البالغ الذي يبلغ احتماله لدرجة الحرج كالخوف على النفس، وعلى العرض والمال، وعلى الناس الآخرين أنفسهم وأعراضهم وأموالهم. أمّا الضرر اليسير الذي يحتمله الناس عادة في سبيل بلوغ أهدافهم فإنّه لا يُسقِط التكليف في أي حكم من أحكام الدين.

باء: والحرج الذي لا يحتمله العقلاء في سبيل تحقيق غاياتهم يُسقِط التكليف أيضاً، وهو ما يصعب احتماله، وكل إنسان بصير بنفسه. ويختلف الناس في قدرة الاحتمال. وإنّم المعيار الحرج الشخصي.

جيم: يكفي خوف الضرر خوفاً عقلائياً. ولا يؤبه بالوسوسة، كما لا يجب أنْ يتأكد الإنسان من وجود الضرر حتى يسقط عنه التكليف.

دال: عند وجود خطر على الإسلام والمسلمين؛ كظهور البدع وانتشار المفاسد التي تهدد بقاء الدين والخوف على دماء المسلمين وما أشبه، فإنّ إنكار المنكر يصبح من الجهاد في سبيل الله، ولا يشترط فيه ما سبق في هذا الباب، بل لابد من تطبيق أحكام الجهاد فيه.

#### مراتب الإنكار:

١ - مراتب الإنكار ثلاث: بالقلب، واللسان، واليد. ولكل واحدة منها موقعها فيختارها المؤمن بالحكمة.

٢- والإنكار بالقلب يبدأ بالتبري من المنكر وعدم الرضا بفعله. ويتدرج بإظهار السخط بالملامح والمواقف في صورة الغضب، حيث أمرنا الرسول بأنْ نلقى أهل المعاصي بوجوه مكفهرة، وفي صورة هجر مجالس المنكر وتجنب أهله.

والبراءة من المنكر؛ من حقائق الإيهان وهي واجبة وجوباً مطلقاً وفي كل الظروف. أمّا مظاهر هذه البراءة من تغيير الوجه وهجر المذنبين فإنها تخضع لشروط هذه الفريضة التي سبق الحديث عنها، وللحكمة التي نتحدث عنها إن شاء الله.

٣- والإعراض عن الظالمين وترك مراودتهم، وتجنب الخاطئين وترك مجالسهم، واجب إنْ كان في ذلك ردع علم هم فيه. أمّا إذا كان الإعراض يزيدهم عمى وطغياناً، وكان التفاعل معهم والاختلاط بهم مظنة الإصلاح فإنّ ذلك أفضل. كل ذلك رعاية للحكمة.

٤ - والمرتبة الثانية هو الإنكار بالطلب المؤكد الذي يعبر عنه باللسان. وهو أعم من اللفظ والكتابة والإشارة وما أشبه ممّا يسمّى أمراً ونهياً.

٥ - وقد ذكر الفقهاء ضرورة الاكتفاء بالأيسر فالأيسر في البلاغ، فإذا كانت الإشارة كافية فلا يتكلم، وإذا كان القول بالتي هي أحسن كافياً فلا يُغلِّظ، وإذا كان كافياً أنْ ينهره فلا يبسط إليه يده، وهكذا..

والأحوط مراعاة الحكمة، ولكن يجوز الأمر والنهي مطلقاً مادام لا يسبب محرماً؛ مثل إهانة المؤمن بغير حق، ولا يسبب فساداً وضرراً.

7 - وإذا لم يرتدع المخطئ باللسان أجاز الفقهاء استخدام القوة ضده، مع رعاية الأيسر فالأيسر، ويبدأ بالحيلولة بينه وبين المنكر كأخذ يده عن كأس الخمرة، أو عن الضرب بغير حق، فإن لم ينفع فبتحطيم آلة المنكر (إهراق الخمر وكسر آلة القهار)، فإن لم يرتدع فبضربه حسب الحاجة، ولكن الإحتياط الوجوبي يقتضي الرجوع في كل ذلك إلى الفقيه في تحديد الواجب في كل عصر ومصر، وعدم مبادرة المؤمن بهذه المرتبة رأساً وذلك درءاً للفتنة وحفاظاً على النظام في المجتمع.

٧- إذا كان المنكر من الفواحش؛ كقتل النفس المحترمة، واغتصاب امرأة والاعتداء على المؤمنين، فالظاهر وجوب مبادرة كل مسلم إلى الإنكار بالقوة، حتى ولو التزم تجاوز بعض الحرمات؛ كاقتحام بيت المعتدي أو التجسس عليه أو ما أشبه ذلك، إن خشي وقوع الجريمة في حالة عدم قيامه بواجب الإنكار.

۸- إذا لم يرتدع المخطئ حتى بالضرب، وكانت الوسيلة الوحيدة لردعه جرحه أو قتله، فقد رأى الفقهاء ضرورة الاستيذان من حاكم الشرع، وهو كذلك حسب التفصيل القادم. بلى لو كانت الجريمة كبيرة ولم يكن ممكناً الاستيذان وجبت المبادرة مع رعاية الأهم فالمهم كما سبق آنفاً في القتل والاعتداء.

9 - يجوز للفقيه العادل التصدي للأمر والنهي في كافة مراتبه، وإقامة الحدود الشرعية إذا توافرت له شروطه الموضوعية؛ من التفاف المؤمنين حوله ومساعدتهم له، ومن الأمن من سلاطين الجور ومن فتن الزمان. وهكذا يجوز لمن يأذن له الفقيه وذلك في حدود الإذن.

• ١ - من تولى للجائر سلطة، لا يجوز له إجراء الحدود إلا بإذن الفقيه العادل، ولو اضطر إلى ذلك وجب عليه الاقتصار على أدنى قدر. وإذا أراد الجائر إكراهه على قتل الأبرياء فليس له إطاعته، حتى ولو أدى امتناعه عن ذلك إلى قتله، فإنّه لا تقية في الدماء.

### آداب الأمر والنهي:

١ - من أبرز حقائق الدعوة إلى الله؛ تحلي الداعية بصفات المتقين، واتباعه للرسل والأنبياء في العمل بالطاعة قبل أن يأمر بها، والتناهي عن المعصية قبل أن ينهي عنها.

٢- لأن الله سبحانه أمرنا بالتعاون على البر والتقوى، ولأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أسمى مصاديق البر والتقوى، فإن المؤمن إذا تعاون مع إخوته فيهما كان أبلغ أثراً. خصوصاً في هذا العصر حيث ينتظم أعداء الدين في أحزاب ومؤسسات ويتعاونون على الإثم والعدوان.

٣- قد يستدعي نشر المعروف في المجتمع وإزالة المنكر عنه، بناء مؤسسات دينية؛ مثل المعاهد التربوية ومراكز ثقافية وإعلامية، وعلى المؤمنين أن يهتموا بذلك حتى يحفظوا إخوانهم من الوقوع في الباطل.

٤ - وسائل إبلاغ الرسالة تتطور حسب تطور الظروف، فاليوم تقوم أجهزة إرسال الصوت والصورة (الإذاعة والتلفاز)، وشبكات الصحف ووكالات الأنباء، والوسائل الإعلامية المتطورة (الكمبيوتر والإنرنيت)، تقوم كل هذه الأجهزه بنشر الضلال. فياحبذا لو تعاون المؤمنون لإنشاء وسائل متفوقة عليها حتى ينشروا عبرها الفضيلة ويبلغوا بها رسالات الله.

٥- ولأن الكفار والفسقة يستخدمون وسائل علمية متطورة من دراسات اجتهاعية ونفسية وتربوية، ويوظفونها في سبيل نشر أفكارهم، فعلى الحوزات الدينية أن تطور برامج الدراسة عندها لمواكبة العصر ومقاومة ضلالته بإذن الله تعالى، وهكذا يجدر بالعلهاء الأعلام وأولي البصائر أن يجتهدوا في تربية المبلغين والدعاة إلى الله، بها يؤهلهم للقيام بواجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بأفضل وسيلة، تطبيقاً لقوله سبحانه: ﴿ اَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمُعْرِونُ وَالنهي عن المنكر بأفضل وسيلة، تطبيقاً لقوله سبحانه: ﴿ اَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْمُعْرِونُ وَالنهي عن المنكر بأفضل وسيلة، تطبيقاً لقوله سبحانه: ﴿ الحَمْ الوسيلة التي بِالْمُعْرُونُ الطالب الحكمة، وذلك بمعرفة ما يقتضيه الزمان والمكان.

وإن أفضل الهدى هدى الله، وسنة الرسول وأهل البيت المناخ. فعلى المبلّغين الاستضاءة بنور القرآن والأحاديث بكل اهتهام وجديّة، وذلك بحفظ نصوص الوحي والتدبر فيها وجعلها محور أحاديثهم. وتفسير الحوادث الواقعة على ضوئها، والله المستعان.

<sup>(</sup>١) سورة النحل، آية: ١٢٥.

أجِكام الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر

الفصل الرابع: جهاد النفس

### مجاهدة الهوى

جهاد النفس، أول وأفضل الجهاد وأشد الفرائض الإلهية وأثوبها عند الله.. وقد وصّانا الدين المبين بجهاد النفس، فقد جاء في الآية الكريمة: ﴿ وَمَن جَنهَ دَ فَإِنَّمَا يُجُلِهِ دُلِنَفْسِهِ ۚ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيُّ اللَّهِ الكريمة عَنِ ٱلْعَلَىمِينَ ﴾ (١).

حيث فسرت الآية الكريمة بجهاد النفس، وقد وردت أحاديث شريفة في الحث على هذا الجهاد نتلو فيها يلى بعضها:

١ - رَوَى الْحَسَنُ بْنُ عَلِيِّ بْنِ شُعْبَةَ فِي (ثَحَفِ الْعُقُولِ)، عَنِ الإِمَامِ الْكَاظِمِ عَلَيَّ إِنَّهُ قَالَ لِمَامِ فِي خَبَرٍ طَوِيلِ: «عَلَيْكَ بِالإعْتِصَامِ بِرَبِّكَ وَالتَّوَكُّلِ عَلَيْهِ وَجَاهِدْ نَفْسَكَ لِتَرُدَّهَا عَنْ هَوَاهَا فَإِنَّهُ وَّاجِبٌ عَلَيْكَ كَجِهَادِ عَدُوِّكَ.

قَالَ هِشَامٌ: [فَقُلْتُ لَهُ] فَأَيُّ الْأَعْدَاءِ أَوْجَبُهُمْ مُجَاهَدَةً؟.

قَالَ عَلَيَهُمْ اللَّهُ عَدَاوَةً وَأَعْدَاهُمْ لَكَ وَأَضَرُّهُمْ بِكَ وَأَعْظَمُهُمْ لَكَ عَدَاوَةً وَأَخْفَاهُمْ لَكَ شَخْصاً مَعَ دُنُوِّهِ مِنْكَ وَمَنْ يُحَرِّضُ أَعْدَاءَكَ عَلَيْكَ وَهُوَ إِبْلِيسُ اللُوكَّلُ بِوَسْوَاسِ الْقُلُوبِ لَكَ شَخْصاً مَعَ دُنُوِّهِ مِنْكَ وَمَنْ يُحَرِّضُ أَعْدَاءَكَ عَلَيْكَ وَهُوَ إِبْلِيسُ اللُوكَّلُ بِوَسْوَاسِ الْقُلُوبِ فَلْتَشْتَدَّ عَدَاوَتُ كَ لَهُ وَلَا يَكُونَنَّ أَصْبَرَ عَلَى مُجَاهَدَتِكَ فَلكَتِكَ مِنْكَ عَلَى صَبْرِكَ لِجُاهَدَتِهِ فَإِنَّهُ فَلْتَشْتَدَّ عَدَاوَتُ كَ لَهُ وَلَا يَكُونَنَ أَصْبَرَ عَلَى مُجَاهَدَتِهِ فَإِنَّهُ وَلَا يَكُونَ اللهُ عَلَى صَبْرِكَ لِمُجَاهَدَتِهِ فَإِنَّهُ أَضُعَ مُن مَنْكَ عَلَى صَبْرِكَ لِمُجَاهَدَتِهِ فَإِنَّهُ أَضُعَ مِنْكَ عَلَى صَبْرِكَ لِمُجَاهَدَتِهِ فَإِنَّهُ أَنْ مَنْكَ عَلَى مَا إِللهُ هُو وَلاَ يَكُونَنَ أَصْبَرَا فِي كَثْرِ شَرِّهِ إِذَا أَنْتَ اعْتَصَمْتَ بِالله ، وَمَنِ اعْتَصَمَ بِالله هُوَاللهُ هُو فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْنَقِيمٍ ﴾ (٢٠) (٣).

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت، آية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، آية: ١٠١.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل، ج١١، ص١٤١.

فَقِيلَ: يَا رَسُولَ الله مَا الْجِهَادُ الْأَكْبَرُ؟.

قَالَ ﷺ: جِهَادُ النَّفْسِ»(۱).

٣- رُوِيَ فِي بَعْضِ الْأَخْبَارِ أَنَّهُ دَخَلَ عَلَى رَسُولِ الله ﷺ رَجُلٌ اسْمُهُ مُجَاشِعٌ، فَقَالَ يَا رَسُولَ الله كَيْفَ الطَّرِيقُ إِلَى مَعْرِفَةِ الحُقِّ؟.

فَقَالَ عَلَيْكَ اللَّهُ النَّفْسِ.

فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله فَكَيْفَ الطَّريقُ إِلَى مُوَافَقَةِ الْحُقِّ؟.

قَالَ عَلَيْكَ : ثُخَالَفَةُ النَّفْس.

فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله فَكَيْفَ الطَّرِيقُ إِلَى رِضَاءِ الْحُقِّ؟.

قَالَ عَلَيْكُ : سَخَطُ النَّفْس.

فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله فَكَيْفَ الطَّرِيقُ إِلَى وَصْلِ الْحُقِّ؟.

فَقَالَ شَيْكُ: هِجْرَةُ النَّفْس.

فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله فَكَيْفَ الطَّرِيقُ إِلَى طَاعَةِ الْحُقِّ؟.

قَالَ عَلَيْكُ : عِصْيَانُ النَّفْس.

فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله فَكَيْفَ الطَّريقُ إِلَى ذِكْرِ الْحُقِّ؟.

قَالَ شَيْكَ : نِسْيَانُ النَّفْس.

فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله فَكَيْفُ الطَّريقُ إِلَى قُرْبِ الْحُقِّ؟.

قَالَ عَلَيْكُ : التَّبَاعُدُ مِنَ النَّفْسِ.

فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله فَكَيْفَ الطَّريقُ إِلَى أُنْسِ الْحُقِّ.

قَالَ ﴿ إِلَيْكُ الْوَحْشَةُ مِنَ النَّفْسِ.

فَقَالَ يَا رَسُولَ الله فَكَيْفَ الطَّرِيُّقُ إِلَى ذَلِكَ؟.

قَالَ النَّفْسِ (٢). الْاسْتِعَانَةُ بِالْحُقِّ عَلَى النَّفْسِ (٢).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٦١.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل، ج١١، ص١٣٨.

أجِكامِ الجِهادُ والأمر بالمعروفُ والنهيعن المنكر ..............................

٤ - قَالَ أَمِيرُ اللُّوْمِنِينَ عَلَيْتَكِيرٌ: «جِهَادُ النَّفْسِ مَهْرُ الْجُنَّةِ»(١).

٥ - عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثَّمَالِيِّ قَالَ: «كَانَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ عِلَيْكُ يَقُولُ: ابْنَ آدَمَ إِنَّكَ لَا تَزَالُ بِخَيْرٍ مَا كَانَ لَكَ وَاعِظٌ مِنْ نَفْسِكَ وَمَا كَانَتِ الْمُحَاسَبَةُ مِنْ هَمِّكَ وَمَا كَانَ الْحُوْفُ لَكَ شِعَاراً وَالْحُزْنُ لَكَ دِثَاراً..»(٢).

#### ضبط الجوارح:

على الإنسان ضبط جوارحه عما يسخط الرب وتنشيطها فيما يرضيه سبحانه. وهكذا الإيمان لا يكون إلاّ بعمل، والعمل مبسوط على جوارح المؤمن، وقد جاء في الحديث:

١ - عَنِ الْحَسَنِ بْنِ هَارُونَ قَالَ: «قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْتَ ﴿ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادُ كُلُّ السَّمْعُ عَمَّا سَمِعَ، وَالْبَصُرَ عَمَّا نَظَرَ إِلَيْهِ، وَالْفُؤَادُ عَمَّا عَقَدَ عَلَيْهِ» (٤٤).
 عَلَيْهِ» (٤٤).

٢ - عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِرِّ - فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «الْإِيمَانُ لَا يَكُونُ إِلَّا بِعَمَلٍ » (٥٠). بِعَمَلٍ وَالْعَمَلُ مِنْهُ وَلَا يَثْبُتُ الْإِيمَانُ إِلَّا بِعَمَلٍ » (٥٠).

٣- عَنْ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بِإِسْنَادِهِ إِلَى وَصِيَّةِ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلِيَّ إِلَى الْوَلَدِهِ مُحَمَّدِ بْنِ الْحُنَفِيَّةِ أَنَّهُ قَالَ: «يَا بُنَيَّ لَا تَقُلْ مَا لَا تَعْلَمُ بَلْ لَا تَقُلْ كُلَّ مَا تَعْلَمُ فَإِنَّ اللهُ قَدْ فَرَضَ عَلَى جُوَارِحِكَ كُلِّهَا فَرَائِضَ يَحْتَجُ بِهَا عَلَيْكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَسْأَلُكَ عَنْهَا وَذَكَّرَهَا وَوَعَظَهَا وَحَذَّرَهَا وَالْحَرَوالِ فَقَالَ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْمِصَرَواللهُ وَالْمُورَ وَاللّهُ عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ وَتَقُولُونَ بِأَقُولُهِ مُنْ مُعْولًا ﴾ (١) ، وقَالَ عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ وَلَا نَقَوْنَهُ وَلَا لَهُ عَنْ وَجَلَّ: ﴿ وَلَا نَقُولُهُ مَا لَيْسَ لَكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَقُولُونَ بِأَقُولُونَ بِأَقُولُهِ مُ مَا لَيْسَ لَكُمُ عَلَيْهِ عَلَيْ مُ الْكُلُونَ عَلَمُ اللّهُ عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ وَلَا نَقُولُهُ مَا لَيْسَ لَكُ مِنْ عَنْ وَجَلَّ : ﴿ وَلَا نَقَوْنَهُ بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَقُولُهِ مُ مَا لَيْسَ لَكُمُ مَا لَيْسَ لَكُمْ وَيَقُولُونَ بِأَقُولُونَ بِأَقُولُونَ بِأَوْلَهُ مُ اللّهُ عَنْ وَبَعْلَمُ ﴾ (٧) . وقَالَ عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ إِذْ تَلَقَوْنَهُ مِ أَلْسُ لَكُمْ وَيَقُولُونَ بِأَقُولُولَ مَا مُلْكُمُ مَا لَيْسَ لَكُمُ مَنْ عَلَى اللّهُ عَنْ كُلّهُ وَلَا عَنْ مَعْتَعُلَمُ اللّهُ عَنْ كُولُونَ اللّهُ مَا لَيْسَ لَكُمْ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا لَكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَى عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَكُولُونَ مِنْ اللّهُ مُنْ عَلَيْ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ثُمَّ اسْتَعْبَدَهَا بِطَاعَتِهِ فَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْكُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تَقُلِحُونَ اللهِ ﴿(^)، فَهَذِهِ فَرِيضَةٌ جَامِعَةٌ وَاجِبَةٌ عَلَى

<sup>(</sup>١) غرر الحكم، جهاد النفس فضيلته وآثاره، حكمة: ٩١٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٩٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، آية: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٦٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٦٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء، آية: ٣٦.

<sup>(</sup>٧) سورة النور، آية: ١٥.

<sup>(</sup>٨) سورة الحج، آية: ٧٧.

٥٧٢ أحكامُ العِبَ اداتِ

الجُوَارِحِ. وَقَالَ: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِلَهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ (١) ، يَعْنِي بِالْمَسَاجِدِ الْوَجْهَ وَالْيَدَيْنِ وَالْإِبْهَامَيْنِ. وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَدُكُمْ وَالرُّكُمْ فَالْمُودِ الْفُرُوجَ... » (٣) .

#### تزكية النفس:

كما ضبط الجوارح الظاهرة مفروض عليك، كذلك كبح جماح النفس وضبط جوانحها الباطنة هو الآخر واجب عليك. وهكذا يجب عليك أن تشغل نفسك بتأديبها وتزكيتها وتطهيرها، فإنها أحق ما تعمل لها، وأخطر شيء لو نسيتها أو أغفلت أمرها، وقد قال سبحانه: ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَفْسَ عَنِ ٱلْمُوكَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقال: ﴿ وَنَفْسِ وَمَاسَوَّنِهَا ﴿ ۚ فَأَلْهُمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونِهَا ﴿ ۚ قَدُ أَفْلَحَ مَن زَكَّنِهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنِهَا ﴾ (٥).

وجاء في الحديث:

١ - رَوَى عَبْدِ الله بْنِ مُسْكَانَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَ الله عَلَيْ قَالَ: «إِنَّ الله خَصَّ رَسُولَهُ عَنْهَا، بِمَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ فَامْتَحِنُوا أَنْفُسَكُمْ، فَإِنْ كَانَتْ فِيكُمْ فَاحْمَدُوا الله وَارْغَبُوا إِلَيْهِ فِي الزِّيَادَةِ مِنْهَا، فَذَكَرَهَا وَاللَّهُ وَارْغَبُوا إِلَيْهِ فِي الزِّيَادَةِ مِنْهَا، فَذَكَرَهَا عَشَرَةً: الْيَقِينَ، وَالْقَنَاعَةَ، وَالصَّبْرَ، وَالشَّكْرَ، وَالْخِلْمَ، وَحُسْنَ، الْخُلُقِ، وَالسَّخَاءَ، وَالْشَخْرَةَ، وَالشَّحَاعَةَ، وَاللَّهُوءَةَ» (١).

٢ - عَنْ عَمْرِو بْنِ ثَابِتٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكُ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَلِيَّ عَلِيًّ عَلَيْكَ إِنَّ ثَابِتٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكُ قَالَ: اللَّهُمَّ أَعِنْهُ أَمَّا الْأُولَى: فَالصِّدْقُ لَا يَخْرُجَنَّ يَا عَلِيُّ أُوصِيكَ فِي نَفْسِكَ بِخِصَالٍ فَاحْفَظْهَا، ثُمَّ قَالَ: اللَّهُمَّ أَعِنْهُ أَمَّا الْأُولَى: فَالصِّدْقُ لَا يَخْرُجَنَّ مِنْ فِيكَ كَذِبَةُ أَبَداً.

وَالثَّانِيَةُ: الْوَرَعُ لَا تَجْتَرِئَنَّ عَلَى خِيَانَةٍ أَبداً.

وَالثَّالِثَةُ: الْخُوْفُ مِنَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ.

وَالرَّابِعَةُ: كَثْرَةُ الْبُكَاءِ مِنْ خَشْيَةِ الله عَزَّ وَجَلَّ يُبْنَى لَكَ بِكُلِّ دَمْعَةٍ بَيْتُ فِي الجُنَّةِ.

<sup>(</sup>١) سورة الجن، آية: ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، آية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٦٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النازعات، آية: ١-٤٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الشمس، آية: ٧-١٠.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٨٠.

وَالسَّادِسَةُ: الْأَخْذُ بِسُنَتِي فِي صَلَاتِي وَصِيَامِي وَصَدَقَتِي، أَمَّا الصَّلَاةُ فَالِحُمْسُونَ رَكْعَةً وَأَمَّا الصَّوْمُ فَثَلَاثَةُ أَيَّام فِي كُلِّ شَهْرٍ خَمِيسٌ فِي أَوَّلِهِ وَأَرْبِعَاءُ فِي وَسَطِهِ وَخَمِيسٌ فِي آخِرِهِ.

وَأَمَّا الصَّدَقَةُ فَجُهْدَكَ حَتَّى يُقَالَ: أَسْرَفْتَ وَلَمْ تُسْرِفْ، وَعَلَيْكَ بِصَلَاةِ اللَّيْلِ وَعَلَيْكَ بِصَلَاةِ اللَّيْلِ وَعَلَيْكَ بِصَلَاةِ النَّوْوَالِ، وَعَلَيْكَ بِصَلَاةِ النَّوْوَالِ، وَعَلَيْكَ بِصَلَاةِ النَّوْرَاءَةِ الْقُرْآنِ عَلَى كُلِّ حَالٍ، وَعَلَيْكَ بِصَلَاةِ النَّوْوَالِ، وَعَلَيْكَ بِعَمَاءَةِ الْقُرْآنِ عَلَى كُلِّ حَالٍ، وَعَلَيْكَ بِمَحَاسِنِ حَالٍ، وَعَلَيْكَ بِمَصَلاةٍ وَتَقْلِيبِهِمَا، عَلَيْكَ بِالسِّوَاكِ عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ، عَلَيْكَ بِمَحَاسِنِ الْأَخْلَاقِ فَارْكَبْهَا، عَلَيْكَ بِمَسَاوِئِ الْأَخْلَاقِ فَاجْتَنِهُا، فَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَلَا تَلُومَنَّ إِلَّا نَفْسَكَ»(١).

٣- عَنْ مُـدْرِكِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَـنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكِ قَالَ: «قَالَ رَسُـولُ الله عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْ الْإِسْلَامُ عُرْيَانٌ فَلِبَاسُهُ الْحَيَاءُ وَزِينَتُهُ الْوَفَاءُ وَمُرُوءَتُهُ الْعَمَلُ الصَّالِحُ وَعِبَادُهُ الْوَرَعُ وَلِكُلِّ شَيْءٍ الْإِسْلَامِ حُبُّنَا أَهْلَ الْبَيْتِ»(٢).

٤ - عَنْ عَبْدِ اللَّكِ بْنِ غَالِبٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ قَالَ: «يَنْبَغِي لِلْمُؤْمِنِ أَنْ يَكُونَ فِيهِ ثَهَانُ خِصَالٍ وَقُوراً عِنْدَ الْمَلْ مِنْ أَعِنْدَ الْبَلَاءِ شَكُوراً عِنْدَ الرَّخَاءِ قَانِعاً بِهَا رَزَقَهُ اللهُ لَا يَظْلِمُ الْأَعْدَاءَ وَلَا يَتَحَامَلُ لِلْأَصْدِقَاءِ بَدَنْهُ مِنْهُ فِي تَعَبِ وَالنَّاسُ مِنْهُ فِي رَاحَةٍ، إِنَّ الْعِلْمَ خَلِيلُ المُؤْمِنِ وَالْخَلْمَ وَزِيرُهُ وَالْعَقْلَ أَمِيرُ جُنُودِهِ وَالرِّفْقَ أَخُوهُ وَالْبِرَّ وَالِدُهُ» (٣).

### التحلي بمكارم الأخلاق:

ولا يكتمل إيهان المرء حتى تكتمل لديه مكارم الأخلاق، فإنّها تجليات إيهانه بالله ومعرفته بأسهائه الحسني، وقد جاء في الحديث:

١ - عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ خَالِدٍ عَنْ بَعْضِ مَنْ رَوَاهُ رَفَعَهُ إِلَى أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ عَالَ: «المُؤْمِنُ لَهُ قُوَّةٌ فِي دِينٍ، وَحَرْمٌ فِي لِينٍ، وَإِيَهَانٌ فِي يَقِينٍ، وَحِرْصٌ فِي فِقْهٍ، وَنَشَاطٌ فِي هُدًى، وَبِرٌ «المُؤْمِنُ لَهُ قُوَّةٌ فِي دِينٍ، وَحَرْمٌ فِي لِينٍ، وَإِيهَانٌ فِي يَقِينٍ، وَحِرْصٌ فِي فِقْهٍ، وَنَشَاطٌ فِي هُدًى، وَكَمُّلٌ فِي فَاقَةٍ، فِي اسْتِقَامَةٍ، وَعِلْمٌ فِي حِلْم، وَكَيْسٌ فِي رِفْق، وَسَخَاءٌ فِي حَقِّ، وَقَصْدٌ فِي خِنَى، وَكَمَّلٌ فِي فَاقَةٍ، وَعَفْوٌ فِي قُدْرَةٍ، وَطَاعَةٌ لله فِي نَصِيحَةٍ، وَانْتِهَاءٌ فِي شَهْوةٍ، وَوَرَعٌ فِي رَغْبَةٍ، وَحِرْصٌ فِي جِهادٍ، وَصَلَاةٌ فِي شُغُلٍ، وَصَبْرٌ فِي شِدَّةٍ، وَفِي المُزَاهِزِ وَقُورٌ، وَفِي الْمُكَارِهِ صَبُورٌ، وَفِي الرَّخَاءِ شَكُورٌ، وَلا وَطَاعَةٌ وَلا يَشْفِقُهُ بَصَرُهُ، وَلا يَغْتَابُ، وَلا يَتَكَبَّرُ، وَلا يَقْطَعُ الرَّحِمَ، وَلَيْسَ بِوَاهِنٍ، وَلا فَظِّ، وَلا غَلِيظٍ، وَلا يَسْبِقُهُ بَصَرُهُ، وَلا يَعْتَابُ، وَلا يَشْعِفُهُ بَصَرُهُ، وَلا يَتَكَبَرُه، وَلا يَقْطَعُ الرَّحِمَ، وَلَيْسَ بِوَاهِنٍ، وَلا فَظِّ، وَلا غَلِيظٍ، وَلا يَسْبِقُهُ بَصَرُهُ، وَلا يَتَعْمَرُهُ وَلَا يَشْعِفُهُ بَصَرُهُ وَلَا يَسْبِقُهُ بَصَرُهُ وَلَا يَقِي إِي الْمُؤْمِ وَلَا عَلِيظٍ وَالْ يَعْمَلُهُ وَلَا يَسْبِقُهُ بَصَرُهُ وَلَا يَعْمِوهُ وَلَا يَعْمَلُهُ وَلَا يَعْمِرُهُ وَلَا يَسْبِقُهُ بَصَرُهُ وَلَا يَعْمَلُهُ إِي الْمُؤْمِ وَلَا عَلَيْ فَا إِنْ يَعْمِلُهُ وَلَا يَعْمَلُهُ وَلَا عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ فَي الْحَامِ فَي الرَّهُ وَلَا يَعْمَلُهُ وَلَا يَسْفِقُهُ بَصَرُهُ وَلَا يَعْلِي اللهُ عَلَا عَلَيْهِ إِنَّ اللهُ عَلَيْ عَلَا عَلَيْ فَي الْ فَطْ إِنْ اللهُ عَلَيْ وَلَا يَسْفِي الْحَامِ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ فَي السَلَقُ وَلَا عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ وَلَا عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَا عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى الرَّوا عَلَا عَلَيْ إِلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلِي عَلَا عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْسَ وَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلِي ع

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٨١.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٨٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٨٥.

يَفْضَحُهُ بَطْنُهُ، وَلَا يَغْلِبُهُ فَرْجُهُ، وَلَا يَحْسُدُ النَّاسَ، يُعَيَّرُ وَلَا يُعَيِّرُ، وَلَا يُسْرِفُ، يَنْصُرُ المُظْلُومَ، وَيَرْحَمُ الْمِسْكِينَ، نَفْسُهُ مِنْهُ فِي عَنَاءٍ، وَالنَّاسُ مِنْهُ فِي رَاحَةٍ، لَا يَرْغَبُ فِي عِزِّ الدُّنْيَا، وَلَا يَجْزَعُ مِنْ ذُهِّا، لِلنَّاسِ هَمُّ قَدْ أَقْبَلُوا عَلَيْهِ، وَلَهُ هَمُّ قَدْ شَغَلَهُ، لَا يُرَى فِي حِلْمِهِ نَقْصٌ وَلَا فِي رَأْيِهِ وَهْنُ، وَلَا فِي ذِينِهِ ضَيَاعٌ، يُرْشِدُ مَنِ اسْتَشَارَهُ، وَيُسَاعِدُ مَنْ سَاعَدَهُ، وَيَكِيعُ عَنِ الْخُنَا وَالَجُهْلِ "(').

٢ - عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ الله عَنْ أَبِيهِ فِي حَدِيثٍ مَرْفُوعٍ إِلَى النَّبِيِّ قَالَ: «جَاءَ جَبْرَئِيلُ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله، إِنَّ الله أَرْسَلَنِي إِلَيْكَ بِهَدِيَّةٍ لَمْ يُعْطِهَا أَحَداً قَبْلَكَ. قَالَ رَسُولُ الله جَبْرَئِيلُ فَقَالَ: مَا هِي؟.

قَالَ عَلَيْكُ : الصَّبْرُ وَأَحْسَنُ مِنْهُ. قَالَ عَلَيْكَ: وَمَا هُوَ؟.

قَالَ عَلَيْتُلا: الرِّضَا وَأَحْسَنُ مِنْهُ. قَالَ عَلَيْتُهِ: وَمَا هُوَ؟.

قَالَ عَلَيْتُلا : الزُّهْدُ وَأَحْسَنُ مِنْهُ. قَالَ عَلَيْتَكِ : وَمَا هُوَ؟.

قَالَ عَلَيْتِهِ: الْإِخْلَاصُ وَأَحْسَنُ مِنْهُ. قَالَ ﷺ: وَمَا هُوَ؟.

قَالَ عَلِينَ ﴿: الْيَقِينُ وَأَحْسَنُ مِنْهُ. قُلْتُ وَمَا هُوَ يَا جَبْرَئِيلُ؟.

قَالَ عَلَيْتُلِدْ: إِنَّ مَدْرَجَةَ ذَلِكَ التَّوَكُّلُ عَلَى الله عَزَّ وَجَلَّ. فَقُلْتُ: وَمَا التَّوَكُّلُ عَلَى الله؟.

قَالَ عَلَيْ الْعِلْمُ بِأَنَّ الْمُخْلُوقَ لَا يَضُرُّ وَلَا يَنْفَعُ وَلَا يُعْطِي وَلَا يَمْنَعُ وَاسْتِعْ اَلُ الْيَأْسِ مِنَ الْخُلْقِ فَإِذَا كَانَ الْعَبْدُ كَذَلِكَ لَا يَعْمَلُ لِأَحَدٍ سِوَى الله وَلَمْ يَرْجُ وَلَمْ يَخَفْ سِوَى الله وَلَمْ يَطْمَعْ فِي أَحَدٍ سِوَى الله فَهَذَا هُوَ التَّوَكُّلُ.

قُلْتُ: يَا جَبْرَئِيلُ فَهَا تَفْسِيرُ الصَّبْرِ؟. قَالَ عَلِيَكُلاَ: تَصْبِرُ فِي الضَّرَّاءِ كَمَا تَصْبِرُ فِي السَّرَّاءِ وَفِي الْفَاقَةِ كَمَا تَصْبِرُ فِي الْغِنَى وَفِي الْبَلَاءِ كَمَا تَصْبِرُ فِي الْعَافِيَةِ فَلَا يَشْكُو حَالَهُ عِنْدَ الْمُخْلُوقِ بِهَا يُصِيبُهُ مِنَ الْبَلَاءِ.

قُلْتُ فَهَا تَفْسِيرُ الْقَنَاعَةِ؟.

قَالَ عَلَيْكِ : يَقْنَعُ بِهَا يُصِيبُ مِنَ الدُّنْيَا يَقْنَعُ بِالْقَلِيلِ وَيَشْكُرُ الْيَسِيرَ.

قُلْتُ: فَهَا تَفْسِيرُ الرِّضَا؟. قَالَ عَلَيْكِلاِ: الرَّاضِي لَا يَسْخَطُ عَلَى سَيِّدِهِ أَصَابَ مِنَ الدُّنْيَا (أَمْ لَا يُصِيبُ) مِنْهَا وَلَا يَرْضَى لِنَفْسِهِ بِالْيَسِيرِ مِنَ الْعَمَلِ.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٨٧.

أجِكامِ الجِهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر .................................

قُلْتُ: يَا جَبْرَئِيلُ فَمَا تَفْسِيرُ الزُّهْدِ؟. قَالَ عَلِيَكِذِ: كُحِبُّ مَنْ كُحِبُّ خَالِقَهُ وَيُبْغِضُ مَنْ يُبْغِضُ مَنْ يُبْغِضُ مَنْ يُبْغِضُ مَنْ يُبْغِضُ مَنْ يُبْغِضُ مَنْ يَبْغِضُ مَنْ عَالِقَهُ وَيَتَحَرَّجُ مِنْ حَلَالِ الدُّنْيَا وَلَا يَلْتَفِتُ إِلَى حَرَامِهَا فَإِنَّ حَلَالهَا حِسَابٌ وَحَرَامَهَا عِقَابٌ وَيَرْحَمُ جَمِيعَ المُسْلِمِينَ كَمَا يَرْحَمُ نَفْسَهُ وَيَتَحَرَّجُ مِنَ الْكَلَامِ كَمَا يَتَحَرَّجُ مِنَ الْكَنَةِ الَّتِي قَدِ الْشَيَّةُ النَّتِي قَدِ النَّيْ وَيَرْحَمُ عَنْ حُطَامِ الدُّنْيَا وَزِينَتِهَا كَمَا يَتَجَنَّبُ النَّارَ أَنْ يَغْشَاهَا وَأَنْ يُقَصِّرَ أَمَلَهُ وَكَانَ النَّذِي عَيْنَهُ أَجَلُهُ.

قُلْتُ: يَا جَبْرَئِيلُ فَهَا تَفْسِيرُ الْإِخْلَاصِ؟. قَالَ عَلَيْكِذَ: الْمُخْلِصُ الَّذِي لَا يَسْأَلُ النَّاسَ شَيْئًا حَتَّى يَجِدَ وَإِذَا وَجَدَ رَضِيَ وَإِذَا بَقِيَ عِنْدَهُ شَيءٌ أَعْطَاهُ فِي الله فَإِنْ لَمْ يَسْأَلِ الْمُخْلُوقَ فَقَدْ أَقَرَّ لله عَلَى عَبْهُ وَإِذَا وَجَدَ فَرَضِيَ وَإِذَا بَقِي عِنْدَهُ شَيءٌ أَعْطَاهُ فِي الله فَإِنْ لَمْ يَسْأَلِ الْمُخْلُوقَ فَقَدْ أَقَرَّ لله عَزَّ بِالْعُبُودِيَّةِ وَإِذَا وَجَدَ فَرَضِيَ فَهُو عَنِ الله رَاضٍ وَاللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَنْهُ رَاضٍ وَإِذَا أَعْطَى للهِ عَزَّ وَجَلَّ فَهُو عَلَى حَدِّ الثِّقَةِ بَرَبِّهِ.

قُلْتُ: فَهَا تَفْسِيرُ الْيَقِينِ؟. قَالَ عَلَيْكَلِا: الْمُؤْمِنُ يَعْمَلُ لله كَأَنَّهُ يَرَاهُ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ يَرَى الله فَإِنَّ اللهُ فَإِنَّ اللهُ فَإِنَّ لَيُحْلِئُهُ وَمَا أَخْطَأَهُ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبَهُ وَهَذَا كُلُّهُ أَغْصَانُ التَّوَكُلِ وَمَدْرَجَةُ الزُّهْدِ»(۱).

٣- رَوَى السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِا قَالَ: «كَانَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَ لِا يَقُولُ: نَبِّهُ بِالْفِكْرِ قَلْبَكَ وَجَافِ عَنِ اللَّيْلِ جَنْبَكَ وَاتَّقِ الله رَبَّكَ»(٢).

٤ - عَـنْ أَبِـانٍ عَنِ الْحُسَـنِ الصَّيْقَلِ قَالَ: «سَـأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْتُ فِي آيَـرْوِي النَّاسُ؛
 تَفَكُّرُ سَاعَةٍ خَيْرٌ مِنْ قِيَام لَيْلَةٍ. قُلْتُ كَيْف يَتَفَكَّرُ؟!.

قَالَ عَلِيَ ﴿: يَمُرُّ بِالْحُرِبَةِ أَوْ بِالدَّارِ. فَيَقُولُ: أَيْنَ سَاكِنُوكِ أَيْنَ بَانُوكِ مَا لَكِ لَا تَتَكَلَّمِينَ»(٣).

٥ - عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَشِيرٍ قَالَ: «كَتَبَ هَارُونُ الرَّشِيدُ إِلَى أَبِي الْحُسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ الْسَيْلِا عِظْنِي وَأُوجِزْ.

قَالَ: فَكَتَبَ إِلَيْهِ: مَا مِنْ شَيْءٍ تَرَاهُ عَيْنُكَ إِلَّا وَفِيهِ مَوْعِظَةٌ»(٤).

٦ - عَنْ حَمَّادِ بْنِ عُثْمَانَ قَالَ: «جَاءَ رَجُلٌ إِلَى الصَّادِقِ عَلَيْتُ لِإِنْ فَقَالَ: يَا ابْنَ رَسُولِ الله ﷺ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٩٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٩٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٩٦.

٥٧٦ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

أَخْبِرْ نِي عَنْ مَكَارِمِ الْأَخْلَاقِ. فَقَالَ عَلَيْتَلِادِّ: الْعَفْوُ عَمَّنْ ظَلَمَكَ وَصِلَةٌ مَنْ قَطَعَكَ وَإِعْطَاءُ مَنْ حَرَمَكَ وَقَوْلُ الحُقَّ وَلَوْ عَلَى نَفْسِكَ »(١).

٧- عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ عَنْ رَجُلٍ مِنْ بَنِي هَاشِم قَالَ: «أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَمَلَ إِسْلَامُهُ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَرْنِهِ إِلَى قَدَمِهِ خَطَايَا لَمْ يَنْقُصْهُ الصِّدْقُ وَالْحِيَّاءُ وَحُسْنُ الْخُلُقِ وَالشُّكْرُ »(٢).

## كيف نعيش في الدنيا؟

العقل دليل المؤمن، وصديقه، ومعين دينه. وإذا عقل الإنسان حقائق الدنيا عاش فيها حميداً، ومات حميداً. لأنّه عرف هدف حياته وعرف سنن الله في الحياة، وعرف كيف يزرع في الدنيا الخير ليحصد في الآخرة الفلاح. وقد جاء في الحديث:

١ - عَنْ هِشَام بْنِ الْحَكَم قَالَ: «قَالَ لِي أَبُو الْحُسَنِ مُوسَى بْنُ جَعْفَو عِيَهِ: يَا هِشَامُ إِنَّ الله بَشَّرَ أَهْلَ الْعَقْلِ وَالْفَهْم فِي كِتَابِهِ فَقَالَ: ﴿ فَبَشِّرَ عِبَادِ ﴿ اللهِ بَشَّرَ اللهِ بَشَّرَ اللهُ بَشَرَ عَالِهِ فَقَالَ: ﴿ فَبَشِرْ عِبَادِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

يَا بُنَيَّ؛ إِنَّ الدُّنْيَا بَحْرٌ عَمِيتٌ قَدْ غَرِقَ فِيهَا عَالَمٌ كَثِيرٌ فَلْتَكُنْ سَفِينَتُكَ فِيهَا تَقْوَى الله وَحَشْوُهَا الْإِيمَانَ وَشِرَاعُهَا التَّوكُّلَ وَقَيِّمُهَا الْعَقْلَ وَدَلِيلُهَا الْعِلْمَ وَسُكَّانُهَا الصَّبْرَ.

يَا هِشَامُ: إِنَّ لِكُلِّ شَيْءٍ دَلِيلًا وَدَلِيلَ الْعَقْلِ التَّفَكُّرُ وَدَلِيلَ التَّفَكُّرِ الصَّمْتُ وَلِكُلِّ شَيْءٍ مَطِيَّةً وَمَطِيَّةَ الْعَقْلِ التَّفَكُّرِ وَدَلِيلَ التَّفَكُّرِ الصَّمْتُ وَلِكُلِّ شَيْءٍ مَطِيَّةً وَمَطِيَّةً الْعَقْلِ التَّوَاضُعُ وَكَفَى بِكَ جَهْلًا أَنْ تَرْكَبَ مَا نُهيتَ عَنْهُ إِلَى أَنْ قَالَ: يَا هِشَامُ إِنَّ لللهُ عَلَى النَّاسِ حُجَّتَيْنِ حُجَّةً ظَاهِرَةً وَحُجَّةً بَاطِنَةً فَأَمَّا الظَّاهِرَةُ فَالرُّسُلُ وَالْأَنْبِيَاءُ وَالْأَبْمِثَةُ وَأَمَّا الْظَاهِرَةُ فَالرُّسُلُ وَالْأَنْبِيَاءُ وَالْأَبْمِثَةُ وَأَمَّا الْطَاهِرَةُ فَالرُّسُلُ وَالْأَنْبِيَاءُ وَالْأَئِمَةُ وَأَمَّا الْطَاهِرَةُ فَالرُّسُلُ وَالْأَنْبِيَاءُ وَالْأَبْمِيَةُ وَأَمَّا اللهُ عَمَلُكَ وَأَنْتَ قَدْ شَغَلْتَ قَلْبَكَ عَنْ الْبَاطِنَةُ فَالْعُقُولُ... إِلَى أَنْ قَالَ: يَا هِشَامُ كَيْفَ يَزْكُو عِنْدَ الله عَمَلُكَ وَأَنْتَ قَدْ شَغَلْتَ قَلْبَكَ عَنْ أَمْرِ رَبِّكَ وَأَطَعْتَ هَوَاكَ عَلَى غَلَبَةِ عَقْلِكَ.

يَا هِشَامُ: إِنَّ الْعَاقِلَ رَضِيَ بِالدُّونِ مِنَ الدُّنْيَا مَعَ الْحِكْمَةِ وَلَمْ يَرْضَ بِالدُّونِ مِنَ الْحِكْمَةِ مَعَ اللَّانْيَا فَلَا يُرْضَ بِالدُّونِ مِنَ الْحُكْمَةِ مَعَ اللَّانْيَا فَلَيْفَ اللَّانُوبَ وَتَرْكُ الدُّنْيَا مِنَ اللَّانْيَا فَلَا اللَّانْيَا فَكَيْفَ الذَّنُوبَ وَتَرْكُ الدُّنْيَا مِنَ الْفَرْضِ (٤).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٩٩.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥١، ص١٩٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، آية: ١٧ –١٨.

<sup>(</sup>٤) أي تركوا فضول الدنيا فكيف لم يتركوا الذنوب. فان ترك فضول الدنيا مستحب، بينها ترك الذنوب واجب.

أجِكام الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر .....................

يَا هِشَامُ: إِنَّ الْعَاقِلَ نَظَرَ إِلَى الدُّنْيَا وَإِلَى أَهْلِهَا فَعَلِمَ أَنَّهَا لَا تُنَالُ إِلَّا بِالْمَسَقَّةِ وَنَظَرَ إِلَى الْاَخْرَةِ فَعَلِمَ أَنَّهَا لَا تُنَالُ إِلَّا بِالْمُشَقَّةِ فَطَلَبَ بِالْمُشَقَّةِ أَبْقَاهُمَا»(١).

٢ - عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله جَعْفَر بْنَ مُحَمَّدِ الصَّادِقَ عَلَيْ الله وَعَنْ مَبْدِ الله جَعْفَر بْنَ مُحَمَّدِ الصَّادِقَ عَلِيْ إِنَّ فَقَالَ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ إِنَّ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْ إِنَّ إِنَّ الْمَوْمِنِينَ عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْ إِنَّ إِنَّ الْمَعْفِرَةِ وَرَكَّبَ فِي الْبَهَائِمِ شَهْوَةً بِلَا عَقْلُ وَرَكَّبَ فِي بَنِي آدَمَ كِلْتَيْهِمَ الله رَكَّبَ فِي الْبَهَائِمِ شَهْوَةً بِلَا عَقْلُ وَرَكَّبَ فِي بَنِي آدَمَ كِلْتَيْهِمَ الله وَمَنْ عَلَبَ شَهْوَتُهُ عَقْلُهُ فَهُو شَرُّ مِنَ الْبَهَائِمِ (١٠).

٣- رَوَى أَحْمَدُ بْنُ مُحُمَّدٍ الْبَرْقِيُّ فِي (الْمَحَاسِنِ) عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ الْأَشْعَرِيِّ عَنِ ابْنِ الْقَدَّاحِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ عَلِيَكُلِرُ قَالَ: «قَالَ اللهُ تَعَالَى: إِنَّمَا أَقْبَلُ الصَّلَاةَ لَمِنْ تَوَاضَعَ لِعَظَمَتِي وَيَكُفُ الْقَدَّاحِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ عَلِيَ وَيَقْطَعُ مَهَارَهُ بِذِكْرِي وَلَا يَتَعَاظَمُ عَلَى خَلْقِي وَيُطْعِمُ الجُائِعَ وَيَكُسُو نَفْسَهُ عَنِ الشَّهُواتِ مِنْ أَجْلِي وَيَقْطَعُ مَهَارَهُ بِذِكْرِي وَلَا يَتَعَاظَمُ عَلَى خَلْقِي وَيُطْعِمُ الجُائِعَ وَيَكُسُو الْعَلَيْ عَنْ الشَّهُ مِنْ الشَّهُ مِنْ الشَّهُ مِنْ الشَّهُ وَيَكُسُو الْعَلَيْ الْعَرْيِبَ فَلَاكَ يُشْرِقُ نُورُهُ مِثْلَ الشَّهُ مِن أَجْعَلُ لَهُ فِي الظَّلُمَاتِ نُورًا وَفِي الْجُهَالَةِ حِلْما أَكْلَقُهُ بِعِزَّتِي وَأَسْتَحْفِظُهُ مَلَاثِكَتِي يَدْعُونِي فَأَلْبَيهِ وَيَسْأَلُنِي فَأَعْطِيهِ فَمَثَلُ نُوراً وَفِي الْجُهَالَةِ حِلْما أَكْلَقُهُ بِعِزَّتِي وَأَسْتَحْفِظُهُ مَلَاثِكَتِي يَدْعُونِي فَأَلْبَيهِ وَيَسْأَلُنِي فَأَعْطِيهِ فَمَثَلُ ذَلِكَ عِنْدِي كَمَثَلِ جَنَّ تِ عَذْنِي كَمَثَلِ جَنَّاتِ عَذْنٍ لَا يَسْمُو ثَمَرُهَا وَلَا تَتَغَيَّرُ عَنْ حَاهِا »(٣).

#### بالتوكل تتوافر النية:

تحيط بالإنسان عواصف الشهوات وأمواج الفتن، وأنّى له الخلاص منها؟ بلى بالتوكل على الله تتوافر نيته وتشحذ عزيمته، وتقوى جوانح قلبه. ومن هنا حثت النصوص على التوكل على الله والاعتصام بحبله في الأمور كلها.

١ - عَـنْ مُعَاوِيَـةَ بْـنِ وَهْبِ عَـنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ قَالَ: «مَـنْ أُعْطِيَ ثَلَاثاً لَهُ يُمْنَعْ ثَلَاثاً، مَنْ أُعْطِيَ الدُّعَاءَ أُعْطِيَ الْإِجَابَةَ، وَمَنْ أُعْطِيَ الشَّكْرَ أُعْطِيَ الزِّيَادَةَ، وَمَنْ أُعْطِيَ التَّوَكُّلَ أُعْطِيَ الْكِفَايَة.

ثُمَّ قَالَ عَلَيَهِ : أَ تَلَوْتَ كِتَابَ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَن يَتَوَكِّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ وَ ﴾ (١). وَقَالَ: ﴿ وَمَن يَتَوَكِّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ وَ ﴾ (١). وَقَالَ: ﴿ أَدْعُونِ ٱلْمَتَجِبُ لَكُو ۗ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الطلاق، آية: ٣.

<sup>(</sup>٥) سورة إبراهيم، آية: ٧.

<sup>(</sup>٦) سورة غافر، آية: ٦٠.

<sup>(</sup>V) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢١٣.

٢ - عَنْ أَبِي مَّزَةَ الثُّمَالِيِّ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ بَهِيَ فَالَ: «خَرَجْتُ حَتَّى انْتَهَيْتُ إِلَى هَذَا الحُائِطِ فَاتَّكَأْتُ عَلَيْهِ فَإِذَا رَجُلٌ عَلَيْهِ ثَوْبَانِ أَبْيَضَانِ يَنْظُرُ فِي ثُجَاهِ وَجْهِي ثُمَّ قَالَ: يَا عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ عَلَيْهِ فَإِذَا رَجُلٌ عَلَيْهِ ثَوْبَانِ أَبْيَضَانِ يَنْظُرُ فِي ثُجَاهِ وَجْهِي ثُمَّ قَالَ: يَا عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ عَلِيْهِ هَلْ رَأَيْتَ أَحَداً الله فَلَمْ يُجِبْهُ!. قُلْتُ: لا.

قَالَ: فَهَلْ رَأَيْتَ أَحَداً تَوَكَّلَ عَلَى الله فَلَمْ يَكْفِهِ؟!.

قُلْتُ: لا.

قَالَ: فَهَلْ رَأَيْتَ أَحَداً سَأَلَ الله فَلَمْ يُعْطِهِ؟!.

قُلْتُ: لَا. ثُمَّ غَابَ عَنِّي ١٠٠٠.

#### بين الخوف والرجاء:

الاجتهاد، والسعي الدائب من صفات المؤمن، لأنّه لا يقنط بإفراط الخشية من الله، ولا يكسل بالتمني وإفراط الرجاء في رحمة الله.. إنّما يدعو ربه رغباً ورهباً. فإذا رأى رحمة الله طمع، وإذا نظر إلى خطاياه جزع.. ومن هنا فعلى المؤمن أن يراقب نفسه بدقة بالغة حتى لا يغلب رجاؤه خوفه ولا خوفه رجاءه. هكذا أدبنا أئمة الهدى عَلَيْتُولِا:

١ - عَنِ الْحُارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ أَوْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِهِ قَالَ: «قُلْتُ لَـهُ: مَا كَانَ فِي وَصِيَّةِ لُقْ مَا كَانَ فِيهَا أَنْ قَالَ لِابْنِهِ: خَفِ وَصِيَّةِ لُقْ مَا كَانَ فِيهَا أَنْ قَالَ لِابْنِهِ: خَفِ الله خِيفَةَ لَوْ جِئْتُهُ بِبُرِّ الثَّقَلَيْنِ لَوَجَكَ.
 الله خِيفَةً لَوْ جِئْتُهُ بِبِرِّ الثَّقَلَيْنِ لَعَذَّبَكَ وَارْجُ الله رَجَاءً لَوْ جِئْتُهُ بِذُنُوبِ الثَّقَلَيْنِ لَرَحِمَكَ.

ثُـمَّ قَـالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلِيَكِيدِ: كَانَ أَبِي يَقُـولُ لَيْسَ مِنْ عَبْدٍ مُؤْمِـنِ إِلَّا وَفِي قَلْبِهِ نُورَانِ نُورُ خِيفَةٍ وَنُورُ رَجَاءٍ لَوْ وُزِنَ هَذَا اللهِ يَزِدْ عَلَى هَذَا اللهِ يَنْ وَاللهِ لَهُ يَنِوْدُ عَلَى هَذَا اللهِ يَنْ وَاللّهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى الللّهِ عَلَ

٢ - عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ أَبِي سَارَةَ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْكَ فِي يَقُولُ: لَا يَكُونُ الْمُؤْمِنُ مُؤْمِناً حَتَّى يَكُونَ خَائِفاً رَاجِياً وَلَا يَكُونُ خَائِفاً رَاجِياً حَتَّى يَكُونَ عَامِلًا لِمَا يَخَافُ وَيَرْجُو»(٣).

٣- عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَ أَنَّهُ قَالَ فِي خُطْبَةٍ لَهُ: «يَدَّعِي بِزَعْمِهِ أَنَّهُ يَرْجُو الله كَذَبَ وَالْعَظِيمِ مَا لَـهُ لَا يَتَبَيَّنُ رَجَاؤُهُ فِي عَمَلِهِ وَكُلُّ رَاجٍ عُرِفَ رَجَاؤُهُ فِي عَمَلِهِ إِلَّا رَجَاءَ الله فَإِنَّهُ مَدْخُولٌ وَكُلُّ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢١٢.

<sup>(</sup>۲) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢١٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢١٧.

أجِكام الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر

خَوْفٍ مُحَقَّقٌ إِلَّا خَوْفَ الله فَإِنَّهُ مَعْلُولٌ يَرْجُو الله فِي الْكَبِيرِ وَيَرْجُو الْعِبَادَ فِي الصَّغِيرِ فَيُعْطِي الْعَبْدَ مَا لَا يُعْطِي الرَّبَّ فَمَا بَالُ الله جَلَّ ثَنَاؤُهُ يُقَصَّرُ بِهِ عَمَّا يُصْنَعُ لِعِبَادِهِ أَ تَخَافُ أَنْ تَكُونَ فِي رَجَائِكَ لَهُ كَاذِباً أَوْ يَكُونَ لَا يَرَاهُ لِلرَّجَاءِ مَوْضِعاً.

وَكَذَلِكَ إِنْ هُوَ خَافَ عَبْداً مِنْ عَبِيدِهِ أَعْطَاهُ مِنْ خَوْفِهِ مَا لَا يُعْطِي رَبَّهُ فَجَعَلَ خَوْفَهُ مِنَ الْعِبَادِ نَقْداً وَخَوْفَهُ مِنْ خَالِقِهِ ضِمَاراً وَوَعْداً»(١).

٤ - عَنْ حَمْزَةَ بْنِ حُمْرَانَ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَّا عَبْدِ الله عَلِيَ يَقُولُ: إِنَّ مِمَّا حُفِظَ مِنْ خُطَبِ رَسُولِ الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُمْ، وَإِنَّ لَكُمْ جَايَةً فَانْتَهُوا إِلَى مَعَالِكُمْ، وَإِنَّ لَكُمْ جَايَةً فَانْتَهُوا إِلَى جَايَتِكُمْ، أَلَا إِنَّ اللَّوْمِنَ يَعْمَلُ بَيْنَ كَافَتَيْنِ، بَيْنَ أَجَلٍ قَدْ مَضَى لَا يَدْرِي مَا اللهُ صَانِعٌ فِيهِ، وَبَيْنَ أَجَلٍ قَدْ مَضَى لَا يَدْرِي مَا اللهُ صَانِعٌ فِيهِ، وَبَيْنَ أَجَلٍ قَدْ مَضَى لَا يَدْرِي مَا اللهُ قَاضٍ فِيهِ. فَلْيَأْخُذِ الْعَبْدُ الْمُؤْمِنُ مِنْ نَفْسِهِ لِنَفْسِهِ وَمِنْ دُنْيَاهُ لِآخِرَتِهِ وَفِي الشَّبِيبَةِ قَبْلَ الْكَبِرِ وَفِي الحُيَاةِ قَبْلَ الْمُهَاتِ فَوَ الَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيدِهِ مَا بَعْدَ الدُّنْيَا مِنْ مُسْتَعْتَبٍ وَمَا بَعْدَ الدُّنْيَا مِنْ مُسْتَعْتَبٍ وَمَا بَعْدَ هَا إِلَّا الْجُنَةَ أَوِ النَّارَ»(٢).

٥- عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَمَّارٍ قَالَ: "قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْمَادِّ: يَا إِسْحَاقُ خَفِ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ وَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمْ أَنَّهُ يَرَاكَ، وَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمْ أَنَّهُ يَرَاكَ فَقَدْ كَفَوْتِ اللّهَ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ فَيْ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ إِنْ كُنْتُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَا لَا يَاللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَ

٦ عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ زَيْدٍ عَنِ الإمَامِ الصَّادِقِ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْكِ النَّبِيِّ وَفَيْ - فِي حَدِيثِ اللَّنَاهِي - «قَالَ: وَمَنْ ذَرَفَتْ عَيْنَاهُ مِنْ خَشْيَةِ الله كَانَ لَهُ بِكُلِّ قَطْرَةٍ قَطَرَتْ مِنْ دُمُوعِهِ قَصْرٌ فِي اللَّهَ كَانَ لَهُ بِكُلِّ قَطْرَةٍ قَطَرَتْ مِنْ دُمُوعِهِ قَصْرٌ فِي اللَّهَ عَيْنَ رَأَتْ وَلَا أُذُنُ سَمِعَتْ وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرِ »(٤).

٧- عَنْ جَابِرِ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلِيَّا قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: لَيْسَ شَيْءٌ إِلَّا وَلَهُ شَيْءٌ يَعْدِلُهُ إِلَّا الله لَا يَعْدِلُهُ شَيْءٌ وَدَمْعَةً مِنْ خَوْفِ الله فَإِنَّهُ لَيْسَ لَهَا يَعْدِلُهُ أَيْلًا الله كَا يَعْدِلُهُ شَيْءٌ وَدَمْعَةً مِنْ خَوْفِ الله فَإِنَّهُ لَيْسَ لَهَا مِثْقَالٌ فَإِنْ سَالَتْ عَلَى وَجْهِهِ لَمْ يَرْهَقُهُ قَتَرٌ وَلَا ذِلَّةٌ بَعْدَهَا أَبَداً» (٥٠).

٨- عَنْ أَبِي أَيُّـوبَ عَنِ الرِّضَا عَلِيَكُلاِّ: قَالَ: «كَانَ فِيهَا نَاجَى اللهُ بِهِ مُوسَى عَلَيَكِلاِ أَنَّهُ مَا تَقَرَّبُ إِلَيَّ المُتَقَرِّ بُونَ بِمِثْلِ الْبُكَاءِ مِنْ خَشْ يَتِي، وَمَا تَعَبَّدَ لِيَ المُتَعَبِّدُونَ بِمِثْلِ الْوَرَعِ عَنْ مَحَارِمِي،

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١١٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢١٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٢٥.

وَلَا تَزَيَّنَ لِيَ الْمُتَزِّيِّنُونَ بِمِثْلِ الزُّهْدِ فِي الدُّنْيَا عَمَّا يُهَمُّ الْغِنَى عَنْهُ.

فَقَالَ مُوسَى عَلَيْتُ إِذَ يَا أَكْرَمَ الْأَكْرَمِينَ فَمَا أَثَبْتَهُمْ عَلَى ذَلِكَ؟.

فَقَالَ -عَزَّ وَجَلَّ: - يَا مُوسَى أَمَّا الْمَتَقَرِّبُونَ لِي بِالْبُكَاءِ مِنْ خَشْيَتِي فَهُمْ فِي الرَّفِيقِ الْأَعْلَى لَا يَشْرَكُهُمْ فِيهِ أَحَدٌ. وَأَمَّا المُتَعَبِّدُونَ لِي بِالْوَرَعِ عَنْ مَحَارِمِي فَإِنِّي أُفَتِّشُ النَّاسَ عَنْ أَعْمَالِمِمْ وَلَا لَا يَشْرَكُهُمْ فِيهِ أَحَدٌ. وَأَمَّا المُتَعَبِّدُونَ لِي بِالْوَرَعِ عَنْ مَحَارِمِي فَإِنِّي أُفِيتُهُمُ الْجُنَّةَ بِحَذَافِيرِهَا يَتَبَوَّءُونَ أُفِيتُهُمْ حَيَاءً مِنْهُمْ وَأَمَّا المُتَزَيِّنُونَ لِي بِالزُّهْدِ فِي الدُّنْيَا فَإِنِّي أَبِيحُهُمُ الْجُنَّةَ بِحَذَافِيرِهَا يَتَبَوَّءُونَ مِنْهُا حَيْثُ يَشَاءُونَ اللَّائِيةِ اللَّائِيةِ اللَّائِيةُ اللَّانِيةُ اللَّائِيةُ اللَّائِيةُ عَلَى اللَّائِيةُ وَلَا اللَّائِيةُ عَلَيْ اللَّائِقُ مَا اللَّهُ الْمُؤْلِي الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ اللَّ

9 - رَوَى السَّكُونِيِّ عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ آبَائِهِ عَنْ النَّبِيِّ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «كُلُّ عَيْنٍ بَاكِيَةٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِلَّا ثَلَاثَ أَعْيُنٍ: عَيْنٍ بَكَتْ مِنْ خَشْيَةِ الله. وَعَيْنٍ غُضَّتْ عَنْ مَحَارِمِ الله. وَعَيْنٍ بَاكَتْ سَاهِرَةً فِي سَبِيلِ الله»(٢).

٠١٠ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَزِيعٍ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ الرِّضَا عَلِيَكُلا ِ قَالَ: «أَحْسِنِ الظَّنَّ بِاللهُ فَإِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي إِنْ خَيْراً فَخَيْراً وَإِنْ شَرَّاً فَشَرّاً فَشَرّاً»(٣).

١١ - عَنْ بُرَيْدِ بْنِ مُعَاوِيَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلِيَ ۖ قَالَ: ( وَجَدْنَا فِي كِتَابِ عَلِيٍّ عَلِيَ الْأَخْرَةِ رَسُولَ الله عَلَى مِنْبَرِهِ: وَالَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ مَا أُعْطِي مُؤْمِنٌ قَطُّ حَيْرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ إِلَّا بِحُسْنِ ظَنِّهِ بِالله وَرَجَائِهِ لَهُ وَحُسْنِ خُلُقِهِ وَالْكَفِّ عَنِ اغْتِيَابِ الْمُؤْمِنِينَ وَالَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ لَا يُعْدَّبُ الله وَتَقْصِيرٍ مِنْ رَجَائِهِ لَهُ وَصُوءِ خُلُقِهِ لَا يُعْدَبُ الله مُؤْمِنِ رَجَائِهِ لَهُ وَسُوءِ خُلُقِهِ وَالْكَعَذِّ بِالله وَتَقْصِيرٍ مِنْ رَجَائِهِ لَهُ وَسُوءِ خُلُقِهِ وَاغْتِيَابِ اللّهُ مُؤْمِنِ بَالله إِلّا كَانَ الله عَنْدَ ظَنِّ عَبْدِهِ وَاغْتِيَابِ اللّهُ مِنِينَ وَالّذِي لَا إِلَهَ إِلّا هُو لَا يَحْسُنُ ظَنَّ عَبْدِهُ وَلَا عَبْدِهُ اللّهُ مِن بِالله إِلّا كَانَ الله عَنْدَ ظَنِّ عَبْدِهِ وَاغْتِيَابِ المُؤْمِنِ فِلْ اللّهُ عَرِيمٌ بِالله إِلّا هُو لَا يَحْسُنُ ظَنَّ عَبْدِهُ اللهُ مِنْ بِالله إلا كَانَ الله عَنْدَ ظَنِّ عَبْدِهِ الظَّنَ وَالْآبَى الله كَرِيمٌ بِيدِهِ الظَّنَ وَارْغَبُوا إِلَيْهِ الْمُؤْمِنُ قَدْ أَحْسَنَ بِهِ الظَّنَ وَارْغَبُوا إِلَيْهِ الْأَنْ وَرَجَاءَهُ فَأَحْسِنُوا بِالله الظَّنَ وَارْغَبُوا إِلَيْهِ الْمُؤْمِنَ عَبْدُهُ الْمُؤْمِنُ قَدْ أَحْسَنَ بِهِ الظَّنَ وَارْغَبُوا إِلَيْهِ الْمُؤْمِنَ عَبْدُهُ اللّهُ مُن كَرِيمٌ بِالله الظَّنَ وَارْغَبُوا إِلَيْهِ الْأَنْ وَرَجَاءَهُ فَأَحْسِنُوا بِالله الظَّنَ وَارْغَبُوا إِلَيْهِ الْفَالِيمُ الْمُؤْمِنَ عَبْدُهُ وَمُ الللهُ وَلَا عَلَاللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ

١٢ – عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ بْنِ الْحُجَّاجِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَّلِا ِ قَالَ: «إِنَّ آخِرَ عَبْدٍ يُؤْمَرُ بِهِ إِلَى النَّارِ فَيَلْتَفِتُ فَيَقُولُ اللهُ جَلَّ جَلَالُهُ: أَعْجِلُوهُ. فَإِذَا أَتِيَ بِهِ قَالَ لَهُ: عَبْدِي لِمَ الْتَفَتَّ؟.

فَيَقُولُ: يَا رَبِّ مَا كَانَ ظَنِّي بِكَ هَذَا؟!.

فَيَقُولُ اللهُ جَلَّ جَلَالُهُ: عَبْدِي مَا كَانَ ظَنُّكَ بِي!.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٧، ص٧٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج ١٥، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٠.

أجِكام الجهادوالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر

فَيَقُولُ: يَا رَبِّ كَانَ ظَنِّي بِكَ أَنْ تَغْفِرَ لِي خَطِيئَتِي وَتُدْخِلَنِي جَنَّتَكَ.

قَالَ: فَيَقُولُ اللهُ جَلَّ جَلَالُهُ: مَلَائِكَتِي وَعِزَّتِي وَجَلَالِي وَآلَائِي وَارْتِفَاعِ مَكَانِي مَا ظَنَّ بِي هَذَا سَاعَةً مِنْ حَيَاتِهِ خَيْراً مَا رَوَّعْتُهُ بِالنَّارِ أَجِيزُوا لَهُ كَذِبَهُ وَلَوْ ظَنَّ بِي سَاعَةً مِنْ حَيَاتِهِ خَيْراً مَا رَوَّعْتُهُ بِالنَّارِ أَجِيزُوا لَهُ كَذِبَهُ وَأَدْخِلُوهُ الْجُنَّةُ.

ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيَّا إِذَ عَبْدُ بِاللهَّ خَيْراً إِلَّا كَانَ لَهُ عِنْدَ ظَنِّهِ وَمَا ظَنَّ بِهِ سُوءاً إِلَّا كَانَ اللهُ عِنْدَ ظَنِّهِ بِهِ وَذَلِكَ قَوْلُ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَذَلِكُمْ ظَنُكُو اللَّهِ عَنْ مَا ظَنَّ مِرْبِكُمْ أَرَّدَ سَكُمْ فَأَصَّبَحْتُم مِنَ اللهُ عِنْدَ ظَنَهُ مِرِينَ ﴾ (١١).

## ترويض النفس بالطاعة والصبر والتقوى:

مثل النفس مثل أخبث الدواب إنْ تركتها هاجت وهلكت. ولكن روضها بالتأنيب والترويع، ثم بالطاعة لله عز وجل والرسول والرسول والترويع، ثم بالصبر على الطاعة لله عز وجل والرسول والترويع، ثم بالصبر على الطاعة وبالتقوى. إنها وصايا الأنبياء وأئمة الهدى المنافقية والمنافقة وقلب وصايا الأنبياء وأئمة الهدى المنافقة والمنافقة والم

١ - عَنْ عَبْدِ الله بْنِ الْحَسَنِ بِإِسْنَادِهِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: مَنْ مَقَتَ نَفْسَهُ دُونَ مَقْتِ النَّاسِ آمَنَهُ اللهُ مِنْ فَزَع يَوْم الْقِيَامَةِ» (٢).

٢ - عَنِ الحُسَنِ بْنِ الجُهُم قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا الْحَسَنِ عَلَيْكِ يَقُولُ: إِنَّ رَجُلًا فِي بَنِي إِسْرَ ائِيلَ
 عَبَدَ الله أَرْبَعِينَ سَنَةً ثُمَّ قَرَّبَ قُرْبَاناً فَلَمْ يُقْبَلُ مِنْهُ فَقَالَ لِنَفْسِهِ: مَا أُتِيتُ إِلَّا مِنْكِ وَمَا الذَّنْبُ إِلَّا لَكُ، قَالَ: فَأَوْحَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَيْهِ ذَمُّكَ لِنَفْسِكَ أَفْضَلُ مِنْ عِبَادَتِكَ أَرْبَعِينَ سَنَةً »(").
 لَكِ، قَالَ: فَأَوْحَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَيْهِ ذَمُّكَ لِنَفْسِكَ أَفْضَلُ مِنْ عِبَادَتِكَ أَرْبَعِينَ سَنَةً »(").

٣- عَـنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْـلِمٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتَكِلاِ قَـالَ: «لَا تَذْهَبْ بِكُمُ الْمُذَاهِبُ، فَوَ الله مَا شِيعَتُنَا إِلَّا مَنْ أَطَاعَ الله عَزَّ وَجَلَّ »(٤).

٤ - عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثُّمَالِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتُ ﴿ - فِي حَدِيثٍ - ﴿ أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: إِنَّهُ لَا يُدْرَكُ مَا عِنْدَ الله إِلَّا بِطَاعَتِهِ » (٥٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣١.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٣.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٤.

٥ - عَنْ عَمْرِ و بْنِ خَالِدٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلِيَكُ ﴿ -فِي حَدِيثٍ - قَالَ: ﴿ وَاللهُ مَا مَعَنَا مِنَ اللهُ بَسَرَاءَةٌ وَلَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ اللهُ قَرَابَةٌ، وَلَا لَنَا عَلَى الله حُجَّدةٌ، وَلَا نَتَقَرَّبُ إِلَى الله إِلَّا بِالطَّاعَةِ، فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُطِيعاً للهُ لَهُ تَنْفَعُهُ وَلَا يَتُنَا، وَيُحَكُمْ لَا تَغْتَرُّوا وَيُحَكُمْ لَا تَغْتَرُّوا وَيُحَكُمْ لَا تَغْتَرُّوا وَيُحَكُمْ لَا تَغْتَرُوا »(١).

٦- عَنْ عُثْمَانَ بْنِ عِيسَى عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَيْسَلِا قَالَ: «اصْبِرُوا عَلَى اللهُ عَيْسَاعَةٌ، فَمَا مَضَى مِنْهُ لَا تَجِدُ لَهُ أَلَماً وَلَا شُرُوراً، وَمَا لَمْ يَجِئْ فَلَا تَدْرِي مَا هُوَ، وَإِنَّمَا اللهُ يَجِئْ فَلَا تَدْرِي مَا هُوَ، وَإِنَّمَا هِيَ سَاعَتُكَ الَّتِي أَنْتَ فِيهَا، فَاصْبِرْ فِيهَا عَلَى طَاعَةِ الله وَاصْبِرْ فِيهَا عَنْ مَعْصِيَةِ الله »(١).

٧- عَنْ هِشَامِ بْنِ الْحُكَمِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَ الله عَلَيَهُ قَالَ: ﴿إِذَا كَانَ يَمُومُ الْقِيَامَةِ يَقُومُ عُنُقُ مِنَ النَّاسِ فَيَأْتُونَ بَابَ الجُنَّةِ فَيُقَالُ: مَنْ أَنْتُمْ؟. فَيَقُولُونَ: نَحْنُ أَهْلُ الصَّبْرِ. فَيُقَالُ لُمُمْ: عَلَى مِنَ النَّاصِ فَيَأْتُونَ بَابَ الجُنَّةِ فَيُقَالُ لَمُ مَنْ أَنْتُمْ؟. فَيَقُولُونَ: نَحْنُ الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّمَا يُوفَى السَّامِ الله عَنَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّمَا يُوفَى السَّامِ اللهُ عَلَى الله عَنَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّمَا يُوفَى اللهِ عَنْ مَعَامِي الله عَنْ وَجَلَّ: ﴿إِنَمَا يُوفَى اللهُ عَنْ مَعَامِ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

٨- عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثُّمَالِيِّ قَالَ: (قَالَ لِي أَبُو جَعْفَرِ عَلَيْتِ لِذَ لَلَّا حَضَرَتْ أَبِي الْوَفَاةُ ضَمَّنِي إِلَى صَدْرِهِ، وَقَالَ عَلَيْتُ لِذَ: يَا بُنَيَّ اصْبِرْ عَلَى الْحُقِّ وَإِنْ كَانَ مُرَّا تُوَفَّ أَجْرَكَ بِغَيْرِ حِسَابٍ (٥٠).

٩ - رُوِيَ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَلِادِ أَنَّهُ قَالَ: «شَتَّانَ بَيْنَ عَمَلَيْنِ:

- عَمَلٍ تَذْهَبُ لَذَّتُهُ وَتَبْقَى تَبِعَتُهُ؛
- وَعَمَل تَذْهَبُ مَثُونَتُهُ وَيَبْقَى أَجْرُهُ (٢٠).
- ٠١ وَقَالَ عَلَيْتَ لِاذِ: «اتَّقُوا مَعَاصِيَ اللهَ فِي الخَلَوَاتِ فَإِنَّ الشَّاهِدَ هُوَ الحَاكِمُ» (٧).

١١ - عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ قَالَ: «كُنْتُ عِنْدَ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّ إِذْ فَذَكَرْنَا الْأَعْمَالَ، فَقُلْتُ: أَنَّا مَا أَضْعَفَ عَمَلِي؟!. فَقَالَ عَلِيَّ إِذَّ قَلِيلَ الْعَمَلِ مَعَ الله ثُمَّ قَالَ لِي عَلِيَّ إِذَّ قَلِيلَ الْعَمَلِ مَعَ التَّقْوَى خَيْرٌ مِنْ كَثِيرٍ بِلَا تَقْوَى.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥١، ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، آية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٦.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٩.

قَالَ عَلَيَكُ ﴿: نَعَمْ مِثْلُ الرَّجُلِ يُطْعِمُ طَعَامَهُ وَيَرْفُقُ جِيرَانَهُ وَيُوطِّئُ رَحْلَهُ فَإِذَا ارْتَفَعَ لَهُ الْبَابُ مِنَ الْحُرَامِ دُخَلَ فِيهِ، فَهَذَا الْعَمَلُ بِلَا تَقْوَى وَيَكُونُ الْآخَرُ لَيْسَ عِنْدَهُ، فَإِذَا ارْتَفَعَ لَهُ الْبَابُ مِنَ الْحُرَامِ لَمْ يَدْخُلْ فِيهِ»(١).

٢ - عَنْ يَعْقُوبَ بْنِ شُعَيْبٍ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَ الله عَلْوَ لَهُ عَبْداً مِنْ غَيْرِ مَا نَقَلَ اللهُ عَبْداً مِنْ خَيْرِ عَشِيرَةٍ وَ آنَسَهُ مِنْ غَيْرِ مَالٍ وَأَعَزَّهُ مِنْ غَيْرِ عَشِيرَةٍ وَ آنَسَهُ مِنْ غَيْرِ بَشِرٍ »(٢).

١٣ - عَنِ الْهَيْشَمِ بْنِ وَاقِدٍ قَالَ: «سَمِعْتُ الصَّادِقَ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدٍ عَلَيْ يَقُولُ: مَنْ أَخْرَجَهُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ مِنْ ذُلِّ المُعَاصِي إِلَى عِزِّ التَّقْوَى أَغْنَاهُ اللهُ بِلَا مَالٍ وَأَعَزَّهُ بِلَا عَشِيرَةٍ، وَآنَسَهُ بِلَا أَنِيسٍ.

وَمَنْ خَافَ اللهُ أَخَافَ اللهُ مِنْ أَكُلَّ شَيْءٍ وَمَنْ لَمْ يَخَفِ اللهَ أَخَافَ أَللهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ، وَمَنْ لَمْ يَخَفِ اللهَ أَخَافَ أَللهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَحْي مِنْ طَلَبِ الْمَعَاشِ رَضِيَ مِنَ اللهَ بِالْيَسِيرِ مِنَ الْعَمَلِ، وَمَنْ لَمْ يَسْتَحْي مِنْ طَلَبِ الْمُعَاشِ خَفَّتْ مَثُونَتُهُ، وَنَعَمَ أَهْلَهُ، وَمَنْ زَهِدَ فِي الدُّنْيَا أَثْبَتَ اللهُ الْحِكْمَةَ فِي قَلْبِهِ، وَأَنْطَقَ بِهَا لِسَانَهُ وَبَصَّرَهُ عُيُوبَ الدُّنْيَا مَا لِلَّا إِلَى دَارِ السَّلَام»(٣).

١٤ - عَنِ ابْنِ رِئَابٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَهِ قَالَ: «إِنَّا لَا نَعُدُّ الرَّجُلَ مُؤْمِناً حَتَّى يَكُونَ لَجَمِيعِ أَمْرِنَا مُتَّبِعاً مُرِيداً أَلًا وَإِنَّ مِنِ اتِّبَاعِ أَمْرِنَا وَإِرَادَتِهِ الْوَرَعَ فَتَزَيَّنُوا بِهِ يَرْحَمُّكُمُ اللهُ وَكِيدُوا أَعْدَاءَنَا بِهِ يَنْعَشْكُمُ اللهُ ﴾ (١٤).

## السبيل إلى التقوى والورع:

لكي تتقي ربك وتتورع عن محارمه، عليك أن تعف بطنك وفرجك ولا تقترب من الحرام عمرك، وتكف نفسك عن الشَّرَهِ والرغبة فيها حرم الله، وتذكر ربك عند المعاصي فتبتعد عنها، وتقدم رضا الله على رضاك، هذه وصية النبي علي وأئمة الهدى المنتخذ:

١ - عَـنْ حَنَانِ بْنِ سَـدِيرٍ عَـنْ أَبِيهِ قَالَ: "قَالَ أَبُـو جَعْفَرٍ عَلَيْتَكِلاِّ: إِنَّ أَفْضَـلَ الْعِبَادَةِ عِفَّةُ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٤١.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص ٢٤١.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٤١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٤٣.

٥٨٤ أحكامُ العِبَاداتِ

الْبَطْنِ وَالْفَرْجِ»(١).

٢ - عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ثَلَاثُ أَخَافُهُنَّ بَعْدِي عَلَى أُمَّتِي:
 بَعْدِي عَلَى أُمَّتِي:

- الضَّلَالَةُ بَعْدَ المَعْرِفَةِ؛
  - وَمَضَلَّاتُ الْفِتَنِ؛
- وَشَهْوَةُ الْبَطْنِ وَالْفَرْجِ $^{(7)}$ .

٣- عَنْ أَبِي بَصَيرِ قَالَ: «قَالَ رَجُلٌ لِأَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتُ إِنِّي ضَعِيفُ الْعَمَلِ قَلِيلُ الصِّيَامِ وَلَكِنِّي أَنْ جَعْنَ أَبِي بَصَي قَالَ عَلَيْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتُ لِذَّ أَيُّ الِاجْتِهَادِ أَفْضَلُ مِنْ عِفَّةِ بَطْنٍ وَلَكِنِّي أَنْ جُو أَنْ لَا آكُلَ إِلَّا حَلَالًا!. قَالَ فَقَالَ عَلَيْتُ لِذَّ أَيُّ الِاجْتِهَادِ أَفْضَلُ مِنْ عِفَّةِ بَطْنٍ وَلَكِنِّي أَنْ لَا آكُلَ إِلَّا حَلَالًا!. قَالَ فَقَالَ عَلَيْتُ لِذَ لَهُ: أَيُّ الِاجْتِهَادِ أَفْضَلُ مِنْ عِفَّةِ بَطْنٍ وَلَكِنِّ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

٤ - عَنْ خِرَاشٍ عَنْ أَنسٍ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: مَنْ ضَمِنَ لِيَ اثْنتَيْنِ، ضَمِنْتُ لَهُ
 عَلَى الله الجُنّةَ. مَنْ ضَمِنَ لِي: مَا بَيْنَ خُييْهِ، وَمَا بَيْنَ رِجْلَيْهِ، ضَمِنْتُ لَهُ عَلَى الله الجُنّةَ»(١٠).

٥ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ الْخُسَيْنِ الرَّضِيُّ الْمُوسَوِيُّ فِي (نَهْجِ الْبَلَاغَةِ) عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَتَلَاتُ أَنَّهُ قَالَ: «قَدْرُ الرَّجُلِ عَلَى قَدْرِ نِعْمَتِهِ، وَصِدْقُهُ عَلَى قَدْرِ مُرُّوعَتِهِ، وَشَجَاعَتُهُ عَلَى قَدْرِ أَنْفَتِهِ، وَعِفَّتُهُ عَلَى قَدْرِ غَيْرَتِهِ»(٥).

٦ - عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ قَالَ: «مِنْ أَشَدِّ مَا فَرَضَ اللهُ عَلَى خَلْقِهِ ذِكْرُ الله كَثِيراً.. ثُمَّ قَالَ: لَا أَعْنِي سُبْحَانَ الله وَالحَمْدُ لله وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ. وَاللهُ أَكْبَرُ وَإِنْ كَانَ مِنْهُ وَلَكِنْ ذِكْرَ الله عِنْدَ مَا أَحَلَّ وَحَرَّمَ فَإِنْ كَانَ طَاعَةً عَمِلَ بِهَا وَإِنْ كَانَ مَعْصِيَةً تَرَكَهَا» (١٠).

٧- عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عِيسَى قَالَ: «حَدَّثَنِي جَعْفَرُ بْنُ مُحُمَّدِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لِابْنِ آدَمَ: إِنْ نَازَعَكَ بَصَرُكَ إِلَى عَلِيْ فَلَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لِابْنِ آدَمَ: إِنْ نَازَعَكَ بَصَرُكَ إِلَى بَعْضِ مَا حَرَّمْتُ عَلَيْكِ فَقَدْ أَعَنْتُكَ عَلَيْهِ بِطَبَقَيْنِ فَأَطْبِقْ، وَلَا تَنْظُرْ. وَإِنْ نَازَعَكَ لِسَانُكَ إِلَى بَعْضِ مَا حَرَّمْتُ عَلَيْكِ كَ فَقَدْ أَعَنْتُكَ عَلَيْهِ بِطَبَقَيْنِ فَأَطْبِقْ، وَلَا تَتَكَلَّمْ. وَإِنْ نَازَعَكَ فَرْجُكَ إِلَى بَعْضِ مَا حَرَّمْتُ عَلَيْكَ فَقَدْ أَعَنْتُكَ عَلَيْهِ بِطَبَقَيْنِ فَأَطْبِقْ، وَلَا تَتَكَلَّمْ. وَإِنْ نَازَعَكَ فَرْجُكَ إِلَى

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٥٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٢٥٠.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٥١.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٥٢.

٨ - عَنْ حَمَّادِ بْنِ عَمْرِ و وَأَنسِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْ فِي مَالِهِ، وَصِيَّةِ النَّبِيِّ لَكِيْ الْمُقَةُ : الْمُواسَاةُ لِلْأَخْ فِي مَالِهِ، وَصِيَّةِ النَّبِيِّ النَّبِيِّ لَكِيْ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ الله وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ الله وَاللهُ وَاللهُ الله وَاللهُ الله وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَال

9 - عَنْ مَسْعَدَةَ بْنِ زِيَادٍ عَنِ الصَّادِقِ عَنْ آبَائِهِ عَنَّ النَّبِيَّ النَّبِيِّ قَالَ: «مَنْ أَطَاعَ الله فَقَدْ ذَكَرَ الله وَإِنْ قَلَدْ نَسِيَ الله وَإِنْ كَثُرَتْ ضَكَرَ الله وَإِنْ قَلَدْ نَسِيَ الله وَإِنْ كَثُرَتْ صَلَاتُهُ وَتِلَاوَتُهُ لِلْقُرْآنِ، وَمَنْ عَصَى الله فَقَدْ نَسِيَ الله وَإِنْ كَثُرَتْ صَلَاتُهُ وَصِيَامُهُ وَتِلَاوَتُهُ لِلْقُرْآنِ»(٣).

١١ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ الرَّضِيُّ المُوسَوِيُّ فِي (مَهْجِ الْبَلَاغَةِ) عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَكُلاَ أَنَّهُ قَالَ: «إِنَّ الله فَرَضَ عَلَيْكُمْ فَرَائِضَ فَلا تُضَيِّعُوهَا، وَحَدَّ لَكُمْ حُدُوداً فَلَا تَعْتَدُوهَا، وَمَاكُمْ عَنْ أَشْيَاءَ وَلَمْ يَدَعْهَا نِسْيَاناً فَلَا تَتَكَلَّفُوهَا» (١٠).

١٢ – عَنْ أَبِي عُبَيْدَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلِيَكُلاِ قَالَ: «إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: وَعِزَّتِي وَعَظَمَتِي وَعُلْمَتِي وَعُلْمَ فِي وَارْتِفَاعِ مَكَانِي لَا يُؤْثِرُ عَبْدٌ هَوَّايَ عَلَى هَوَى نَفْسِهِ إِلَّا كَفَفْتُ عَلَيْهِ ضَيْعَتَهُ وَضَمَّنْتُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ رِزْقَهُ وَكُنْتُ لَهُ مِنْ وَرَاءِ تَجَارَةِ كُلِّ تَاجِرِ» (٧).

٧٦ - عَنْ أَبِي حَمْزَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَنْدُ عَنْدُ عَوْلُ اللهُ عَزَّ وَجَلَالِي وَكِبْرِيَائِي وَنُورِي وَعُلُوِّي وَارْتِفَاعِ مَكَانِي لَا يُؤْثِرُ عَبْدٌ هَوَاهُ عَلَى هَوَايَ وَجَلَالِي وَجَلَالِي وَكِبْرِيَائِي وَنُورِي وَعُلُوِّي وَارْتِفَاعِ مَكَانِي لَا يُؤْثِرُ عَبْدٌ هَوَ إِلَّا مَا قَدَّرْتُ لَهُ وَعِزَّتِ وَجَلَالِي وَعَظْمَتِي وَنُورِي وَعُلُوِّي وَارْتِفَاعِ مَكَانِي لَا يُؤْثِرُ عَبْدٌ هَوَايَ عَلَى هَوَاهُ إِلَّا اسْتَحْفَظْتُهُ مَلَائِكَتِي وَكَفَّلْتُ السَّنَاوَاتِ وَالْأَرَضِينَ رِزْقَهُ وَكُنْتُ لَهُ مِنْ وَرَاءِ تِجَارَةِ كُلِّ تَاجِرٍ وَأَتَتُهُ الدُّنْيَا

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥١، ص٥٥٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٥٦.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران، آية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٥٥٦.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٦٠.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٧٨.

### التحلى بالتواضع والحلم والإنصاف:

أفعال الإنسان تعكس صفاته النفسية، وإذا كان الإنسان طاهر القلب زكي النفس حسن الخلق، طابت أفعاله، وحسنت سيرته، وقد قال ربنا سبحانه: ﴿وَٱلۡبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَغَرُجُ لَكُ الطَّيِّبُ يَغَرُجُ لَهَا لَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ ا

من هنا ينبغي أن يتعاهد الإنسان نفسه لتزكو، وكثيرة هي الذنوب التي تصدر من الإنسان بسبب سوء خلقه فلا يتوب من ذنب حتى يبتلى بآخر حتى يصلح نفسه بتوفيق الله سبحانه. والتواضع والحلم والإنصاف من الفضائل الاجتماعية التي لابد من السعي وراء تحقيقها وغرس شتائلها في النفس، لتأتي أكلها كل حين بإذن ربها، وقد جاء في الأحاديث الشريفة التأكيد عليها:

١ - عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ عَبَّارٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَتَلاِ قَالَ: «سَمِعْتُهُ يَقُولُ: إِنَّ فِي السَّمَاءِ مَلَكَيْنِ مُوَكَّلَيْنِ بِالْعِبَادِ فَمَنْ تَوَاضَعَ لله وَفَعَاهُ وَمَنْ تَكَبَّرَ وَضَعَاهُ» (٣).

٢ - عَـنْ حَمَّادِ بْنِ عَمْرِه وَأَنسِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَـنْ أَبِيهِ عَنْ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ آبَائِهِ عَيَّلِا فِي وَصِيَّةِ النَّبِيِّ لِعَلِيِّ عَلِيَّ وَالله لَوْ أَنَّ الْوَضِيعَ فِي قَعْرِ بِثْرٍ لَبَعَثَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ وَجَلَّ وَصِيَّةِ النَّبِيِّ فَعُهُ فَوْقَ الْأَخْيَارِ فِي دَوْلَةِ الْأَشْرَارِ»(١٤).

٣- عَنِ الْحُسَنِ بْنِ الْجُهْمِ عَنْ أَبِي الْحُسَنِ عَلَيْتَكِرٌ قَالَ: «التَّوَاضُعُ أَنْ تُعْطِيَ النَّاسَ مَا تُحِبُّ أَنْ تُعْطَاهُ»(٥).

٤ - عَـنِ السَّكُونِيِّ عَـنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَ اللهِ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْ اللَّوَالَٰعِ أَنْ
 يَرْضَى بِاللَّجْلِسِ دُونَ اللَّجْلِسِ وَأَنْ يُسَـلِّمَ عَلَى مَنْ يَلْقَى وَأَنْ يَتْرُكُ الْمِرَاءَ وَإِنْ كَانَ مُحِقًا وَلَا تُحِبَّ أَنْ تُحْمَدَ عَلَى التَّقْوَى» (١).

٥ - عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِذَ يَقُولُ: اطْلُبُوا الْعِلْمَ وَتَزَيَّنُوا

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، آية: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٧٤.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٧٣.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٧٤.

أَجِكَامِ الْجَهَادُوالاَّ مَرِ بِالْمُعُرُوفُ والنهيعن المنصر مِنهُ الْعِلْمَ وَتَوَاضَعُوا لِنَ طَلَبْتُمْ مِنْهُ الْعِلْمَ وَلَا تَكُونُوا عَلَيْ الْعِلْمَ وَلَا تَكُونُوا عَلَيْ الْعِلْمَ وَلَا تَكُونُوا عَلَيْ الْعِلْمَ وَلَا تَكُونُوا عَلَيْ الْعِلْمَ وَلَا تَكُونُوا عَلَيْهُ الْعِلْمَ وَلَا تَكُونُوا عَلَيْكُمُ الْعِلْمَ وَلَا تَكُونُوا الْعَلْمَ وَلَا تَكُونُوا عَلَيْكُمُ الْعَلْمَ وَلَا تَكُونُوا اللَّهُ الْعِلْمَ وَلَا تَكُونُوا اللَّهُ عَلَيْكُولُوا لَمِنْ اللَّهُ الْعِلْمَ وَلَوْلَا تَكُونُوا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الْعِلْمَ وَلَوْلَا تَكُونُوا لَا لَهُ عَلَيْكُولُوا لَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعِلْمُ وَلَوْلَا لَكُولُوا لَوْلَا لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

٦ - عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحُجَّاجِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَ قَالَ: «أَفْطَرَ رَسُولُ الله عَيْسَةَ خَيِسٍ فِي مَسْجِدِ قُبَا، فَقَالَ عَيْفَ: هَلْ مِنْ شَرَابٍ؟. فَأَتَاهُ أَوْسُ بْنُ خَوَلِيٍّ الْأَنْصَارِيُّ بِعُسِّ عَشِيَّةَ خَيِسٍ فِي مَسْجِدِ قُبَا، فَقَالَ عَيْفَ: هَلْ مِنْ شَرَابَانِ يُكْتَفَى بِأَحَدِهِمَا مِنْ صَاحِبِهِ لَا يَخِيضٍ بِعَسَلٍ فَلَيَّا وَضَعَهُ عَلَى فِيهِ نَحَّاهُ، ثُمَّ قَالَ عَيْفَ: شَرَابَانِ يُكْتَفَى بِأَحَدِهِمَا مِنْ صَاحِبِهِ لَا أَشْرَبُهُ وَلَا أُحَرِّمُهُ وَلَكِنْ أَتَوَاضَعُ لله فَإِنَّهُ مَنْ تَوَاضَعَ لله رَفَعَهُ اللهُ، وَمَنْ تَكَبَّرَ خَفَضَهُ الله وَمَن اللهُ وَمَن اللهُ وَمَن اللهُ وَمَن اللهُ وَمَن اللهُ وَمَن اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمَن اللهُ وَمَن اللهُ وَمَن اللهُ عَلَى اللهُ وَمَن اللهُ وَمَن اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

٧- عَنْ جَابِرِ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكِرْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ إِنَّ الله يُحِبُّ الحَيِيَّ الحَلِيمَ الْعَفِيفَ الْمُتَعَفِّفَ» (٣).

٨- عَنْ حَفْصِ بْنِ أَبِي عَائِشَةَ قَالَ: «بَعَثَ أَبُو عَبْدِ الله عَشِيلِةِ غُلَاماً لَهُ فِي حَاجَةٍ فَأَبْطاً، فَخَرَجَ عَلَى أَثْرِهِ لَمَّا أَبْطاً هُ فَوَجَدَهُ نَائِماً فَجَلَسَ عِنْدَ رَأْسِهِ يُرَوِّحُهُ حَتَّى انْتَبَهَ، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ الله عَنْدَ رَأْسِهِ يُرَوِّحُهُ حَتَّى انْتَبَهَ، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ الله عَنْدَ رَأْسِهِ يُرَوِّحُهُ حَتَّى انْتَبَهَ، فَقَالَ لَهُ أَبُو عَبْدِ الله عَلَى اللَّيْلُ وَلَنَا مِنْكَ النَّهَارِ» (٤٠٠).

٩ - عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: سَيِّدُ الْأَعْمَالِ إِنْصَافُ النَّاسِ مِنْ نَفْسِكَ وَمُوَاسَاةُ الْأَخ فِي الله وَذِكْرُ الله عَلَى كُلِّ حَالٍ»(٥).

٠١- عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم عَنْ أَبِي عَبْدِ الله الصَّادِقِ عَلَيْكَ اللهُ هُمْ أَقْرَبُ الْخُلْقِ إِلَى الله عَزَّ وَجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يَفْرُغَ مِنَ الْحِسَابِ: رَجُلٌ لَمُ تَدْعُهُ قُدْرَتُهُ فِي حَالِ غَضَبِهِ إِلَى الله عَزَّ وَجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يَفْرُغَ مِنَ الْحِسَابِ: رَجُلٌ لَمُ تَدْعُهُ قُدْرَتُهُ فِي حَالِ غَضَبِهِ إِلَى الله عَزَقِ عَلَى مَنْ تَحْتَ يَدَيْهِ، وَرَجُلٌ مَشَى بَيْنَ اثْنَيْنِ فَلَمْ يَمِلْ مَعَ أَحَدِهِمَا عَلَى الْآخَرِ بِشَعِيرَةٍ. وَرَجُلٌ مَشَى بَيْنَ اثْنَيْنِ فَلَمْ يَمِلْ مَعَ أَحَدِهِمَا عَلَى الْآخَرِ بِشَعِيرَةٍ. وَرَجُلٌ مَشَى بَيْنَ اثْنَيْنِ فَلَمْ يَمِلْ مَعَ أَحَدِهِمَا عَلَى الْآخَرِ بِشَعِيرَةٍ.

١١ - عَنْ مُحُمَّدِبْنِ قَيْسٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْتُ لِذَّ قَالَ: ﴿إِنَّ لللهُ جَنَّةً لَا يَدْخُلُهَا إِلَّا ثَلَاثَةٌ: أَحَدُهُمْ مَنْ حَكَمَ فِي نَفْسِهِ بِالْحُقِّ» (٧).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٦٦.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٥١، ص٢٨٣.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٩٤.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٨٥.

١٢ - عَنْ يَحْيَى بْنِ إِبْرَاهِيمَ بْنِ أَبِي الْبِلَادِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَلِّهِ أَبِي الْبِلَادِ رَفَعَهُ قَالَ: «جَاءَ أَعْرَابِيٌّ إِلَى النَّبِيِّ فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله عَلَّمْنِي عَمَلًا أَدْخُلُ بِهِ الْجُنَّةُ؟.

فَقَالَ ﷺ: مَا أَحْبَبْتَ أَنْ يَأْتِيَهُ النَّاسُ إِلَيْكَ فَأْتِهِ إِلَيْهِمْ، وَمَا كَرِهْتَ أَنْ يَأْتِيَهُ النَّاسُ إِلَيْكَ فَلَا تَأْتِهِ إِلَيْهِمْ»(۱).

١٣ - عَنِ الْحُسَيْنِ بْنِ مُخْتَارٍ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكِلِا قَالَ: «كَفَى بِالْمُرْءِ عَيْبًا أَنْ يَتَعَرَّفَ مِنْ عُيُوبِ النَّاسِ مَا يَعْمَى عَلَيْهِ مِنْ أَمْرٍ نَفْسِهِ أَوْ يَعِيبَ عَلَى النَّاسِ أَمْراً هُوَ فِيهِ لَا يَسْتَطِيعُ التَّحَوُّلَ عَنْهُ إِلَى غَيْرِهِ أَوْ يُؤْذِي جَلِيسَهُ بِهَا لَا يَعْنِيهِ» (١).

١٤ - عَـنْ رَوْحِ ابْـنِ أُخْتِ الْمُعَلَّى عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ اللهَ قَالَ: «اتَّقُوا الله وَاعْدِلُوا فَإِنَّكُمْ تَعِيبُونَ عَلَى قَوْم لَا يَعْدِلُونَ»(٣).

١٥ - عَنْ مُعَلَّى بْنِ خُنَيْسٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِا ٓ قَالَ: ﴿إِنَّ أَشَدَّ النَّاسِ حَسْرَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنْ وَصَفَ عَدْلًا ثُمَّ عَمِلَ بِغَيْرِهِ ۗ (٤).

#### اجتناب السيئات:

إذا طهر الفؤاد من الفواحش الباطنة (كالعصبية والكبر)، سهل على صاحبه اجتناب كثير من السيئات. إلا أن شهوات البشر المحرمة قد تدعوه إلى الخطايا، فعليه أن يكون على حذر شديد، وليكن واعظاً لنفسه مراقباً لفعالها مستعيناً بالله عليها. وفي السنة الشريفة مواعظ لو وعاها القلب ساعدته بإذن الله على ترك المحرمات، وها نحن نتلو معاً بعضها:

١ - عَنْ يُونُسَ رَفَعَهُ قَالَ: «قَالَ أَمِيرُ الْمؤْمِنِينَ عَلَيْتَ إِذَ لَا وَجَعَ أَوْجَعُ لِلْقُلُوبِ مِنَ الذُّنُوبِ وَلَا خَوْفَ أَشَدُّ مِنَ المَوْتِ وَكَفَى بِهَا سَلَفَ تَفَكُّراً وَكَفَى بِالمَوْتِ وَاعِظاً» (٥٠).

٢ - عَـنْ أَبِي عَمْرِ و المُدَائِنِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتِ فَالَ: «سَـمِعْتُهُ عَلِيَتِ يَقُولُ: كَانَ أَبِي يَقُولُ: كَانَ أَبِي عَمْرِ الله عَلِيثِ فَالَ: «سَـمِعْتُهُ عَلَى الْعَبْدِ بِنِعْمَةٍ فَيَسْـلُبَهَا إِيَّاهُ حَتَّى يُحْدِثَ الْعَبْدُ بِنِعْمَةٍ فَيَسْـلُبَهَا إِيَّاهُ حَتَّى يُحْدِثَ الْعَبْدُ فَيُسْلُبَهَا إِيَّاهُ حَتَّى يُحْدِثَ الْعَبْدُ فَيَسْلُبَهَا إِيَّاهُ حَتَّى يُحْدِثَ الْعَبْدُ فَيَسْلُمَ وَاللَّهُ عَلَى النَّعْمَةُ فَيَسْلُمَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ لَكُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُ ال

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٩٣.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٩٥.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٠٣.

أجِكام الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر

٣- عَنْ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْتِهِ قَالَ: «الذُّنُوبُ كُلُّهَا شَـدِيدَةٌ وَأَشَـدُّهَا مَا نَبَتَ عَلَيْهِ اللَّحْمُ وَالدَّمُ لِأَنَّهُ إِمَّا مَرْحُومٌ وَإِمَّا مُعَذَّبُ وَالْجُنَّةُ لَا يَدْخُلُهَا إِلَّا طَيِّبٌ»(١).

٤ - عَنْ مِسْمَع عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: إِنَّ الْعَبْدَ لَيُحْبَسُ عَلَى ذَنْ بِ مِنْ ذُنُوبِهِ مِائَةَ عَام وَإِنَّهُ لَيَنْظُرُ إِلَى أَزْوَاجِهِ فِي الجَنَّةِ يَتَنَعَّمْنَ »(٢).

٥ - عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَ لِذَ يَقُولُ: إِذَا أَذْنَبَ الرَّجُلُ خَرَجَ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةٌ سَوْدَاءُ فَإِنْ تَابَ انْمَحَتْ وَإِنْ زَادَ زَادَتْ حَتَّى تَغْلِبَ عَلَى قَلْبِهِ فَلَا يُفْلِحُ بَعْدَهَا أَبَداً» (٣).

٦ - عَنِ ابْنِ فَضَّالٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ قَالَ: «إِنَّ الرَّجُلَ يُذْنِبُ الذَّنْبَ فَيُحْرَمُ صَلَاةَ اللَّيْلِ وَإِنَّ الْعَمَلَ السَّيِّعَ أَسْرَعُ فِي صَاحِبِهِ مِنَ السِّكِّينِ فِي اللَّحْمِ» (١٠).

٧- عَنِ ابْنِ بُكَيْرِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ قَالَ: «مَنْ هَمَّ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يَعْمَلُهَا فَإِنَّهُ رُبَّمَا عَمِلَ الْعَبْدُ السَّيِّئَةَ فَيَرَاهُ الرَّبُّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فَيَقُولُ: وَعِزَّتِي وَجَلَالِي لَا أَغْفِرُ لَكَ بَعْدَ ذَلِكَ أَبَداً» (٥٠).

٨- عَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ هِلَالِ الشَّامِيِّ قَالَ: «سَمِعْتُ الرِّضَا عَلَيَّ إِذْ يَقُولُ: كُلَّمَ أَحْدَثَ الْعِبَادُ
 مِنَ الذَّنُوبِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَعْمَلُونَ أُحْدِثَ لَهُمْ مِنَ الْبَلَاءِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَعْرِفُونَ »(١).

9 - عَنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَ اللهُ عَلَيَ اللهُ وَالذُّنُوبَ وَحَذِّرْهَا شِيعَتَنَا فَوَ اللهُ مَا هِيَ إِلَى أَحَدٍ أَسْرَعَ مِنْهَا إِلَيْكُمْ إِنَّ أَحَدَكُمْ لَتُصِيبُهُ الْمُعَرَّةُ مِنَ السُّلْطَانِ وَمَا ذَاكَ إِلّا بِذُنُوبِهِ وَإِنَّهُ لَيُحْبَسُ عَنْهُ الرِّزْقُ وَمَا هُوَ إِلّا بِذُنُوبِهِ وَإِنَّهُ لَيُحْبَسُ عَنْهُ الرِّزْقُ وَمَا هُوَ إِلّا بِذُنُوبِهِ وَإِنَّهُ لَيُصْبِدُهُ السُّفُمْ وَمَا ذَاكَ إِلّا بِذُنُوبِهِ حَتَّى يَقُولَ مَنْ حَضَرَهُ لَقَدْ غُمَّ بِالمُوْتِ. وَمَا ذَاكَ إِلّا بِذُنُوبِهِ حَتَّى يَقُولَ مَنْ حَضَرَهُ لَقَدْ غُمَّ بِالمُوْتِ.

فَلَّ إِنَّ مَا قَدْ دَخَلَنِي، قَالَ عَلَيْتَ ﴿ اَ تَدْرِي لِمَ ذَاكَ؟. قُلْتُ: لَا.

قَالَ عَلِيَكُلِاذِ: ذَاكَ وَالله إِنَّكُمْ لَا تُؤَاخَذُونَ بِهَا فِي الْآخِرَةِ وَعُجِّلَتْ لَكُمْ فِي الدُّنْيَا»(٧).

• ١ - عَنْ أَبِي أُسَامَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِا قَالَ: «سَمِعْتُهُ عَلَيْتَ لِا يَقُولُ: تَعَوَّذُوا بِالله مِنْ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥١، ص٢٩٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٠٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٠٢.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٠٣.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٥٠٣.

٩٠٠ أحكامُ العِبَ اداتِ

سَطَوَاتِ الله بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ. قُلْتُ: وَمَا سَطَوَاتُ الله؟. قَالَ عَلِيتَكِرْ: الْأَخْذُ عَلَى المُعَاصِي ١٠٠٠.

١١ - عَـنْ عَمْـرِو بْنِ عُثْـهَانَ عَنْ رَجُلِ عَنْ أَبِي الْحَسَـنِ عَلَيَـُكِلِا ۚ قَالَ: «حَـقٌّ عَلَى الله أَنْ لَا يُعْصَى فِي دَارٍ إِلَّا أَضْحَاهَا لِلشَّمْسِ حَتَّى تُطَهِّرَهَا»(٢).

١٢ – عَنِ الْمُيْثَمِ بْنِ وَاقِدِ الْجُزَرِيِّ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبًا عَبْدِ الله عَلَيَّ لِهِ وَأَوْحَى إِلَيْهِ أَنْ قُلْ لِقَوْمِكَ: إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِ قَرْيَةٍ وَلَا نَاسِ كَانُوا عَلَى طَاعَتِي فَأَصَابَهُمْ فِيهَا سَرَّاءُ فَتَحَوَّلُوا عَمَّا أُحِبُّ إِلَى مَا أَكْرَهُ، إِلَّا ثَحَوَّلْتُ هُمْ عَمَّا يُحِبُّونً إِلَى مَا يَكْرَهُ وِنَ وَلَيْسَ مِنْ أَهْلِ قَرْيَةٍ وَلَا أَهْلِ بَيْتٍ كَانُوا عَلَى مَعْصِيَتِي فَأَصَابَهُمْ فِيهَا ضَرَّاءُ فَتَحَوَّلُوا يَكُرُهُ وَلَا أَهْلِ بَيْتٍ كَانُوا عَلَى مَعْصِيَتِي فَأَصَابَهُمْ فِيهَا ضَرَّاءُ فَتَحَوَّلُوا عَلَى مَا أُحِبُّ إِلَى مَا أُحِبُّ فِيهَا ضَرَّاءُ فَتَحَوَّلُوا عَلَى مَا أُحِبُّ إِلَى مَا أُحِبُ أَهُل مَا يُعْرِي سَبَقَتْ عَلَى مَا يُعْرِي فَقُلْ هُمْ: لَا يَتَعَوَّلُوا مُعَانِدِينَ عَضَبِي فَلَا تَقْنُولُوا مِنْ رَحْمَتِي فَإِنَّهُ لَا يَتَعَاظُمُ عِنْدِي ذَنْكُ فَوْرُهُ ، وَقُلْ هُمْ: لَا يَتَعَرَّضُوا مُعَانِدِينَ لِسَخَطِي وَلَا يَسْعَوْهُ إِلَى مَا شَيْءٌ مِنْ خَلْقِي """.

١٣ - عَنْ مَرْوَانَ بْنِ مُسْلِم عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِا عَنْ رَسُولِ الله وَ الله عَنْ رَسُولِ الله وَ الله عَنْ رَسُولِ الله وَ الله وَ الله عَنْ رَسُولِ الله وَ الله عَنْ وَاللهُ عَنْ وَاللهُ عَنْ وَاللهُ عَنْ وَاللهُ عَنْ وَاللهُ عَنْ وَاللهُ إِلَى غَيْرِي، وَأَيُّمَا عَبْدٍ عَصَانِي وَكَلْتُهُ إِلَى نَفْسِهِ، ثُمَّ أَبَالِ فِي أَيِّ وَادٍ هَلَكَ (٤٠).

١٤ - عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرٍ عَمَّنْ سَمِعَ أَبَا عَبْدِ الله الصَّادِقَ عَلِيَكُلا يَقُولُ: «مَا أَحَبَّ الله مَنْ عَصَاهُ(٥). ثُمَّ مَتَلَّل:

تَعْصِي الْإِلَهُ وَأَنْتَ تُظْهِرُ حُبَّهُ هَذَا مُحَالٌ فِي الْفِعَالِ بَدِيعُ لَوْ كَانَ حُبُّكَ صَادِقاً لَأَطَعْتَهُ إِنَّ المُحِبَّ لِمَنْ يُحِبُّ مُطِيع

٥١ - رُوِيَ عَـنْ أَمِـرِ الْمُؤْمِنِينَ أَنَّهُ قَالَ عَلَيْكِلِرِّ - فِي بَعْضِ الْأَعْيَادِ-: «إِنَّمَا هُوَ عِيدٌ لَمِنْ قَبِلَ اللهُ صِيَامَهُ وَشَكَرَ قِيَامَهُ وَكُلُّ يَوْمَ لَا تَعْصِي الله فِيهِ فَهُوَ يَوْمُ عِيدٍ» (٦).

١٦ - عَنْ حَمْزَةَ بْنِ حُمْرَانَ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْتَلاِزِ قَالَ: «الجُنَّةُ مَحْفُوفَةٌ بِالْمُكَارِهِ وَالصَّبْرِ، فَمَنْ صَبَرَ عَلَى الْمُكَارِهِ فِي الدُّنْيَا دَخَلَ الجُنَّةَ، وَجَهَنَّمُ مَحْفُوفَةٌ بِاللَّذَّاتِ وَالشَّهَوَاتِ فَمَنْ أَعْطَى نَفْسَهُ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٥٠٣.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٠٦.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٣٥.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٠٨.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٠٨.

١٧ - عَنْ أَبِي أُسَامَةَ زَيْدِ الشَّحَّامِ قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيَّ إِذَ: اتَّقُوا المُحَقَّرَاتِ مِنَ النَّنُوبِ فَإِنَّهَا لَا تُغْفَرُ. قُلْتُ: وَمَا المُحَقَّرَاتُ؟.

قَالَ عَلِيَكُ : الرَّجُلُ يُذْنِبُ الذَّنْبَ فَيَقُولُ: طُوبَى لِي إِنْ لَمْ يَكُنْ لِي غَيْرُ ذَلِكَ »(٢).

١٨ - عَـنْ زِيَادٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْكَ إِنَّ رَسُـولَ الله عَنْ زَيَادٍ قَالَ بِأَرْضٍ قَرْعَاءَ، فَقَالَ الله عَلَيْكَ إِنَّ رَسُـولَ الله عَنْ رَبَّا وَسُولَ الله نَحْنُ بِأَرْضٍ قَرْعَاءَ مَا بِهَا مِنْ حَطَّبٍ!.

فَقَالَ ﷺ: فَلْيَأْتِ كُلُّ إِنْسَانِ بِهَا قَدَرَ عَلَيْهِ. فَجَاءُوا بِهِ حَتَّى رَمَوْا بَيْنَ يَدَيْهِ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضِ، فَقَالَ رَسُولُ الله ﷺ: هَكَذَا تَجْتَمِعُ الذُّنُوبُ.

ثُمَّ قَالَ عَلَيْ اللَّهُ وَالْمُحَقَّرَاتِ مِنَ الذَّنُوبِ فَإِنَّ لِكُلِّ شَيْءٍ طَالِباً أَلَا وَإِنَّ طَالِبَهَا يَكْتُبُ (مَا قَدَّمُواْ وَءَاثَرَهُمُ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مُّبِينٍ (٥٠) (١٠).

١٩ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ الرَّضِيُّ فِي (نَهْجِ الْبَلَاغَةِ) عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَلَا ِ أَنَّهُ قَالَ: «أَشَدُّ الذُّنُوبِ مَا اسْتَهَانَ بِهِ صَاحِبُهُ»(٥).

#### اجتناب الكبائر من الذنوب:

الورع عن محارم الله، من أعظم الجهاد مع النفس، وبالذات اجتناب الكبائر من الذنوب، والتي أوعد الله عليها النار في كتابه. وعلى المسلم أن يعتصم بالله سبحانه ويجتهد في

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة يس، آية: ١٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٠١٦.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣١٢.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣١٣.

اجتناب الكبائر من الذنوب، وقد جاء في الحديث:

١ - عَنِ الْفَضْلِ بْنِ شَاذَانَ عَنِ الإَمَامِ الرِّضَا عَلِيَكُ قَالَ: «مَنْ أَقَرَّ بِالتَّوْحِيدِ وَنَفَى التَّشْبِية.. إِلَى أَنْ قَالَ عَلِيَكُ ذَ وَأَقَرَّ بِالرَّجْعَةِ بِالْيَقِينِ وَاجْتَنَبَ الْكَبَائِرَ فَهُوَ مُؤْمِنٌ حَقّاً وَهُوَ مِنْ شِيعَتِنَا أَهْلَ الْبَيْتِ» (١).

٢- عَنِ الْحُسَنِ بْنِ زِيَادٍ الْعَطَّارِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيِّةِ - فِي حَدِيثٍ - قَالَ: «قَدْ سَمَّى اللهُ الْمُؤْمِنِينَ بِالْعَمَلِ الصَّالِحِ مُؤْمِنِينَ، وَلَمْ يُسَمِّ مَنْ رَكِبَ الْكَبَائِرَ، وَمَا وَعَدَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهِ النَّارَ مُؤْمِنِينَ فِي قُرْآنٍ، وَلَا أَثْرٍ وَلَا نُسَمِّهِمْ بِالْإِيمَانِ بَعْدَ ذَلِكَ الْفِعْلِ» (٢).

٣- قَالَ ابْنِ مَحْبُوبٍ: «كَتَبَ مَعِي بَعْضُ أَصْحَابِنَا إِلَى أَبِي الْحَسَنِ عَلَيْكَ إِنَّ يَسْأَلُهُ عَنِ الْكَبَائِرِ كَمْ هِيَ وَمَا هِيَ؟.

فَكَتَبَ عَلَيْ الْكَبَائِرُ: الْكَبَائِرُ مَنِ اجْتَنَبَ مَا وَعَدَ اللهُ عَلَيْهِ النَّارَ كَفَّرَ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ إِذَا كَانَ مُؤْمِناً وَالسَّبْعُ اللُوجِبَاتُ قَتْلُ النَّفْسِ الحُرَامِ، وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ، وَأَكْلُ الرِّبَا، وَالتَّعَرُّبُ بَعْدَ الْهِجْرَةِ، وَقَذْفُ المُحْصَنَةِ، وَأَكْلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَالْفِرَارُ مِنَ الزَّحْفِ» (٣٠).

٤ - عَنْ عَبْدِ الْعَظِيم بْنِ عَبْدِ الله الْحَسَنِيِّ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو جَعْفَرِ الشَّانِي عَلِيَلاِ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبِي يَقُولُ سَمِعْتُ أَبِي مُوسَى بْنَ جَعْفَر عِينَ يَقُولُ: دَخَلَ عَمْرُو بْنُ عُبَيْدٍ عَلَى أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَئِلا فَلَيَ الله عَلِيَئِلا فَلَيَ الله عَلِيَئِلا فَلَا الله عَلِيئِلا فَلَا أَبُو عَبْدِ الله عَلِيئِلا مَا أَسْكَتَكَ!.

قَالَ: أُحِبُّ أَنْ أَعْرِفَ الْكَبَائِرَ مِنْ كِتَابِ الله عَزَّ وَجَلَّ.

فَقَالَ عَلَيْكِ : نَعَمْ يَا عَمْرُو أَكْبَرُ الْكَبَائِرِ الْإِشْرَاكُ بِالله يَقُولُ اللهُ: ﴿مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَكَلّا يَقُولُ: ﴿فَلاَ يَأْمُنُ مَكُرِ اللهُ لَإِنَّ اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿فَلَا يَأْمَنُ مَكُرِ اللهُ لَإِنَّ اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿فَلَا يَأْمَنُ مَكُر اللّهُ لَإِنَّ اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿فَلَا يَأْمَنُ مَكُر اللّهُ لَإِنَّ اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿فَلَا يَأْمَنُ مَكُر اللّهُ لَا أَلْقَوْمُ ٱللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿فَلَا يَأْمِنُ مَكُر اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ وَكُلّ يَقُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَا عَلَا

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣١٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥١، ص١٧٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٥١، ص١١٨.

<sup>(</sup>٤) سورة النجم، آية: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة، آية: ٧٢.

<sup>(</sup>٦) سورة يوسف، آية: ٨٧.

<sup>(</sup>٧) سورة الأعراف، آية: ٩٩.

أجِكام الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر

وَمِنْهَا عُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ لِأَنَّ الله سُبْحَانَهُ جَعَلَ الْعَاقَّ جَبَّاراً شَقِيًّا، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالحَقِّ لِأَنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ فَجَ زَآوُهُۥ جَهَ نَمُ خَلِدًا فِهَا ﴾ (١) إلى آخِرِ الآيْدةِ. وَقَدْفُ المُحْصَنَةِ لِأَنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ لَمِنُواْ فِ ٱلدُّنِيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَمُمُ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ (١)، وَأَكُلُ مَالِ الْيَتِيمِ لِأَنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمُ نَازًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ (١).

وَالْفِرَارُ مِنَ الزَّحْفِ لِأَنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَبِذِ دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يُولِهِمْ يَوْمَبِذِ دُبُرَهُۥ إِلَّا مُتَحَرِّفًا لِقِنَالٍ اللهِ وَمَأْوَلهُ جَهَنَّمُ وَبِثَسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (١).

وَأَكُلُ الرِّبَا لِأَنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَوْ الْا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطُنُ مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اَشْتَرَىٰهُ مَا لَهُ وَ فَا لَنَّ مِنَ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اَشْتَرَىٰهُ مَا لَهُ وَفِي اللهِ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ اللهِ عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴿ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ال

وَالْيَمِينُ الْغَمُوسُ الْفَاجِرَةُ لِأَنَّ الله عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشُتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللّهِ وَأَيْمَنِهِمْ ثَمَنَا قَلِيلًا أُولَئِكِ كَ لَاخَلَقَ لَهُمْ فِي ٱلْاَخِرَةِ ﴾ (١٠). وَالْغُلُونُ لَإِنَّ الله عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَغْلُلُ وَمَا قَلِيلًا أُولَئِكِ لَا يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَغْلُلُ يَأْنُ الله عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَغْلُلُ يَلُونُ الله عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَكُنْ الله عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَكُنْ الله عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَكُنْ الله عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَكُنُهُمُ وَطُهُورُهُمُ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَكُنُهُمُ وَلَهُ مُ وَجُلُومُ مَا فَإِنَ لَهُ وَكُلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَكُنُ لَا اللّهُ عَا فَإِنَّ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَكُنُهُمُ وَلُهُ مِن يَكُنُهُمُ وَلَهُ مِنْ اللّهُ عَالَمُ اللّهُ عَنْ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَكُنُهُمُ وَلُولُ اللّهُ عَا فَإِنَّ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَكُنُ مَا فَإِنَا لَهُ عَنْ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمُ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ وَمَن يَكُنُونُ مِن يَكُنُونُ مِن يَكُنُهُ مُ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ وَجَلّ يَقُولُ: ﴿ وَمَا لَا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنَ وَجَلّ يَقُولُ اللّهُ عَنْ وَكُلُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ وَكُلّ يَقُولُ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَالُهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَ

وَشُرْبُ الخَمْرِ لِأَنَّ اللهِ عَزَّ وَجَلَّ نَهَى عَنْهَا كَمَا نَهَى عَنْ عِبَادَةِ الْأَوْثَانِ وَتَرْكُ الصَّلَاةِ مُتَعَمِّداً أَوْ شَيْئاً مِمَّا فَرَضَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لِأَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ مُتَعَمِّداً فَقَدْ بَرِئَ مِنْ أَوْ شَيْئاً مِمَّا فَرَضَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ لَمُمُ اللَّعَهْدِ وَقَطِيعَةُ الرَّحِم لِأَنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ لَمُمُ اللَّعَهْدِ وَقَطِيعَةُ الرَّحِم لِلْأَنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: ﴿ لَمُمُ اللَّعَنْ لَهُ وَلَمُ مُنْ

<sup>(</sup>١) سورة النساء، آية: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، آية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، آية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال، آية: ١٦.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، آية: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، آية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٧) سورة الفرقان، آية: ٦٨-٦٩.

<sup>(</sup>٨) سورة آل عمران، آية: ٧٧.

<sup>(</sup>٩) سورة آل عمران، آية: ١٦١.

<sup>(</sup>۱۰) سورة التوبة، آية: ۳٥.

<sup>(</sup>١١) سورة البقرة، آية: ٢٨٣.

قَالَ فَخَرَجَ عَمْـرٌ و وَلَهُ صُرَاخٌ مِنْ بُكَائِهِ وَهُـوَ يَقُولُ: هَلَكَ مَنْ قَالَ بِرَأْيِـهِ وَنَازَعَكُمْ فِي الْفَضْل وَالْعِلْم »(٢).

٥- عَنْ أَبِي بَصِيرِ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَكَ لِهُ وَالله لَا يَقْبَلُ اللهُ شَدِينًا مِنْ طَاعَتِهِ عَلَى الْإِصْرَارِ عَلَى شَيْءٍ مِنْ مَعَاصِيهِ»(٣).

٦ - عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: مِنْ عَلَامَاتِ الشَّقَاءِ جُمُودُ الْعَيْنِ وَقَسْوَةُ الْقَلْبِ وَشِدَّةُ الْحِرْصِ فِي طَلَبِ الدُّنْيَا وَالْإِصْرَارُ عَلَى الذَّنْبِ»(٤).

٧- عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ ۖ قَالَ: «لَا صَغِيرَةَ مَعَ الْإِصْرَارِ وَلَا كَبِيرَةَ مَعَ الْإِصْرَارِ وَلَا كَبِيرَةَ مَعَ الْإِصْرَارِ وَلَا كَبِيرَةَ مَعَ الْإِصْرَارِ وَلَا كَبِيرَةَ مَعَ الْإِصْرَارِ وَلَا كَبِيرَةَ

٨- عَنْ جَابِرِ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَيْسَكِرِ فِي قَوْلِ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَكَ مَا فَعَكُواْ وَهُمْ يَعَلَمُونَ ﴾ (١) قَالَ عَلَيَكِرِ: الإصْرَارُ أَنْ يُذْنِبَ الذَّنْبَ فَلاَ يَسْتَغْفِرَ اللهُ وَلاَ يَحُدِّثَ نَفْسَهُ بِالتَّوْبَةِ فَذَلِكَ الْإِصْرَارُ » (٧).

## دواعي الذنب وأسبابه:

وللذنب بواعثه وأسبابه، فمن أراد اجتناب الذنوب فعليه أن يتتبع تلك الأسباب فيقلعها. فمنها؛ الحرص والحسد والكبر والتعصب. ومنها؛ حب الدنيا وزينتها، وحب الرئاسة وفخرها، وحب الطعام ولذته، وحب النوم وغفلته، وحب النساء وشهواته، وحب الراحة. ومنها؛ الاستئثار والأنانية. تعالوا نستمع إلى السنة الشريفة وهي تنصحنا في هذا الأمر:

١ - عَنْ أَبِي بَصِيرٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله الصَّادِقُ عَلِيَكُلِرِ: أُصُولُ الْكُفْرِ ثَلَاثَةُ: الحُرْصُ

<sup>(</sup>١) سورة الرعد، آية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢١٨.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج٥١، ص٣٣٧.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران، آية: ١٣٥.

<sup>(</sup>V) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٣٨.

٢ - رُوِيَ عَـنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ اللهِ عَالَى: (قَالَ النَّبِيُّ النَّبِيُّ الْكُفْرِ أَرْبَعَةُ: الرَّغْبَةُ
 وَالرَّهْبَةُ وَالسَّخَطُ وَالْغَضَبُ (٢).

٣- عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُا قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله اللَّهُ الوَّ أَوَّلَ مَا عُصِيَ اللهُ بِهِ سِتَّةٌ: حُبُّ الدُّنْيَا، وَحُبُّ الرِّئَاسَةِ، وَحُبُّ الطَّعَامِ، وَحُبُّ النَّوْمِ، وَحُبُّ الرَّاحَةِ، وَحُبُّ النَّعَامِ» (٣).

٤ - عَنْ سُلَيْم بْنِ قَيْسٍ الْهِلَالِيِّ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَكُورٌ قَالَ: «بُنِيَ الْكُفْرُ عَلَى أَرْبَعِ دَعَائِمَ: الْفِسْقِ، وَالْغُلُوِّ، وَالشَّكُ، وَالشَّبْهَةِ.

وَالْفِسْقُ عَلَى أَرْبَعِ شُعَبٍ: عَلَى الْجُفَاءِ وَالْعَمَى وَالْغَفْلَةِ وَالْعُتُوِّ.

وَالْغُلُوُّ عَلَى أَرْبَع شُعَبٍ: عَلَى التَّعَمُّقِ بِالرَّأْيِ، وَالتَّنَازُع فِيهِ. وَالزَّيْغ وَالشِّقَاقِ.

وَالشَّكُّ عَلَى أَرْبَع شُعَبٍ: عَلَى الْمِرْيَةِ وَالْهُوَى وَالتَّرَدُّدِ وَالْاسْتِسْلَام.

وَالشُّبْهَةُ عَلَى أَرْبَعِ شُعَبٍ: إِعْجَابٍ بِالزِّينَةِ، وَتَسْوِيلِ النَّفْسِ، وَتَأَوُّلِ الْعِوَجِ، وَلَبْسِ الْحُقِّ لْبَاطِلِ.

وَالنِّفَاقُ عَلَى أَرْبَعِ دَعَائِمَ: عَلَى الْهُوَى، وَالْهُوَيْنَا، وَالْحِفِيظَةِ وَالطَّمَع.

وَاهُوَى عَلَى أَرْبَعُ شُعَبٍ: عَلَى الْبَغْيِ وَالْعُدُوانِ، وَالشَّهْوَةِ وَالطُّغْيَانِ.

وَاهُوَيْنَا عَلَى أَرْبَع شُعَبٍ: عَلَى الْغِرَّةِ وَالْأَمَلِ وَالْهِينَةِ وَالْمَاطَلَةِ.

وَالْحَفِيظَةُ عَلَى أَرْبَع شُعَبِ: عَلَى الْكِبْرِ وَالْفَخْرِ وَالْحُمِيَّةِ وَالْعَصَبِيَّةِ.

وَالطَّمَعُ عَلَى أَرْبَعِ شُعَبٍ: الْفَرَحِ وَالْمَرِحِ وَاللَّجَاجَةِ وَالتَّكَاثُرِ  $(^{(1)})$ .

٥ - عَنِ الْحَارِثِ بْنِ الْمُغِيرَةِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَكِيرِ قَالَ: «سِتَّةٌ لَا تَكُونُ فِي الْمُؤْمِنِ: الْعُسْرُ وَالنَّكَدُ وَاللَّجَاجَةُ وَالْكَذِبُ وَالْحَسَدُ وَالْبَغْيُ»(٥).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٣٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٤٩.

٦ - عَنْ مُعَمَّرِ بْنِ خَلَّادٍ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ عَلَيْتَلِا ﴿ أَنَّهُ ذَكَرَ رَجُلًا فَقَالَ: إِنَّهُ يُحِبُّ الرِّئَاسَةَ. فَقَالَ عَلَيْتَلِا: مَا ذِئْبَانِ ضَارِيَانِ فِي خَنَمِ قَدْ تَفَرَّقَ رِعَاؤُهَا بِأَضَرَّ فِي دِينِ الْمُسْلِمِ مِنَ الرِّئَاسَةِ»(١).

٧- عَنْ جُوَيْرِيَةَ بْنِ مُسْهِرٍ قَالَ: «اشْتَدَدْتُ خَلْفَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَكُورَ فَقَالَ: يَا جُوَيْرِيَةُ إِنَّهُ لَمْ يَهْلِكُ هَوُ لَاءِ الْحُمْقَى إِلَّا بِخَفْقِ النِّعَالِ خَلْفَهُمْ»(٢).

٨ - عَنْ أَبِي الرَّبِيعِ الشَّامِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْ قَالَ لِي: «يَا أَبَا الرَّبِيعِ لَا تَطْلُبَنَّ الرِّئَاسَةَ
 وَلَا تَكُنْ ذَنَباً وَلَا تَأْكُلِ النَّاسَ بِنَا فَيُفْقِرَكَ اللهُ (٣).

# خصال الشر وآثارها في الدنيا:

الخصال الذميمة تورث حياة نكدة، ولكل خصلة آثار معينة على حياة الفرد أو المجتمع، وقد حذرت النصوص من آثار الذنوب وجاء في بعضها:

١ - عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ عَنِ النَّبِيِّ النَّبِيِّ أَنَّهُ قَالَ - فِي حَجَّةِ الْوَدَاعِ - : «إِنَّ مِنْ أَشْرَاطِ الْقِيَامَةِ إِضَاعَةَ الصَّلَاةِ وَاتِّبَاعَ الشَّهَوَاتِ وَالْمُيْلَ مَعَ الْأَهْوَاءِ وَتَعْظِيمَ اللَّالِ وَبَيْعَ اللَّانْيَا بِالدِّينِ فَعِنْدَهَا يُذَابُ قَلْبُ اللَّهِ مِنَ اللَّنْكِرِ فَلا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُغَيِّرُهُ.
 يُذَابُ قَلْبُ اللَّوْمِنِ فِي جَوْفِهِ كَمَا يُذَابُ الْمُلْحُ فِي اللَّاءِ مِمَّا يَرَى مِنَ المُنْكَرِ فَلا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُغَيِّرُهُ.

ثُمَّ قَالَ عَنْدَهَا يَكُونُ المُنْكَرُ مَعْرُوفاً وَالمُعْرُوفُ مُنْكَراً وَيُؤَمَّنُ الْحَاثِنُ وَيُخَوَّنُ الْأَمِينُ وَيُخَوَّنُ الْمُعْرُوفَ وَيُكَوَّنُ الْخَاثِنُ وَيُخَوَّنُ الْأَمِينُ وَيُصَدَّقُ الْمَاءِ وَمُشَاوَرَةُ الْأَمِينُ وَيُصَدَّقُ الْمَاءِ وَقُعْدَهَا إِمَارَةُ النِّسَاءِ وَمُشَاوَرَةُ الْأَمِينُ وَيُكُونُ الْكَذِبُ ظَرْفاً وَالدَّكَاةُ مَعْرَماً وَالْفَيْءُ مَعْنَا وَيَجُفُو الْإَمَاءِ وَقُعُودُ الصَّبْيَانِ عَلَى المُنَابِرِ وَيَكُونُ الْكَذِبُ ظَرْفاً وَالدَّكَاةُ مَعْرَماً وَالْفَيْءُ مَعْنَا وَيَجْفُو الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ وَيَبَرُّ صَدِيقَهُ.

ثُمَّ قَالَ عَلَى الجُّارِيَةِ فِي بَيْتِ أَهْلِهَا وَيَشَّبَهُ الرِّجَالُ بِالرِّجَالِ وَالنِّسَاءُ بِالنِّبَاءِ وَيُغَارُ عَلَى الْغِلْمَانِ وَالْنَسَاءُ بِالنِّسَاءُ بِالنِّسَاءُ بِالنِّسَاءُ بِالنِّسَاءُ بِالرِّجَالِ وَيَرْ كَبْنَ ذَوَاتُ الْفُرُوجِ يُغَارُ عَلَى الجُّارِيَةِ فِي بَيْتِ أَهْلِهَا وَيَشَّبَهُ الرِّجَالُ بِالنِّسَاءِ وَالنِّسَاءُ بِالرِّجَالِ وَيَرْ كَبْنَ ذَوَاتُ الْفُرُوجِ السُّرُوجَ فَعَلَيْهِمْ مِنْ أُمَّتِي لَعْنَةُ الله. ثُمَّ قَالَ عَلَيْهِ وَيَلْبَسُونَ الْمُسَاجِدُ كَمَا تُزَخْرَفُ اللَّسَاءُ فَوَالْقُلُوبُ مُتَبَاغِضَةٌ الْبِيعُ وَالْأَلْسُنُ كُنْتَلِيْسُ وَثَحَلَى المُصَاحِفُ وَتَطُولُ المُنَارَاتُ وَتَكْثُرُ الصَّفُوفُ وَالْقُلُوبُ مُتَبَاغِضَةٌ وَالْأَلْسُنُ كُنْتَلِفَةٌ. ثُمَّ قَالَ عَنْدَ ذَلِكَ تَحَلَّى ذُكُورُ أُمَّتِي بِالذَّهَبِ وَيَلْبَسُونَ الحُرِيرَ وَالدِّيبَاجَ وَالْأَلْسُنُ كُنْتَلِفَةٌ. ثُمَّ قَالَ عَنْدَ ذَلِكَ تَحَلَّى ذُكُورُ أُمَّتِي بِالذَّهَبِ وَيَلْبَسُونَ الحُرِيرَ وَالدِّيبَاجَ وَالرِّشَا وَيَتَعَامَلُونَ بِالْغِيبَةِ وَالرِّشَا وَيَتَعَامَلُونَ بِالْغِيبَةِ وَالرِّشَا وَيُوضَعُ الدِّينُ وَتُرْفَعُ الدُّيْنِ.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٠٥٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص١٥٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٥٥.

ثُمَّ قَالَ عَنْدَهَا يَكُثُرُ الطَّلَاقُ فَلَا يُقَامُ للله حَدُّ وَلَنْ يَضُرَّ الله شَيْئاً. ثُمَّ قَالَ عَنْدَهَا تَظْهَرُ الْقَيْنَاتُ وَالْمُعَازِفُ وَتَلِيهِمْ شِرَارُ أُمَّتِي. ثُمَّ قَالَ عَنْدَهَا حَجُّ أَغْنِيَاءِ أُمَّتِي لِلنَّرْهَةِ وَيَحُجُّ أَوْسَاطُهَا لِلتِّجَارَةِ وَيَحُجُّ فَقَرَاؤُهُمْ لِلرِّيَاءِ وَالسُّمْعَةِ فَعِنْدَهَا يَكُونُ أَقُوامُ يَتَعَلَّمُونَ النُّرْهَةِ وَيَحُجُّ أَوْسَاطُهَا لِلتِّجَارَةِ وَيَحُجُّ فَقَرَاؤُهُمْ لِلرِّيَاءِ وَالسُّمْعَةِ فَعِنْدَهَا يَكُونُ أَقُوامُ يَتَعَلَّمُونَ النَّوْمَ لَعَيْرِ الله وَيَكُونُ أَوْلَادُ الزِّنَا يَتَعَلَّمُونَ الْقُرْآنِ لِغَيْرِ الله وَيَكُثُونَ أَوْلَادُ الزِّنَا يَتَغَنَّوْنَ بِالْقُرْآنِ وَيَتَهَافَتُونَ بِالدُّنْيَا.

ثُمَّ قَالَ ﷺ: وَذَلِكَ إِذَا انْتُهِكَتِ الْمُحَارِمُ وَاكْتُسِبَ الْمَآثِمُ وَتَسَلَّطُ الْأَشْرَارُ عَلَى الْأَخْيَارِ وَيَفْشُو الْكَارِفَ وَيَفْشُو الْفَاقَةُ وَيَتَبَاهَوْنَ فِي النَّاسِ وَيَسْتَحْسِنُونَ الْكُوبَةَ وَالْمُعَازِفَ وَيَفْشُو الْأَمْرُ بِالمُعْرُوفِ وَالنَّهْيُ عَنِ الْمُنْكَرِ..

إِلَى أَنْ قَالَ عَلَيْكَ : فَأُولَئِكَ يُدْعَوْنَ فِي مَلَكُوتِ السَّمَاءِ الْأَرْجَاسَ الْأَنْجَاسَ (١١).

٢ - عَنْ سَعِيدِ بْنِ عِلَاقَةَ قَالَ: «سَمِعْتُ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عَيْكِلا يَقُولُ: تَرْكُ نَسْجِ الْعَنْكَبُوتِ فِي الْبَيْتِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالْبَوْلُ فِي الْجُمَّامِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالْأَكُلُ عَلَى الْجُنَابَةِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالتَّخَلُّلُ عَلَى الْجُنَابَةِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالتَّخَلُّلُ عَلَى الْجُنَابَةِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالتَّخَلُّلُ وَالْتَعْمُ بَيْنَ وَالْمَيْتِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالنَّوْمُ بَيْنَ وَالْمَيْتِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالْمَيْتِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالنَّوْمُ بَيْنَ الْعَشَاءَيْنِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالنَّوْمُ بَيْنَ الْعَشَرَ، وَالنَّوْمُ الْفَقْرَ، وَالنَّوْمُ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَاعْتِيَادُ الْكَذِبِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالْقَوْرَ، وَالنَّوْمُ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَاعْتِيَادُ الْكَذِبِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَالنَّوْمُ وَبُلُ الْفَقْرَ، وَرَدُّ السَّائِلِ الذَّكِرِ بِاللَّيْلِ يُورِثُ الْفَقْرَ، وَقَطِيعَةُ الرَّحِم تُورِثُ الْفَقْرَ.

ثُمَّ قَالَ عَلَيْتَ إِذْ أَلَا أُنبِّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ بِهَا يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ. قَالُوا: بَلَى يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ.

فَقَالَ عَلَيْ الْجُمْعُ بَيْنَ الصَّلَاتَيْنِ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَالتَّعْقِيبُ بَعْدَ الْغَدَاةِ وَبَعْدَ الْعَصْرِ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَالْبَكُورُ فِي الرِّزْقِ، وَكَسْحُ الْفِنَاءِ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَمُواسَاةُ الْأَخِ فِي اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَالْاسْتِغْفَارُ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَالْاسْتِغْفَارُ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَالْاسْتِغْفَارُ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَالْمُتُورُ فِي طَلَبِ الرِّزْقِ، وَتَوْلُ الحُقِّ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَإِجَابَةُ اللَّوَذْقِ، وَالْمُسْتِغْفَارُ الْأَمَانَةِ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَقَوْلُ الحُقِّ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَالْمُسْتِغْفَارُ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَتَوْلُ الْحُقِّ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَالْمُوضُوءَ قَبْلَ الطَّعَامِ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَأَكُلُ وَتَعْ اللهُ عَلَى اللَّرْقِ، وَالْمُؤْمُ وَيَوْلُ الْحَلَاءِ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَالْوُضُوءُ قَبْلَ الطَّعَامِ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَأَكُلُ اللَّعْمِينِ الْكَاذِيَةِ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَالْوُضُوءُ قَبْلَ الطَّعَامِ يَزِيدُ فِي الرِّزْقِ، وَأَكُلُ اللَّعْرَقِ وَمَنْ سَبَّحَ اللهُ كُلَّ يَوْمٍ ثَلَاثِينَ مَرَّةً دَفَعَ اللهُ عَنْهُ سَبْعِينَ نَوْعاً مِنَ الْبَلَاءِ أَيْسُرُهَا الْفَقُرُ» (١٤).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٤٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٤٧.

٩٨٥ ......أحكامُ العِبَاداتِ

#### العشرة الحميدة:

متى تعاشر الناس ومتى تعتزلهم، وكيف تعاشر من تعاشر، وكيف تنظم علاقاتك؟ إنّها محاور أحاديث شريفة لو تأملت فيها وعملت بها نجوت بإذن الله تعالى.

لقد نهى الدين المؤمنين من معاشرة أهل الدنيا، وفضَّلَ الجلوس في البيت عن الدخول مع أهل الدنيا. بلى ورغب في لقاء الإخوان المؤمنين. كما أن الدين حذر من الحسد أيما تحذير لأنَّه يفسد الدين، وحذر من العصبية على غير حق، والتكبر على الناس من المهلكات وإليك بعضاً من تلك الأحاديث:

١ - عَنْ حَفْصِ بْنِ غِيَاثٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكَ قَالَ: (قَالَ عَلَيْكَ إِنْ قَدَرْتُمْ أَنْ لَا تُعْرَفُوا فَافْعَلُوا وَمَا عَلَيْكَ أَنْ لَمْ يُثْنِ النَّاسُ عَلَيْكَ وَمَا عَلَيْكَ أَنْ تَكُونَ مَذْمُوماً عِنْدَ النَّاسِ إِذَا كُنْتَ عِنْدَ الله مَحْمُوداً.. إِلَى أَنْ قَالَ عَلَيْكِ : إِنْ قَدَرْتَ عَلَى أَنْ لَا تَخْرُجَ مِنْ بَيْتِكَ فَافْعَلْ فَإِنَّ كُنْتَ عِنْدَ الله مَحْمُوداً.. إِلَى أَنْ قَالَ عَلَيْكِ : إِنْ قَدَرْتَ عَلَى أَنْ لَا تَخْرُجَ مِنْ بَيْتِكَ فَافْعَلْ فَإِنَّ عَلَى أَنْ لَا تَخْرُوجِكَ أَنْ لَا تَغْمُوداً.. إِلَى أَنْ تَعَلَىٰ عَلَيْكِ أَنْ لَا تَعْمُدُونَ وَلَا تُعْمَدُ وَلَا تُعْمُدُ وَلَا تُعْمَدُ وَلَا تُعْمَدُ وَلَا تُرَائِي وَلَا تَتَصَنَّعَ وَلَا تُدَاهِنَ.

ثُمَّ قَالَ عَالِيَكُ إِذْ: نِعْمَ صَوْمَعَةُ المُسْلِم بَيْتُهُ يَكُفُّ فِيهِ بَصَرَهُ وَلِسَانَهُ وَنَفْسَهُ وَفَرْجَهُ (١).

٢ - عَنْ هِشَام بْنِ الْحَكَم عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَى بْنِ جَعْفَر بَشِيَا - فِي حَدِيثٍ طَوِيل - أَنَّهُ قَالَ: «يَا هِشَامُ الصَّبْرُ عَلَى الْوَحْدَةِ عَلاَمَةُ قُوَّةِ الْعَقْلِ فَمَنْ عَقَّلَ عَنِ الله اعْتَزَلَ أَهْلَ الدُّنْيَا وَاللهَ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَكَانَ اللهُ أُنْسَهُ فِي الْوَحْشَةِ وَصَاحِبَهُ فِي الْوَحْدَةِ وَغِنَاهُ فِي الْعَيْلَةِ وَمُعِزَّهُ مِنْ غَيْر عَشِيرَةٍ» (٢).
 الْعَيْلَةِ وَمُعِزَّهُ مِنْ غَيْر عَشِيرَةٍ» (٢).

٣- عَنْ صَفْوَانَ الجُمَّالِ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَشِيِّةِ: إِنَّمَا الْمُؤْمِنُ الَّذِي إِذَا غَضِبَ لَمْ يُخْرِجُهُ غَضَبُهُ مِنْ حَقِّ، وَإِذَا رَضِيَ لَمْ يُدْخِلْهُ رِضَاهُ فِي بَاطِلٍ، وَإِذَا قَدَرَ لَمْ يَأْخُذْ أَكُثَرَ مِمَّا لَهُ»(٣).

٤ - عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّا ﴿ قَالَ رَسُولُ الله ﷺ : الْغَضَبُ يُفْسِدُ اللهِ عَلْيَ اللهِ عَلْمَ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى

٥ - عَنْ حَبِيبِ السِّجِسْتَانِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَر عَلَيْتَكِرِّ قَالَ: «مَكْتُوبٌ فِي التَّوْرَاةِ فِيهَا نَاجَى اللهُ بِهِ مُوسَى عَلَيْهِ أَكُفَّ عَنْكَ غَضَبِي»(٥٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٥٤٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٥٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٥١، ص٥٥٨.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٥٨.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٦٠.

أجِكامِ الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر ..................................

٦ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ قَالَ: «مَرَّ رَسُولُ الله ﷺ بِقَوْمٍ يَتَشَايلُونَ حَجَراً،
 فَقَالَ ﷺ: مَا هَذَا؟.

فَقَالُوا: نَخْتَبرُ أَشَدَّنَا وَأَقْوَانَا.

فَقَالَ عَلَيْكَ: أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِأَشَدِّكُمْ وَأَقْوَاكُمْ؟.

قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ الله.

قَالَ ﷺ: أَشَدُّكُمْ وَأَقْوَاكُمُ الَّذِي إِذَا رَضِيَ لَمْ يُدْخِلْهُ رِضَاهُ فِي إِثْمٍ وَلَا بَاطِلٍ وَإِذَا سَخِطَ لَمْ يُخْرِجْهُ سَخَطُهُ مِنْ قَوْلِ الحُقِّ وَإِذَا مَلَكَ لَمْ يَتَعَاطَ مَا لَيْسَ لَهُ بِحَقِّ »(١).

٧- عَنْ عَبْدِ اللهُ بْنِ سِنَانٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهُ عَلَيَّا ﴿: أَوْحَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَى بَعْضِ أَنْبِيَائِهِ يَا ابْنَ آدَمَ اذْكُرْ نِي فِي غَضَبِكَ أَذْكُرْكَ فِي غَضَبِي لَا أَمْحَقُّ كَ فِيمَنْ أَمْحَقُ وَارْضَ بِي مُنْتَصِراً فَإِنَّ انْتِصَارِكَ لِنَفْسِكَ »(٢).

٨ - عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم قَالَ: «قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيْكَ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَأْتِي بِأَدْنَى بَادِرَةٍ فَيَكُفْرُ
 وَإِنَّ الحُسَدَ لَيَأْكُلُ الْإِيمَانَ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الحُطَبَ» (").

٩ - رَوَى مُعَاوِيَةَ بْنِ وَهْبٍ قَالَ: «قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيَكَلِيِّ: آفَةُ الدِّينِ الْحُسَدُ وَالْعُجْبُ وَالْعُجْبُ وَالْعُجْبُ . وَهُ اللّهِ عَلَيْكَلِيِّ: آفَةُ الدِّينِ الْحُسَدُ وَالْعُجْبُ وَالْعُجْبُ .

٠١٠ عَنِ الْفُضَيْلِ بْنِ عِيَاضٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَكَلاِ قَالَ: «إِنَّ الْمُؤْمِنَ يَغْبِطُ وَلَا يَحْسُـدُ وَاللهُ عَلَيَكَلاِ قَالَ: «إِنَّ الْمُؤْمِنَ يَغْبِطُ وَلَا يَحْسُـدُ

١١ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ الْخُسَيْنِ الرَّضِيُّ فِي نَهْجِ الْبَلَاغَةِ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَ لِا أَنَّهُ قَال: «صِحَّةُ الجُسَدِ مِنْ قِلَّةِ الحُسَدِ»(١).

١٢ - عَنْ عَبْدِ الله بْنِ أَبِي يَعْفُورٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكَ لِهِ قَالَ: «مَنْ تَعَصَّبَ أَوْ تُعُصِّبَ لَهُ خَلَعَ رِبْقَةَ الْإِيمَانِ مِنْ عُنُقِهِ» (٧٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٦١.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج٥١، ص٣٦٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٦٨.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٧٣.

١٣ - رَوَى السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّلِا قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْةِ: مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ حَبَّةٌ مِنْ خَرْدَلٍ مِنْ عَصَبِيَّةٍ بَعَتَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَعَ أَعْرَابِ الجُاهِلِيَّةِ»(١).

١٤ - رَوَى الزُّهْ رِيِّ قَالَ: «سُئِلَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ عِلَيْ الْعَصَبِيَّةِ، فَقَالَ عَلِيَّ الْمُنَا الْعُصَبِيَّةِ النَّعِي يَأْثَمُ عَلَيْهَا صَاحِبُهَا أَنْ يَرَى الرَّجُلُ شِرَارَ قَوْمِهِ خَيْراً مِنْ خِيَارِ قَوْمِ آخَرِينَ، وَلَيْسَ الْعَصَبِيَّةِ أَنْ يُعِينَ الرَّجُلُ قَوْمَهُ عَلَى الظَّلْمِ» (٢).
 مِنَ الْعَصَبِيَّةِ أَنْ يُحِبَّ الرَّجُلُ قَوْمَهُ وَلَكِنْ مِنَ الْعَصَبِيَّةِ أَنْ يُعِينَ الرَّجُلُ قَوْمَهُ عَلَى الظَّلْمِ» (٢).

٥١ - عَنْ أَبَانٍ عَنْ حُكَيْمٍ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَكَلِا ِ عَنْ أَدْنَى الْإِخْادِ؟. قَالَ: إِنَّ الْكِبْرَ أَذْنَاهُ» (٣٠).

١٦ - عَنِ الْعَلَاءِ بْنِ الْفُضَيْلِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَّلِا قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ عَلَيَّلا : الْعِزُّ رِدَاءُ اللهِ وَالْكِبْرُ إِزَارُهُ فَمَنْ تَنَاوَلَ شَيْئاً مِنْهُ أَكَبَّهُ اللهُ فِي جَهَنَّمَ »(١٠).

١٧ - عَنِ ابْنِ بُكَيْرِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّالِا قَالَ: «إِنَّ فِي جَهَنَّمَ لَوَادِياً لِلْمُتَكَبِّرِينَ يُقَالُ لَهُ: سَقَرُ شَكَا إِلَى الله عَزَّ وَجَلَّ شِدَّةَ حَرِّهِ وَسَأَلَهُ عَزَّ وَجَلَّ أَنْ يَأَذُنَ لَهُ أَنْ يَتَنَفَّسَ فَتَنَفَّسَ فَأَحْرَقَ جَهَنَّمَ»(٥).

١٨ - عَنْ دَاوُدَ بْن فَرْقَدٍ عَنْ أَخِيهِ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهُ عَلَيْتَ لِذَ يَقُولُ: إِنَّ المُتَكَبِّرِينَ يُعْوَلُ : إِنَّ المُتَكَبِّرِينَ اللهُ عِنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللهُ ع

١٩ - عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرِ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ عَلِيَكِيرٌ قَالَ: «مَا مِنْ عَبْدٍ إِلَّا وَفِي رَأْسِهِ حَكَمَةٌ وَمَلَكٌ يُمْسِكُهَا، فَإِذَا تَكَبَّرَ قَالَ لَهُ: اتَّضِعْ وَضَعَكَ اللهُ فَلَا يَزَالُ أَعْظَمَ النَّاسِ فِي نَفْسِهِ وَأَصْغَرَ النَّاسِ فِي أَعْيُنِ النَّاسِ وَإِذَا تَوَاضَعَ رَفَعَهَا اللهُ عَزَّ وَجَلَّ ثُمَّ قَالَ لَهُ: انْتَعِشْ نَعَشَـكَ اللهُ فَلَا يَزَالُ أَصْغَرَ النَّاسِ فِي أَفْسِهِ وَأَرْفَعَ النَّاسِ فِي أَعْيُنِ النَّاسِ»(٧).

٢٠ قَـالَ عَبْدِ الله بن بُكَيْر - فِي حَدِيثٍ - عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتُ لِذِ : «مَا مِنْ رَجُلٍ تَكَبَّرَ أَوْ
 تَجَبَّرَ إِلَّا لِنِدَلَّةٍ يَجِدُهَا فِي نَفْسِهِ» (٨٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٠٣٧.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج٥١، ص٤٧٤.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٧٤.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٧٥.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج ١٥، ص ٣٧٥.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٣٧٦.

<sup>(</sup>٨) وسائل الشيعة، ج١٥، ص٠٣٨.

أجِكام الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر

٢١ - عَـنْ عَمْرِ و بْنِ جُمَيْعٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَكِلاِ قَالَ: «الجُبَّارُونَ أَبْعَدُ النَّاسِ مِنَ الله عَلَّ اللهُ عَلَّ وَجَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (١٠).

## الزهد في الدنيا:

لو خيرت بين الآخرة والدنيا فلا تختر على الآخرة شيئًا، لأنها الأسمى والأنقى والأبقى. بينها نعيم الدنيا فانٍ ومشوب بالمكدرات. ومن الناس من استبد حب الدنيا بقلبه فقصرت همته عليها، وعميت بصيرته عن غيرها. بينها زهد عباد الله فيها فزهرت الحكمة في قلوبهم. والزهد زهدان:

- زهد في حرام الدنيا؛ مخافة العقاب، وهو زهد واجب.
- وزهد في حلال الدنيا؛ مخافة الحساب، وهو زهد الأولياء.

وقد يزهد العبد في حلال الدنيا لكي لا يقع في حرامها. ولأنّ: «حُبُّ الدُّنْيَا رَأْسُ كُلِّ خَطِيتَةٍ» (٢)، وقد تمكن من بني آدم، فقد توالت وصايا الأنبياء والأوصياء عَلَيْتَ للهِ بالزهد فيها، وإليك مقتطفات منها:

١ - عَنِ السَّكُونِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتُ إِنَّ قَالَ: قِيلَ لِأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتُ إِنَّ مَا الزُّهُدُ فِي اللَّانْيا؟. قَالَ عَلِيَتُ إِذِ : تَنكُّبُ حَرَامِهَا»(٣).

٢ - عَنْ أَبِي الطُّفَيْلِ قَالَ: «سَمِعْتُ أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ عَلَيْتَ ﴿ يَقُولُ: «الزُّهْدُ فِي الدُّنْيَا قَصْرُ اللَّهُ مَلِينَ عَلَيْكَ» (٤). الْأَمَلِ، وَشُكْرُ كُلَّ نِعْمَةٍ، وَالْوَرَعُ عَمَّا حَرَّمَ اللهُ عَلَيْكَ» (٤).

٣- عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ مُسْلِم قَالَ: ﴿قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلِيَ اللهُ عَلِيَ الدُّنْيَا بِإِضَاعَةِ اللهُ عَلْ إِسْمَا الزُّهْدُ فِي الدُّنْيَا بِإِضَاعَةِ اللهُ عَلْ إِبَحْرِيمِ الْحُلَالِ، بَلِ الزُّهْدُ فِي الدُّنْيَا أَنْ لَا تَكُونَ بِهَا فِي يَدِكَ أَوْثَقَ مِنْكَ بِهَا فِي يَدِ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ (٥٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٥، ص ٣٨١.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٥.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٥.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٥.

غَافَةَ حِسَابِهِ وَيَتْرُكُ حَرَامَهَا غَافَةَ عِقَابِهِ»(١).

٥ - عَنْ عَبْدِ اللهُ بْنِ الْقَاسِمِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكُلِا قَالَ: ﴿إِذَا أَرَادَ اللهُ بِعَبْدِ خَيْراً زَهَّدَهُ فِي الدُّنْيَا، وَفَقَّهَهُ فِي الدِّينِ، وَبَصَّرَهُ عُيُوبَهَا، وَمَنْ أُوتِيَهُنَّ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ.

وَقَـالَ عَلِيَتَكِرِّ: لَمْ يَطْلُبْ أَحَدُّ الْحُقَّ بِبَابٍ أَفْضَلَ مِنَ الزُّهْدِ فِي الدُّنْيَا، وَهُوَ ضِدُّ لِمَا طَلَبَ أَعْدَاءُ الْحُقِّ.

قُلْتُ: جُعِلْتُ فِدَاكَ مِمَّا ذَا؟.

قَالَ عَلَيْتُلاَّ: مِنَ الرَّغْبَةِ فِيهَا. وَقَالَ: أَلَا مِنْ صَبَّارٍ كَرِيمٍ فَإِنَّهَا هِيَ أَيَّامٌ قَلَائِلُ أَلَا إِنَّهُ حَرَامٌ عَلَيْكُمْ أَنْ تَجِدُوا طَعْمَ الْإِيهَانِ حَتَّى تَزْهَدُوا فِي الدُّنْيَا.

قَالَ: وَسَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيَ لَهُ وَلَ: إِذَا تَخَلَّى الْمُؤْمِنُ مِنَ الدُّنْيَا سَمَا وَوَجَدَ حَلَاوَةَ حُبِّ الله فَلَمْ يَشْتَغِلُوا بِغَيْرِهِ.

قَالَ: وَسَمِعْتُهُ عَلِيَّ إِنَّ الْقَلْبَ إِذَا صَفَا ضَاقَتْ بِهِ الْأَرْضُ حَتَّى يَسْمُوَ الْآرْ

٦ - عَنْ سُفْيَانَ بْنِ عُيَيْنَةَ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيَّةِ يَقُولُ: كُلُّ قَلْبٍ فِيهِ شَكُّ أَوْ شِرْكٌ فَهُو سَاقِطٌ وَإِنَّهَا أَرَادُوا بِالزُّهْدِ فِي الدُّنْيَا لِتَفْرُغَ قُلُوبُهُمْ لِلْآخِرَةِ»(٣).

٧- عَنْ أَبِي حَمْزَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَو عَلَيْ ﴿ - فِي حَدِيثٍ - أَنَّ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ عَلَيْ فَالَ: «أَلَا وَكُونُوا مِنَ الزَّاهِدِينَ فِي الدُّنْيَا الرَّاغِبِينَ فِي الْآخِرَةِ، أَلَا إِنَّ الزَّاهِدِينَ فِي الدُّنْيَا قَدِ اتَّخَذُوا الْأَرْضَ بِسَاطاً، وَالتَّرَابَ فِرَاشاً، وَاللَّاءَ طِيباً، وَقُرَّضُوا مِنَ الدُّنْيَا تَقْرِيضاً»(٤٠).

٨ - عَـنْ عَمْرِ و بْنِ سَـعِيدِ بْنِ هِلَالٍ قَالَ: «قُلْـتُ لِأَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكَ لِإَ إِنِّي لَا أَلْقَاكَ إِلَّا فِي السِّنِينَ فَأَوْصِنِي بِشَيْءٍ حَتَّى آخُذَ بِهِ.
 السِّنِينَ فَأَوْصِنِي بِشَيْءٍ حَتَّى آخُذَ بِهِ.

قَالَ عَلَيْكُ: أُوصِيكَ بِتَقْوَى الله وَالْوَرَعِ وَالِاجْتِهَادِ، وَإِيَّاكَ أَنْ تَطْمَحَ إِلَى مَنْ فَوْقَكَ، وَكَفَى بِمَا قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لِرَسُولِهِ عَلَيْهَ وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَكَ إِلَى مَامَتَعْنَا بِهِ وَأَزْوَجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱللَّيُوةِ وَكَفَى بِمَا قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لِرَسُولِهِ عَلَيْهَ وَلَا تَوْلَدُهُمُ ﴿ وَلَا تَمُدَّنَكَ إِلَى مَامَتَعْنَا بِهِ وَأَزْوَجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ ٱللَّيُوةِ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ فَإِنْ خِفْتَ ذَلِكَ فَاذْكُرْ عَيْشَ رَسُولِ اللهُ نَعْ فَا ذَكُر عَيْشَ رَسُولِ اللهُ عَنْ خِفْتَ ذَلِكَ فَاذْكُرْ عَيْشَ رَسُولِ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٣٠.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٣.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٣.

<sup>(</sup>٥) سورة طه، آية: ١٣١.

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة، آية: ٥٥.

أجِكام الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر

الله على فَإِنَّمَا كَانَ قُوتُهُ مِنَ الشَّعِيرِ، وَحَلْوَاهُ مِنَ التَّمْرِ، وَوَقُودُهُ مِنَ السَّعَفِ إِذَا وَجَدَهُ، وَإِذَا أُصِبْتَ بِمُصِيبَةٍ فِي نَفْسِكَ أَوْ مَالِكَ أَوْ وُلْدِكَ، فَاذْكُرْ مُصَابَكَ بِرَسُولِ الله عَلَيْ فَإِنَّ الخُلَائِقَ لَمْ يُصَابُوا بِمِثْلِهِ قَطَّ »(۱).

٩ - عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ يَحْيَى عَنْ جَدِّهِ الْحَسَنِ بْنِ رَاشِدٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَكُلِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُ قَالَ: قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْكُ وَلِلدُّنْيَا إِنَّمَا مَثِلِي كَرَاكِبٍ رُفِعَتْ لَهُ شَجَرَةٌ فِي يَوْمٍ صَائِفٍ، فَقَالَ: تَحْتَهَا ثُمَّ رَاحَ وَتَرَكَهَا (٢).

١٠ رُوِيَ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْ اللهِ وَصِيَّتِهِ لِمُحَمَّدِ بْنِ الْحُنَفِيَّةِ - قَالَ: (وَلَا مَالَ أَذْهَبُ لِلْفَاقَةِ مِنَ الرِّضَا بِالْقُوتِ وَمَنِ اقْتَصَرَ عَلَى بُلْغَةِ الْكَفَافِ فَقَدِ انْتَظَمَ الرَّاحَةَ وَتَبَوَّأَ خَفْضَ الدَّعَةِ الْحُوْثُ دَاعٍ إِلَى التَّقَدُّمِ فِي الذُّنُوبِ» (٣).

١١ - عَنْ غِيَاثِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكِلاَ «إِنَّ فِي كِتَابِ عَلِيٍّ عَلَيْكِلاَ إِنَّمَا مَثَلُ الدُّنْيَا كَمَثَلِ الْحَيَّةِ مَا أَلْيَنَ مَسَّهَا وَفِي جَوْفِهَا السَّمُّ النَّاقِعُ يَخْذَرُهَا الرَّجُلُ الْعَاقِلُ وَيَمُّوِي إِلَيْهَا الصَّبِيُّ الجُّاهِلُ»(١٤).

١٢ – عَنْ أَبِي الدَّرْ دَاءِ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: مَنْ أَصْبَحَ مُعَافَى فِي جَسَدِهِ آمِناً فِي سَرْبِهِ عِنْدَهُ قُوتُ يَوْمِهِ فَكَأَنَّمَا خِيرَتْ لَهُ الدُّنْيَا، -يَا ابْنَ جُعْشُم - يَكْفِيكَ مِنْهَا مَا سَدَّ جَوْعَتَكَ صَرْبِهِ عِنْدَهُ قُوتُ يَوْمِهِ فَكَأَنَّمَا خِيرَتْ لَهُ الدُّنْيَا، -يَا ابْنَ جُعْشُم - يَكْفِيكَ مِنْهَا مَا سَدَّ جَوْعَتَكَ وَوَارَى عَوْرَتَكَ، فَإِنْ يَكُنْ دَابَّةٌ تَرْ كَبُهَا فَبَحْ بَحْ وَإِلَّا فَالْخَبْزُ وَمَاءُ الْحُرَّةِ وَمَا بَعْدَ ذَلِكَ حِسَابٌ عَلَيْكَ أَوْ عَذَابٌ» (٥).

١٣ - رَوَى مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ الرَّضِيُّ فِي نَهْجِ الْبَلَاغَةِ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عِ أَنَّهُ قَالَ: « لَكَيْلَاتَأْسَوْاْ عَلَى مَافَاتَكُمُّ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَآ « الزُّهْدُ بَيْنَ كَلِمَتَيْنِ مِنَ الْقُرْآنِ، قَالَ اللهُ تَعَالَى: ﴿ لِكَيْلَاتَأْسَوْاْ عَلَى مَافَاتَكُمُّ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَآ عَاتَكَ حَمُّ مُ اللَّهُ هَدُ بِطَرَفَيْهِ » (١٠) وَمَنْ لُمْ يَأْسَ عَلَى المُّاضِي وَلُمْ يَفْرَحْ بِاللَّتِي فَقَدِ اسْتَكْمَلَ الزُّهْدَ بِطَرَفَيْهِ » (١٠) .

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٨.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الحديد، آية: ٢٣.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٩.

٢٠٤ ..... أحكامُ العِبَ اداتِ

#### الحرص والطمع:

مثل الدنيا كماء البحر كلما شربت منه ازددت عطشاً. والمؤمن يعرف أن الدنيا زائلة، وأن عمره محدود. وأن عليه أن يشتري بأوقاته وطاقاته جنات عدن عند الله، فيحجزه ذلك عن الحرص في الدنيا. وفي أحاديث أهل البيت عَلَيْتِكُمْ ما ينفعنا في معرفة حقيقة الدنيا وكراهية الحرص عليها.

١ - عَنْ حَرِيزِ عَنْ زُرَارَةَ وَمُحَمَّدِ بْنِ مُسْلِم عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَكُلِا قَالَ: «أَبْعَدُ مَا يَكُونُ الْعَبْدُ مِنَ الله عَزَّ وَجَلَّ إِذَا لَمْ يُهِمَّهُ إِلَّا بَطْنُهُ وَفَرْجُهُ ﴾ (١).

٢ - عَنْ أَحْمَدَ بْنِ أَبِي عَبْدِ الله الْبَرْقِيِّ عَنْ أَبِيهِ رَفَعَهُ إِلَى أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتِ فَالَ: «حُرِمَ الحُرِيصُ خَصْلَتَيْنِ وَلَزِمَتْهُ خَصْلَتَانِ: حُرِمَ الْقَنَاعَةَ فَافْتَقَدَ الرَّاحَةَ، وَحُرِمَ الرِّضَا فَافْتَقَدَ الْيَقِينَ»(٢).

٣- عَنْ يَحْيَى بْنِ عُقْبَةَ الْأَزْدِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتُ فَالَ: «قَالَ أَبُو جَعْفَرِ عَلَيْتُ فَ: مَثَلُ الْحُرِيبِ عَنْ يَغْفِرِ عَلَيْتُ فَا مِنَ الْخُرُوجِ حَتَّى الْحُرِيبِ عَلَى الدُّنْيَا مَثَلُ دُودَةِ الْقَرِّ كُلَّمَا ازْدَادَتْ عَلَى نَفْسِهَا لَفَّاً كَانَ أَبْعَدَ لَهَا مِنَ الْخُرُوجِ حَتَّى تَفُسِهَا لَفَّا كَانَ أَبْعَدَ لَهَا مِنَ الْخُرُوجِ حَتَّى تَمُوتَ غَيًّا.

قَالَ: وَقَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْتُ إِذَ أَغْنَى الْغِنَى مَنْ لَمْ يَكُنْ لِلْحِرْصِ أَسِيراً. وَقَالَ عَلَيْتُ إِذَ لَا تُشْعِرُوا قُلُوبَكُمُ الِاشْتِغَالَ بِمَا قَدْ فَاتَ فَتَشْغَلُوا أَذْهَانَكُمْ عَنِ الْاسْتِعْدَادِ لِمَا لَمْ يَأْتِ »(٣).

٤ - عَنِ الْحَارِثِ الْأَعْوَرِ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلِينَ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ إِنَّ الدِّينَارَ وَالدِّرْهَمَ أَهْلَكَا مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ وَهُمَا مُهْلِكَاكُمْ» (٤٠).

٥ - عَنِ ابْنِ خَالِدٍ عَنْ أَبِيهِ عَمَّنْ ذَكَرَهُ بَلَغَ بِهِ أَبَا جَعْفَرٍ عَلَيَكَلِا ٓ قَالَ: «بِئْسَ الْعَبْدُ عَبْدُ يَكُونُ لَهُ طَمَعٌ يَقُودُهُ، وَبِئْسَ الْعَبْدُ عَبْدٌ لَهُ رَغْبَةٌ تُنِلَّهُ»(٥).

٢ - عَنْ سَعْدَانَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِينَ لِا قَالَ: «قُلْتُ الَّذِي يُشْبِتُ الْإِيمَانَ فِي الْعَبْدِ؟.
 قَالَ عَلِينَ لِا َ: الْوَرَعُ. قُلْتُ: وَالَّذِي يُخْرِجُهُ مِنْهُ؟. قَالَ عَلِينَ لِا: الطَّمَعُ »(١٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢٠.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢١.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢٤.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢٤.

أجِكامِ الجِهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر .....

٧- عَـنْ أَبِي حَمْـزَةَ الثَّمَالِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْكَ قَالَ: «أَتَى رَجُلٌ رَسُـولَ الله عَلَيْكَ فَقَالَ:
 عَلِّمْنِي يَا رَسُولَ الله شَيْئاً، فَقَالَ ﷺ: عَلَيْكَ بِالْيَأْسِ مِمَّا فِي أَيْدِي النَّاسِ، فَإِنَّهُ الْغِنَى الحُاضِرُ.
 قَالَ: زِدْنِي يَا رَسُولَ الله. قَالَ ﷺ: إِيَّاكَ وَالطَّمَعَ فَإِنَّهُ الْفَقْرُ الحَاضِرُ» (١٠).

٨ - عَنْ مُعَمَّرِ بْنِ خَلَّادٍ عَنْ الإمَامِ عَلِيِّ بْنِ مُوسَى الرِّضَا عَنْ أَبِيهِ عَنْ آبَائِهِ عَنْ عَلِيٍّ اللهِ قَالَ: هَا رَسُولَ الله أَوْصِنِي وَأَقِلَهُ لَعَلِّي أَحْفَظُ. فَقَالَ: قَالَ: «جَاءَ خَالِدٌ إِلَى رَسُولِ الله شَخْطُ. فَقَالَ: يَا رَسُولَ الله أَوْصِنِي وَأَقِلَهُ لَعَلِّي أَحْفَظُ. فَقَالَ قَالَ: وَاللَّمَعَ فَإِنَّهُ : أُوصِيكَ بِحَمْس، بِالْيَأْسِ مِمَّا فِي أَيْدِي النَّاسِ، فَإِنَّهُ الْغِنَي الْحَاضِرُ، وَإِيَّاكَ وَالطَّمَعَ فَإِنَّهُ الْغِنَي الْحَاضِرُ، وَصَلِّ صَلَّاةَ مُودِّعٍ وَإِيَّاكَ وَمَا تَعْتَذِرُ مِنْهُ وَأُحِبَّ لِأَخِيكَ مَا تُحِبُّ لِنَفْسِكَ »(٢).

## قبح البذاءة والسفاهة والظلم:

طوبى لمن حسن خلقه، وعرف قدره، وانصف الناس من نفسه فعرف حقوقهم، وأداها إليهم راضيًا.. إنّه يتمتع يومئذ بسكينة نفسية وعلاقات متينة، وسمعة طيبة. بينها سيئ الخلق لا يتوب من ذنب حتى يقع في آخر، وتراه بذيء اللسان سفيه الفعال ظالمًا لحقوق الناس.

١ - عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكَ إِنْ قَالَ: «مَنْ قُسِمَ لَهُ الْخُرْقُ (٣) حُجِبَ عَنْهُ الْإِيمَانُ »(١).

٢ - عَنْ سَيْفِ بْنِ عَمِيرَةَ عَمَّنْ ذَكَرَهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَّ إِنَّ سُوءَ الْخُلُقِ لَيُفْسِدُ
 الْإيمَانَ كَمَا يُفْسِدُ الْخُلُّ الْعَسَلَ»(٥).

٣- وَقَالَ عَلِيَكُلِدَ: «أَوْحَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَى بَعْضِ أَنْبِيَائِهِ: الخُلُقُ السَّيِّعُ يُفْسِدُ الْعَمَلَ كَمَا يُفْسِدُ الْخَلُقُ السَّيِّعُ يُفْسِدُ الْعَمَلَ " (١٠).

٤ - رُوِيَ فِي عُيُونِ الْأَخْبَارِ عَنِ الإمَامِ الرِّضَا عَلِيَكُلاَ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْكُلاَ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَسُوءَ الْخُلُقِ، فَإِنَّ عَلَيْكُمْ وَسُوءَ الْخُلُقِ، فَإِنَّ صُدْنَ الْخُلُقِ فِي الجُنَّةِ لَا تَحَالَةَ، وَإِيَّاكُمْ وَسُوءَ الْخُلُقِ، فَإِنَّ سُوءَ الْخُلُقِ فِي النَّارِ لَا تَحَالَقَ» (٧).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) الخُرْق: ضد الرفق، سوء التصرف والجهل، ضعف الرأي، وفي أحد معانيه: الحُمْق.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢٦.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢٧.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢٨.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢٨.

٥- رَوَى عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحُجَّاجِ عَنْ أَبِي الْحَسَنِ مُوسَى عَلَيْكُ فِي رَجُلَيْنِ يَتَسَابَّانِ، فَقَالَ عَلَيْتِي : الْبَادِئُ مِنْهُمَا أَظْلَمُ وَوِزْرُهُ وَوِزْرُهُ وَوِزْرُ صَاحِبِهِ عَلَيْهِ مَا لَمْ يَتَعَدَّ المُظْلُومُ»(١).

٦ - عَنِ الْفَضْلِ بْنِ أَبِي قُرَّةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِإِنَّ السَّفَة خُلُقُ لَئِيمٍ يَسْتَطِيلُ عَلَى مَنْ دُونَهُ وَيَخْضَعُ لَئِنْ فَوْقَهُ» (٢).
 عَلَى مَنْ دُونَهُ وَيَخْضَعُ لَئِنْ فَوْقَهُ» (٢).

٧- وَعَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكِ فَ حَدِيثٍ - قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: إِنَّ مِنْ أَشَرِّ عِبَادِ الله مَنْ تُكْرَهُ مُجَالَسَتُهُ لِفُحْشِهِ»(٣).

٨ - عَـنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ الله قَالَ: «قَالَ رَسُـولُ الله ﷺ: شَرُّ النَّاسِ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ الَّذِينَ يُكْرَمُونَ اتِّقَاءَ شَرِّ هِمْ» (٤٠).

٩ - عَنْ أَبِي بَصِيرِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ فَالَ: «مِنْ عَلَامَاتِ شِرْكِ الشَّيْطَانِ الَّذِي لَا يُشَكُّ فِيهِ أَنْ يَكُونَ فَحَّاشاً لَا يُبَالِي مَا قَالَ وَلَا مَا قِيلَ فِيهِ»(٥).

١٠ عَنْ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَو عَلَيْكَ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ - لِعَائِشَةَ -: يَا عَائِشَةُ
 إِنَّ الْفُحْشَ لَوْ كَانَ مِثَالًا لَكَانَ مِثَالَ سَوْءٍ» (٢٠).

١١ - رُوِيَ عَنْ سَمَاعَةَ أَنَّهُ قَالَ: « دَخَلْتُ عَلَى أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَتُلِا فَقَالَ لِي مُبْتَدِئاً: يَا سَمَاعَةُ مَا هَذَا الَّذِي كَانَ بَيْنَكَ وَبَيْنَ جَمَّالِكَ ؟ إِيَّاكَ أَنْ تَكُونَ فَحَاشاً أَوْ سَخَّاباً أَوْ لَعَّاناً، فَقُلْتُ: وَالله لَقَدْ كَانَ ذَلِكَ أَنَّهُ ظَلَمَنِي. فَقَالَ عَلَيْكِلا : إِنَّ كَانَ ظَلَمَكَ لَقَدْ أَرْبَيْتَ عَلَيْهِ إِنَّ هَذَا لَيْسَ مِنْ فِعَالِي وَلا كَانَ ذَلِكَ أَنَّهُ ظَلَمَنِي اسْتَغْفِرْ رَبَّكَ وَلَا تَعُدْ. قُلْتُ: أَسْتَغْفِرُ الله وَلَا أَعُودُ الله وَلا أَعُودُ الله وَلَا لَعُلَالًا الله وَلا أَعُودُ الله وَلَا لَكُونُ اللهُ وَلَا لَعْلَالًا اللهُ وَلَا لَهُ فَلَا أَنْ اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا لَهُ فَلَا أَيْ اللهُ وَلَا لَا لَا أَعْلَالًا اللهُ وَلَا لَعْلَالُ اللهُ وَلَا لَعْلَالَهُ اللهُ وَلَا لَا لَعْلَالُ اللهُ وَلَا لَكُودُ اللهُ وَلَا لَعْلَالُهُ وَلَا لَكُودُ لا أَعْلَالًا لَا لَا أَعْلَالُ اللهُ وَلَا أَعُودُ اللهُ وَلَا أَعُودُ اللهُ وَلا أَعُودُ اللهُ وَلا أَعُودُ اللهُ وَلَا أَعْلَالُهُ اللهُ وَلا أَعْلَالِهُ اللّهُ وَلا أَعْلَالُهُ اللّهُ وَلا أَعْلَالَهُ اللّهُ وَلَا أَعُودُ اللّهُ وَلَا أَعْلَالُهُ اللّهُ وَلَا أَلْكُودُ اللّهُ وَلَا أَعُودُ اللّهُ اللّهِ وَلَا أَلْهُ اللّهُ وَلَا أَعْلِهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ

١٢ - جَاءَ عَنْ الإمَامِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ آبَائِهِ النَّبِيِّ فِي وَصِيَّةِ النَّبِيِّ لِعَلِيٍّ عَلَيْكَ وَقَالَ: «يَا عَلِيُّ، أَفْضَلُ الجُهَادِ مَنْ أَصْبَحَ لَا يَهُمُّ بِظُلْمِ أَحَدٍ يَا عَلِيُّ مَنْ خَافَ النَّاسُ لِسَانَهُ فَهُوَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ. يَا عَلِيُّ، شَرُّ النَّاسِ مَنْ أَكْرَمَهُ النَّاسُ اتِّقَاءَ فُحْشِهِ وَشَرِّهِ. يَا عَلِيُّ، شَرُّ النَّاسِ مَنْ بَاعَ آخِرَتَهُ بِدُنْيَا غَيْرِهِ» (٨).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٢٩.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٣٣.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٣١.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٣١.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٣٢.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٣٣.

<sup>(</sup>٨) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٣٤.

أجِكامِ الجِهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر

الله عَنْ عَمْرِو بْنِ نُعْمَانَ الجُعْفِيِّ قَالَ: «كَانَ لِأَبِي عَبْدِ الله عَلَيَكُلاِ صَدِيقٌ لَا يَكَادُ يُفَارِقُهُ، إِلَى أَنْ قَالَ: فَقَالَ: فَقَالَ: فَوَ مُعْرِو بْنِ نُعْمَانَ الْجُعْفِيِّ قَالَ: هَرَ كُنْتَ؟. قَالَ: فَرَفَعَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْمَلاِ يَدَهُ فَصَكَّ بِهَا جَبْهَة نَفْسِهِ، ثُمَّ قَالَ عَلَيْمَلاِ : سُبْحَانَ الله تَقْذِفُ أُمَّهُ قَدْ كُنْتُ أَرَى أَنَّ لَكَ وَرَعاً فَإِذَا لَيْسَ لَكَ وَرَعاً فَإِذَا لَيْسَ لَكَ وَرَعاً فَإِذَا لَيْسَ لَكَ وَرَعا فَإِذَا لَا يَعْدَ لَكُونَ أَمَّهُ ضِيْدِيَّةٌ مُشْرِكَةٌ !.

فَقَالَ عَلَيْكُلِا : أَ مَا عَلِمْتَ أَنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ نِكَاحاً، تَنَحَّ عَنِّي.

فَهَا رَأَيْتُهُ يَمْشِي مَعَهُ حَتَّى فَرَّقَ بَيْنَهُمَ الْمُوْتُ»(١).

١٤ - عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثُّمَالِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلِيَتَكِلاِ قَالَ: «إِنَّ أَسْرَعَ الخَيْرِ ثَوَاباً الْبرُّ وَإِنَّ أَسْرَعَ اللَّهِ وَإِنَّ أَسْرَعَ اللَّهِ وَإِنَّ أَسْرَعَ اللَّهِ وَإِنَّ أَسْرَعَ اللَّهُ وَكُفَى بِاللَّرْءِ عَيْباً أَنْ يُبْصِرً مِنَ النَّاسِ مَا يَعْمَى عَنْهُ مِنْ نَفْسِهِ أَوْ يُعَيِّرُ النَّاسَ بِهَا لَا يَعْنِيهِ (٢).

١٥ - رُوِيَ عَنْ الإمَامِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْتَ لِيْ فِي وَصِيَّةِ النَّبِيِّ فَيَ عَلِيًّ عَلَيْكِ فَالَ : (يَا عَلِيُّ أَرْبَعَةٌ أَسْرَعُ شَيْءٍ عُقُوبَةً: رَجُلٌ أَحْسَنْتَ إِلَيْهِ فَكَافَأَكَ بِالْإِحْسَانِ إِسَاءَةً، وَرَجُلٌ لَا تَبْغِي عَلَيْهِ وَهُوَ يَبْغِي عَلَيْكَ، وَرَجُلٌ عَاهَدْتَهُ عَلَى أَمْرٍ فَوَفَيْتَ لَهُ وَغَدَرَ بِكَ، وَرَجُلٌ وَصَلَ قَرَابَتَهُ فَقَطَعُوهُ (٣).

١٦ - قَالَ الإِمَامُ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ آبَائِهِ عَلَيْ اللَّبِيُّ النَّبِيُّ النَّبِيُّ اللَّهُ الْبَاغِيَ مِنْهُمَا دَكَاً (٤٠).

١٧ - عَنْ هِشَام بْنِ سَالِمٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْكَلِرْ قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله وَ الطَّلْمَ الطَّلْمَ فَإِنَّهُ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(٥).

١٩ - عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلْيَكُلا قَالَ: «مَنْ ظَلَمَ مَظْلِمَةً أُخِذَ بِهَا فِي نَفْسِهِ

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٣٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٣٩.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٤٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٤١.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٤٦.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٤٦.

مرح المُ العِبَ اداتِ أَوْ فِي وُلْدِهِ»(۱). أَحَكَامُ العِبَ اداتِ أَوْ فِي وُلْدِهِ»(۱).

٢٠ جَاءَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَتِ ﴿ فِي قَوْلِ الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ﴾ (٢) قَالَ: قَنْطَرَةٌ عَلَى الصِّرَاطِ لَا يَجُوزُهَا عَبْدٌ بِمَظْلِمَةٍ » (٣).

٢١ - عَنْ أَبِي حَمْ زَةَ الثُّمَالِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلِيَكُلاِ قَالَ: «لَّا حَضَرَ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ عِلَيْكُ الْوَفَاةُ، وَبِهَا الْوَفَاةُ ضَمَّنِي إِلَى صَدْرِهِ، ثُمَّ قَالَ: يَا بُنَيَّ أُوصِيكَ بِهَا أَوْصَانِي بِهِ أَبِي حِينَ حَضَرَتْهُ الْوَفَاةُ، وَبِهَا الْوَفَاةُ ضَمَّنِي إِلَى صَدْرِهِ، ثُمَّ قَالَ: يَا بُنَيَّ إِيَّاكَ وَظَلْمَ مَنْ لَا يَجِدُ عَلَيْكَ نَاصِراً إِلَّا اللهُ (٤).

٢٢ - عَنْ عَلِيِّ بْنِ سَالِمٍ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ اللهُ عَشِيَّ إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: وَعَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ: وَعَرَّ مَعْدُ مُعْدُ مَعْدُ مُعْدُ مُعْدُونَ مُعُمْدُ مُعْدُمُ مُعْدُولُ مُعْدُمُ مُعْدُمُ مُعْدُمُ مُعُمُ مُعُمُونُ مُعُمُ مُعُمُ مُعُمُم

٢٣ - عَنْ عَبْدِ اللَّهُ مِنِ الْأَنْصَارِيِّ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهُ عَلِيَّلِا قَالَ: «قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: إِنِّي لَعَنْتُ سَبْعاً لَعَنَهُمُ اللهُ وَكُلُّ نَبِيٍّ مُجَابٍ. قِيلَ: وَمَنْ هُمْ يَا رَسُولَ الله؟.

قَالَ ﴿ فَالَهُ وَالْمُسْتَجِلُّ مِنْ عَرْبَابِ اللهُ وَالْمُكَذِّبُ بِقَدَرِ اللهُ وَالْمُخَالِفُ لِسُنَتِي وَالْمُسْتَجِلُّ مِنْ عِرْزِي مَا حَرَّمَ اللهُ وَالْمُسْتَأْثِرُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ عِرْزِي مَا حَرَّمَ اللهُ وَالْمُسْتَأْثِرُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ بِفَيْعِهِمْ مُنْتَحِلًا لَهُ وَالْمُسْتَأْثِرُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ بِفَيْعِهِمْ مُنْتَحِلًا لَهُ وَالْمُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ » (٢).

### التوبة ورد المظالم وإصلاح ما أفسده:

يمر على الإنسان طائف من الشيطان فيقع في الذنب، فإن هو بادر إلى التوبة واستغفر ذنبه وبالذات قبل أن تمر عليه سبع ساعات، فإن الله يغفر له. ولكن للتوبة شروط أبرزها؛ الندم على الذنب، والعزم على تركه، وإصلاح ما أفسده الذنب مثل رد مظالم العباد إليهم، وقضاء ما وجب قضاؤه.. وفي التوبة وصايا وآداب نستمع إليها ونسأل الله التوفيق للعمل بها..

١ - عَـنْ مُعَاوِيَـةَ بْنِ وَهْبِ قَالَ: «سَـمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْتُ لِذَ يَقُـولُ: إِذَا تَابَ الْعَبْدُ تَوْبَةً
 نَصُوحاً أَحَبَّهُ اللهُ فَسَتَرَ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الفجر، آية: ١٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٤٧.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٤٨.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٤٩.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٥١.

أَجِكَامِاكِهادُوالأَمْرِ بِالمُعْرُوفُ والنهيعِنالمُنڪر قُلْتُ: وَكَنْفَ يَسْتُرُ عَلَيْه؟.

قَالَ عَلَيْكِ : يُنْسِي مَلَكَيْهِ مَا كَتَبَاعَلَيْهِ مِنَ الذُّنُوبِ وَيُوحِي إِلَى جَوَارِحِهِ اكْتُمِي عَلَيْهِ ذُنُوبَهُ وَيُوحِي إِلَى جَوَارِحِهِ اكْتُمِي عَلَيْهِ ذُنُوبَهُ وَيُوحِي إِلَى بِقَاعِ الْأَرْضِ اكْتُمِي مَا كَانَ يَعْمَلُ عَلَيْكِ مِنَ الذُّنُوبِ، فَيَلْقَى الله حِينَ يَلْقَاهُ وَلَيْسَ شَيْءٌ يَشْهَدُ عَلَيْهِ بِشَيْءٍ مِنَ الذُّنُوبِ»(۱).

٢ - رُوِي عَن الإمام عَلِيِّ بْنِ مُوسَى الرِّضَا عَنْ آبَائِهِ عَلَيْظِيْرَ عَنْ أَمِيرِ الْمؤْمِنِينَ عَلَيْشَلِا أَنَّهُ قَالَ: «تَعَطَّرُوا بِالاسْتِغْفَارِ لَا تَفْضَحَنَّكُمْ رَوَائِحُ الذُّنُوبِ»(٢).

٣- رُوِيَ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَنْ أَبِيهِ عَبْدِ الله عَنْ أَبِيهِ عَبْدِ الله عَنْ أَبِيهِ عَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ فِيهِ كَانَ عِصْمَةً أَمْرِهِ شَهَادَةَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنِّي رَسُولُ الله وَمَنْ إِذَا أَصَابَتْهُ مُصِيبَةٌ قَالَ: الْحَمْدُ لله وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، وَمَنْ إِذَا أَصَابَ خَيْراً قَالَ: الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَمَنْ إِذَا أَصَابَ خَيْراً قَالَ: الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَمَنْ إِذَا أَصَابَ خَيْراً قَالَ: الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَمَنْ إِذَا أَصَابَ خَيْراً قَالَ: الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَمَنْ إِذَا أَصَابَ خَطِيئَةً قَالَ: أَسْتَغْفِرُ الله وَأَنُوبُ إِلَيْهِ» (٣).

٤ - رُوِي عن رَسُولُ الله ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «صَاحِبُ الْيَمِينِ أَمِيرٌ عَلَى صَاحِبِ الشِّمَالِ، فَإِذَا
 عَمِلَ الْعَبْدُ سَيِّنَةً قَالَ صَاحِبُ الْيَمِينِ لِصَاحِبِ الشِّمَالِ: لَا تَعْجَلْ وَأَنْظِرْهُ سَبْعَ سَاعَاتٍ، فَإِنْ مَضَتْ سَبْعُ سَاعَاتٍ وَلَمْ يَسْتَغْفِرْ قَالَ: اكْتُبْ فَمَا أَقَلَّ حَيَاءَ هَذَا الْعَبْدِ» (٤٠).

٥ - رَوَى عَبْدِ الله بْنِ مُحَمَّدِ الجُعْفِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَلَيْكَارِ قَالَ: «سَمِعْتُهُ عَلَيْكِ يَقُولُ: كَانَ رَسُولُ الله عَنْ وَالْاسْتِغْفَارُ الْحُمْ حِصْنَيْنِ حَصِينَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ فَمَضَى أَكْبَرُ الْحُصْنَيْنِ وَبَقِي رَسُولُ الله عَنَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ عَذَبَهُمْ وَأَنتَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ عَذَبَهُمْ وَأَنتَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ عَذَبَهُمْ وَأَنتَ اللهُ عَنْ مَا كَانَ اللهُ عَذَبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (٥٠) (١٠).

٦ – قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «طُوبَى لَنْ وَجَدَ فِي صَحِيفَةِ عَمَلِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تَحْتَ كُلِّ ذَنْبٍ أَسْتَغْفِرُ الله (٧).

٧ - عَنْ أَبَانِ بْنِ تَغْلِبَ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَ لِلهُ عَلَيْ يَقُولُ: مَا مِنْ عَبْدٍ أَذْنَبَ ذَنْباً

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٧١.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٧٠.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٧٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٧٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال، آية: ٣٣.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٦٨.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٦٩.

فَنَدِمَ عَلَيْهِ إِلَّا غَفَرَ اللهُ لَهُ قَبْلَ أَنْ يَسْتَغْفِرَ وَمَا مِنْ عَبْدٍ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِ نِعْمَةً فَعَرَفَ أَنَّهَا مِنْ عِنْدِ اللهَ إِلَّا غَفَرَ اللهُ لَهُ قَبْلَ أَنْ يَحْمَدُهُ»(١).

٨ - عَنِ الْعَبَّاسِ مَوْلَى الإمَامُ الرِّضَا عَلَيْتَ إِذْ قَالَ: «سَمِعْتُهُ يَقُولُ: المُسْتَتِرُ بِالحُسَنَةِ يَعْدِلُ سَبْعِينَ حَسَنَةً وَالمُذِيعُ بِالسَّيِّئَةِ خَنْدُولٌ وَالمُسْتَتِرُ بِالسَّيِّئَةِ مَعْفُورٌ لَهُ»(٢).

٩ - عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثُّمَالِيِّ قَالَ: «قَالَ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ عِيْتَالَا: عَجَباً لِلْمُتَكَبِّرِ الْفَخُورِ الَّذِي كَانَ بِالْأَمْسِ نُطْفَةَ ثُمَّ هُوَ غَداً جِيفَةٌ»(٣).

٠١- قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْهِ: «آفَةُ الْحُسَبِ الِافْتِخَارُ»(٤).

١١ - عَنْ هِشَام بْنِ الْحَكَم وَأَبِي بَصِيرٍ جَمِيعاً عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكُلاِ قَالَ: «كَانَ رَجُلُ فِي الزَّمَنِ الْأُوَّلِ طَلَبَ اللَّهُ نْيَا مِنْ حَلَّالٍ فَلَمْ يَقْدِرْ عَلَيْهَا وَطَلَبَهَا مِنْ حَرَامٍ فَلَمْ يَقْدِرْ عَلَيْهَا فَأَتَاهُ النَّامُ اللَّهُ فَقَالَ لَهُ: أَلا أَذُلُّكَ عَلَى شَيْءٍ تُكْثِرُ بِهِ دُنْيَاكَ وَتُكْثِرُ بِهِ تَبَعَكَ؟. فَقَالَ: بَلَى.

قَالَ: تَبْتَدِعُ دِيناً وَتَدْعُو النَّاسَ إِلَيْهِ. فَفَعَلَ فَاسْتَجَابَ لَهُ النَّاسُ وَأَطَاعُوهُ فَأَصَابَ مِنَ اللَّانْيَا. ثُمَّ إِنَّهُ فَكَّرَ، فَقَالَ: مَا صَنَعْتُ ابْتَدَعْتُ دِيناً وَدَعَوْتُ النَّاسَ إِلَيْهِ مَا أَرَى لِي مِنْ تَوْبَةٍ إِلَّا اللَّانْيَا. ثُمَّ إِنَّهُ فَكَّرَ، فَقَالَ: مَا صَنَعْتُ ابْتَدَعْتُ دِيناً وَدَعَوْتُ النَّاسَ إِلَيْهِ مَا أَرَى لِي مِنْ تَوْبَةٍ إِلَّا اللَّذِينَ آبَيَ مَنْ دَعَوْتُهُ إِلَيْهِ فَأَرُدَّهُ عَنْهُ فَجَعَلَ يَأْتِي أَصْحَابَهُ الَّذِينَ أَجَابُوهُ، فَيَقُولُ: إِنَّ الَّذِي دَعَوْتُكُمْ إِلَيْهِ بَاطِلٌ وَإِنَّهَا ابْتَدَعْتُهُ فَجَعَلُوا يَقُولُونَ كَذَبْتَ هُوَ الْحُقُّ وَلَكِنَّكَ شَكَكْتَ فِي دِينِكَ فَرَجَعْتَ عَنْهُ إِلَيْهِ بَاطِلٌ وَإِنَّهَا ابْتَدَعْتُهُ فَجَعَلُوا يَقُولُونَ كَذَبْتَ هُوَ الْحُقُّ وَلَكِنَّكَ شَكَكْتَ فِي دِينِكَ فَرَجَعْتَ عَنْهُ وَلَكِنَّكَ شَكَكْتَ فِي دِينِكَ فَرَجَعْتَ عَنْهُ فَلَهُا وَلَكِنَّكَ شَكَكْتَ فِي دِينِكَ فَرَجَعْتَ عَنْهُ وَلَكَنَّ لَا أَحُلُّهَا حَتَّى يَتُوبَ اللهُ عَمَدَ إِلَى سِلْسِلَةٍ فَوَتَدَ لَهَا وَتِدا ثُمَّ جَعَلَهَا فِي عُنْقِهِ وَقَالَ: لَا أَحُلُّها حَتَّى يَتُوبَ اللهُ عَمَدَ إِلَى سِلْسِلَةٍ فَوتَدَ لَهَا وَتِدا ثُمَّ جَعَلَهَا فِي عُنْقِهِ وَقَالَ: لَا أَحُلُها حَتَّى يَتُوبَ اللهُ عَرَابًا وَإِلَى اللهَ عَمَدَ إِلَى سِلْسِلَةٍ فَوتَدَ لَهَا وَتِدا ثُمَّ جَعَلَهَا فِي عُنْقِهِ وَقَالَ: لَا أَحُلُها حَتَى يَتُوبَ اللهُ عَنَا وَتِدا عَلَى اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْتَعْلَى اللّهُ الْوَلَا عَلَى اللّهُ اللّهَ الْمَالِي اللّهُ اللّهِ الْمَالِي اللّهُ الْمُؤْلِقِي اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْمَالِقُ الْمَالَا اللّهُ الْمُؤْلِقِ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْتَلْمُ اللّهُ الْمَلْكُولُ اللّهُ الْتَلْمُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْمَالَا الْمَالِقُولُ الْمَالِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ اللّهُ اللّهُ الْمَلْكُولُ اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْمُعَلِّمُ الْمَالِي الْمُعْمِعُولُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْمُعْلَقُولُ اللّهُ الْمُعْرَالِ الللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْعِلُوا اللّهُ الْمَالِقُولُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ الْمُؤْمِلُ الل

فَأَوْحَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَى نَبِيٍّ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ قُلْ: لِفُلَانٍ وَعِزَّتِ لَوْ دَعَوْتَنِي حَتَّى تَنْقَطِعَ أَوْصَالُكَ مَا اسْتَجَبْتُ لَكَ حَتَّى تَرُدَّ مَنْ مَاتَ عَلَى مَا دَعَوْتَهُ إِلَيْهِ فَيَرْجِعَ عَنْهُ»(٥).

١٢ - جَاءَ عَنِ الإِمَامِ الرِّضَا عَلِيَكُلِرٌ عَنْ آبَائِهِ عَنْ آبُورُهُ، أَوْ رَجُلٍ بَاعَ حُرِّاً» (١٠). غَافِرُ كُلِّ ذَنْبٍ إِلَّا مَنْ أَحْدَثَ دِيناً، وَمَنِ اغْتَصَبَ أَجِيراً أَجْرَهُ، أَوْ رَجُلٍ بَاعَ حُرِّاً» (١٠).

١٣ - عَنْ طَلْحَةَ بْنِ زَيْدٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لِا قَالَ: «الْعَامِلُ بِالظُّلْمِ وَالْمُعِينُ لَهُ وَالرَّاضِي

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٦٢.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٦٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٤٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٤٢.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٥٤.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٥٥.

١٤ - عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سِنَانِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكَلِيْ قَالَ: «مَنْ عَذَرَ ظَالِماً بِظُلْمِهِ سَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِ مَنْ يَظْلِمُهُ فَإِنْ دَعَا لَمْ يَسْتَجِبْ لَهُ وَلَمْ يَأْجُرْهُ اللهُ عَلَى ظُلَامَتِهِ»(١).

٥ ١ - عَنْ مُحُمَّدِ بْنِ مُسْلِم عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَّلا يَرْ فَعُهُ إِلَى النَّبِيِّ وَأَنَّ فَالَ اللهُ عَزَّ وَعَالَ اللهُ عَزَّ مَنْ أَذْنَبَ ذَنْباً فَعَلِمَ أَنَّ لِي أَنْ أُعَلِّمَ وَأَنَّ لِي أَنْ أَعْفُو عَنْهُ عَفَوْثُ عَنْهُ ﴾(٣).

١٦ - رَوَى عَمْرِ و بْنِ عُثْمَانَ عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِهِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَكَ إِذَّ قَالَ: «سَمِعْتُهُ يَقُولُ: إِنَّ الرَّجُلَ لَيُذْنِبُ الذَّنْبَ فَيُدْخِلُهُ اللهُ بِهِ الجَنَّةَ.

قُلْتُ: يُدْخِلُهُ اللهُ بِالذَّنْبِ الْجَنَّةَ!.

قَالَ عَلَيْتُ ﴿: نَعَمْ إِنَّهُ يُذْنِبُ فَلَا يَزَالُ خَائِفاً مَاقِتاً لِنَفْسِهِ فَيَرْ حَمُّهُ اللهُ فَيُدْخِلُهُ الجُنَّةَ»(١).

١٧ - رَوَى الْحُسَنُ بْنُ عَلِيٍّ بْنِ شُعْبَةَ فِي تُحْفِ الْعُقُولِ عَنْ كُمَيْلِ بْنِ زِيَادٍ أَنَّهُ قَالَ لِأَمِيرِ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ كُمَيْلِ بْنِ زِيَادٍ أَنَّهُ قَالَ لِأَمِيرِ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ عَنِينَ عَلِيتَ اللَّهُ يُصِيبُ الذَّنْبَ فَيَسْتَغْفِرُ الله !.

فَقَالَ عَالِيَتُ إِذِ: يَا ابْنَ زِيَادٍ التَّوْبَةَ.

قُلْتُ: لَيْسَ!.

قَالَ عَالَيْتَلِامِزْ: لا.

قُلْتُ: كَنْفَ؟.

قَالَ عَلَيْكُ إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا أَصَابَ ذَنْباً قَالَ: أَسْتَغْفِرُ الله بِالتَّحْرِيكِ.

قُلْتُ: وَمَا التَّحْرِيكُ؟.

قَالَ عَلَيْتُ ﴿: الشَّفَتَانِ وَاللِّسَانُ يُرِيدُ أَنْ يَتْبَعَ ذَلِكَ بِالْحُقِيقَةِ.

قُلْتُ: وَمَا الْحُقِيقَةُ؟.

قَالَ عَلَيْتُ ﴿: تَصْدِيقُ الْقَلْبِ وَإِضْهَارُ أَنْ لَا يَعُودَ إِلَى الذَّنْبِ الَّذِي اسْتَغْفَرَ مِنْهُ.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٥٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٥٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٦٠.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٦١.

قُلْتُ: فَإِذَا فَعَلْتُ ذَلِكَ فَأَنَا مِنَ الْمُسْتَغْفِرِينَ؟.

قَالَ عَلَيْتُ إِذَ لَا، لِأَنَّكَ لَمْ تَبْلُغْ إِلَى الْأَصْلِ بَعْدُ.

قُلْتُ: فَأَصْلُ الإِسْتِغْفَارِ مَا هُوَ؟.

قَالَ عَلَيْتُ الرُّجُوعُ إِلَى التَّوْبَةِ عَنِ الذَّنْبِ الَّذِي اسْتَغْفَرْتَ مِنْهُ وَهِيَ أَوَّلُ دَرَجَةِ الْعَابِدِينَ وَتَرْكُ الذَّنْبِ وَالِاسْتِغْفَارُ اسْمٌ وَاقِعٌ لِسِتَّةِ مَعَانٍ...»(١).

١٨ - رَوَى مُحُمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ الرَّضِيُّ فِي نَهْجِ الْبَلَاغَةِ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَتَكِلاَ «أَنَّ قَائِلًا قَالِلًا وَاللهِ عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيَتَكِلاَ «أَنَّ قَائِلًا قَالَ بِحَضْرَتِهِ: أَسْتَغْفِرُ الله.

فَقَالَ عَلَيْكُ إِذَ تَكِلَتْكَ أُمُّكَ أَتَدْرِي مَا الإسْتِغْفَارُ. الاسْتِغْفَارُ دَرَجَةُ الْعِلِّيِّنَ وَهُوَ اسْمٌ وَاقِعٌ عَلَى سِتَّةِ مَعَانِ:

- أَوَّهُا: النَّدَمُ عَلَى مَا مَضَى.
- وَالثَّانِي: الْعَزْمُ عَلَى تَرْكِ الْعَوْدِ إِلَيْهِ أَبَداً.
- وَالثَّالِثُ: أَنْ تُؤَدِّيَ إِلَى المَخْلُوقِينَ حُقُوقَهُمْ حَتَّى تَلْقَى الله عَزَّ وَجَلَّ أَمْلَسَ لَيْسَ عَلَيْكَ نَبِعَةٌ.
  - وَالرَّابِعُ: أَنْ تَعْمِدَ إِلَى كُلِّ فَرِيضَةٍ عَلَيْكَ ضَيَّعْتَهَا فَتُؤَدِّيَ حَقَّهَا.
- وَالْخَامِسُ: أَنْ تَعْمِدَ إِلَى اللَّحْمِ الَّذِي نَبَتَ عَلَى السُّحْتِ فَتُذِيبَهُ بِالْأَحْزَانِ حَتَّى يَلْصَقَ الْجِلْدُ بِالْعَظْمِ وَيَنْشَأَ بَيْنَهُمَا خُمٌ جَدِيدٌ.
  - وَالسَّادِسُ أَنْ تُذِيقَ الجِّسْمَ أَلَمَ الطَّاعَةِ كَمَا أَذَقْتَهُ حَلَاوَةَ المُعْصِيَةِ.

فَعِنْدَ ذَلِكَ تَقُولُ أَسْتَغْفِرُ الله »(٢).

١٩ - عَنِ ابْنِ رِئَابِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ الله عَلَيْ - فِي حَدِيثٍ - قَالَ: ﴿إِنَّ رَسُولَ الله وَلَيْكَ وَكُلْ يَوْم وَلَيْلَةٍ مِائَةَ مَرَّةٍ مِنْ غَيْرِ ذَنْبٍ إِنَّ الله يَخُصُّ أَوْلِيَاءَهُ بِالْمَائِبِ لِيُوْجِرَهُمْ عَلَيْهَا مِنْ غَيْرِ ذَنْبِ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٧٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٧٧.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٨٥.

أجِكامِ الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر .....

## كيف نتوب ونستغفر ربنا؟

للتوبة آدابها، وكلما عمل المستغفر بها كان أقرب إلى الاستجابة. وفيها يلي نتلو معاً روايات شريفة حول آداب الاستغفار: مثل وقت الاستغفار؛ أن يكون في السحر، وأن يكون بعد الذنب مباشرة أو في ذات اليوم، وعند الفجر وعند مغيب الشمس. وكلما فتن بذنب اتبعه باستغفار حتى ولو تكرر منه ذلك مراراً ولو بعد عشرين سنة. وعندما تنزل به نقمة استغفر لأنها تذكرة له. والمؤمن يستغل فرصته فيستغفر ويعمل فيها صالحاً قبل أن تضيع عليه. ويستحب الاستغفار كل يوم سبعين مرة وخصوصاً عند ظهور علامات الموت. والمؤمن يديم محاسبته لنفسه حتى يستغفر من ذنوبه.

والمؤمن شديد الانتباه إلى أيامه كيف تتلاشى، فهو يديم العمل والاستغفار، وبالذات عندما يبلغ عمره أربعين سنة، أمّا عندما يبلغ الخمسين فليحسب نفسه وكأنه في حالة الاحتضار.

والمؤمن يتبع سيئاته حسنات، ويشتد حرصه على عمله لأنّه لا يفارقه حين يفارقه ماله وولده. والمؤمن حذر من عرض عمله على رسول الله على على الله على الله

١ - قَالَ رَسُولُ الله ﴿ إِنَّ لله فُضُولًا مِنْ رِزْقِهِ يَنْحَلُهُ مَنْ شَاءَ مِنْ خَلْقِهِ وَاللهُ بَاسِطُ يَدَهُ عِنْدَ كُلِّ فَجْرٍ لِلْذُنِبِ اللَّيْلِ هَلْ يَتُوبُ فَيَغْفِرَ لَهُ وَيَبْسُطُ يَدَهُ عِنْدَ مَغِيبِ الشَّمْسِ لِلْذُنِبِ النَّهَارِ هَلْ يَتُوبُ فَيَغْفِرَ لَهُ ﴾ (١).
 هَلْ يَتُوبُ فَيَغْفِرَ لَهُ ﴾ (١).

٢ - عَـنْ أَبِي جَمِيلَةَ قَالَ: قَالَ أَبُـو عَبْدِ الله عَلَيْتُ إِنَّ الله يُحِبُّ الْعَبْدَ المُفَتَّنَ التَّوَّابَ، وَمَنْ
 لَا يَكُونُ ذَلِكَ مِنْهُ كَانَ أَفْضَلَ» (٢).

٣- عَنْ عَلِيٍّ بْنِ عُقْبَةَ بَيَّاعِ الْأَكْسِيَةِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ عَلَيْكَلا ِ قَالَ: «إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَيُذْنِبُ الذَّنْبَ فَيَذْكُرُ بَعْدَ عِشْرِينَ سَنَةً فَيَسْتَغْفِرُ مِنْهُ فَيُغْفَرُ لَهُ وَإِنَّمَا يَذْكُرُ هُ لِيُغْفَرَ لَهُ وَإِنَّا الْكَافِرَ لَيُذْنِبُ الذَّنْبَ الذَّنْبَ فَيَنْسَاهُ مِنْ سَاعَتِهِ»(٣).

٤ - عَنْ شُـفْيَانَ بْنِ السِّـمْطِ قَالَ: قَـالَ أَبُـو عَبْـدِ الله عَيْكَ ﴿: ﴿ إِنَّ الله إِذَا أَرَادَ بِعَبْدٍ خَيْراً فَأَذْنَبَ ذَنْباً أَتْبَعَهُ بِنَقِمَةٍ وَيُذَكِّرُهُ الِاسْتِغْفَارَ » (٤).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٧٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٨٠.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٨١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٨٢.

٥ - عَنْ زَيْدٍ الشَّـحَّامِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيَّلِا قَالَ: «كَانَ رَسُـولُ الله ﷺ يَتُوبُ إِلَى الله عَنَّ وَجَلَّ فِي كُلِّ يَوْم سَبْعِينَ مَرَّةً.

قُلْتُ -الراوي-: أَكَانَ يَقُولُ أَسْتَغْفِرُ اللهِ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ؟.

قَالَ عَلَيْتُ إِذَ لَا، وَلَكِنْ كَانَ يَقُولُ: أَتُوبُ إِلَى الله.

قُلْتُ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ كَانَ يَتُوبُ وَلَا يَعُودُ وَنَحْنُ نَتُوبُ وَنَعُودُ. قَالَ: اللهُ ال

٦ - عَنْ بُكَيْرِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلِيَكَلِارٌ، أَوْ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلِيَكِلاِ - فِي حَدِيثٍ - ﴿ إِنَّ اللهُ عَنَّ مَنْ عَمِلَ مِنْ ذُرِّيَّتِكَ سَيِّنَةً ثُمَّ اسْتَغْفَرَ غَفَرْتُ لَهُ.

قَالَ عَلَيْتَ لِإِدْ: يَا رَبِّ زِدْنِي.

قَالَ عَزَّ وَجَلَّ: جَعَلْتُ هُمُ التَّوْبَةَ، أَوْ بَسَطْتُ هُمُ التَّوْبَةَ حَتَّى تَبْلُغَ النَّفْسُ هَذِهِ.

قَالَ عَلَيْتَكِلِادِ: يَا رَبِّ حَسْبِي »(٢).

٧- عَنْ جَابِرِ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ عَلَيْهِ ّ-فِي حَدِيثٍ- «أَنَّ رَسُولَ الله ﴿ وَعَا رَجُلًا مِنَ النَّهُ و وَهُوَ فِي السِّيَاقِ إِلَى الْإِقْرَارِ بِالشَّهَادَتَيْنِ فَأَقَرَّ بِهِمَا وَمَاتَ فَأَمَرَ الصَّحَابَةَ أَنْ يُغَسِّلُوهُ وَيُكَفِّنُوهُ ثُمَّ صَلَّى عَلَيْهِ وَقَالَ ﴿ يَكُلُ لِللهِ الَّذِي أَنْجَى فِي الْيَوْمَ نَسَمَةً مِنَ النَّارِ » (٣).

٨- رَوَى عَلِيٍّ بْنِ جَعْفَر عَنْ أَخِيهِ مُوسَى بْنِ جَعْفَر عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَلِيٍّ عَلَيِّ الله عَنْ عَلِيٍّ عَالَ: الله عَنَّ وَجَلَّ إِذَا أَرَادَ أَنْ يُصِيبَ أَهْلَ الْأَرْضِ بِعَذَابٍ قَالَ: لَوْ لَا الَّذِينَ يَتَحَابُونَ بِجَلَالِي وَيَعْمُرُونَ مَسَاجِدِي وَيَسْتَغْفِرُونَ بِالْأَسْحَارِ لَأَنْزَلْتُ عَذَابِي (٤٠).

٩ - عَنْ حَفْصِ بْنِ غِيَاثٍ قَالَ: «سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلِيَثَلا ِ يَقُولُ: إِنْ قَدَرْتَ أَنْ لَا تُعْرَفَ فَافْعَلْ وَمَا عَلَيْكَ أَنْ تَكُونَ مَذْمُوماً عِنْدَ النَّاسِ إِذَا كُنْتَ مَحْمُوداً عِنْدَ الله.

ثُمَّ قَالَ: قَالَ أَبِي عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبِ عَلِيَّ لا خَيْرَ فِي الْعَيْشِ إِلَّا لِرَجُلَيْنِ: رَجُلٍ يَزْدَادُ فِي كُلِّ يَوْمٍ خَيْراً، وَرَجُلٍ يَتَدَارَكُ مَنِيَّتَهُ بِالتَّوْبَةِ» (٥٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٨٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٨٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٨٩.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٩١.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٩٣.

أجِكامِ الجهادوالأمر بالمعروف والنهيعن المنكر ..................................

٠١ - عَنْ هِشَامِ بْنِ سَالِمِ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْتَ لَا أَنَّهُ قَالَ: «مَنِ اسْتَوَى يَوْمَاهُ فَهُوَ مَغْبُونٌ، وَمَنْ كَانَ آخِرُ يَوْمَيْهِ شَرَّ هُمَا فَهُوَ مَغْبُونٌ، وَمَنْ لَمْ يَرَ وَمَنْ كَانَ آخِرُ يَوْمَيْهِ شَرَّ هُمَا فَهُوَ مَلْعُونٌ، وَمَنْ لَمْ يَرَ الزِّيَادَةَ فِي نَفْسِهِ فَهُوَ إِلَى النُّقْصَانِ، وَمَنْ كَانَ إِلَى النُّقْصَانِ فَالمُوْتُ خَيْرٌ لَهُ مِنَ الْحَيَاةِ»(١).

١١ - عَنْ أَبِي بَصِيرِ قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْتُ إِنَّ الْعَبْدَ لَفِي فُسْحَةٍ مِنْ أَمْرِهِ، مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَرْبَعِينَ سَنَةً، فَإِذَا بَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً، أَوْحَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَى مَلَكَيْهِ قَدْ عَمَّرْتُ عَبْدِي هَذَا عُمُراً فَغَلِّظَا وَشَدِّدَا وَتَحَفَظًا وَاكْتُبَا عَلَيْهِ قَلِيلَ عَمَلِهِ وَكَثِيرَهُ وَصَغِيرَهُ وَكَبِيرَهُ " (٢).

١٢ - جَاءَ عَنِ الإِمَامِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ ﴿ يَا اللهُ عَالَ: ﴿ ثَلَاثٌ مَنْ لَمُ تَكُنْ فِيهِ فَلَا يُرْجَى خَيْرُهُ أَبَداً، مَنْ لَمْ يَخْشَ الله فِي الْغَيْبِ، وَلَمْ يَسْتَح مِنَ الْعَيْبِ ﴾ (٣).

١٣ - عَنْ أَبِي بَصِيرِ قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ الله عَلَيْ الْأَبْدُ اللهُ عَلَيْ الْعَبْدُ ثَلَاثاً وَثَلَاثِينَ سَنَةً فَقَدْ بَلَغَ أَشُدَّهُ، وَإِذَا بَلَغَ أَرْبَعِينَ فَهُوَ فِي النَّقْصَانِ بَلَغَ أَشُدَّهُ، وَإِذَا بَلَغَ أَرْبَعِينَ فَهُوَ فِي النَّقْصَانِ وَيَنْبَغِي لِصَاحِبِ الْخُمْسِينَ أَنْ يَكُونَ كَمَنْ كَانَ فِي النَّزْع "(١٠).

١٤ - عَنْ أَبِي ذَرِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: «اتَّقِ الله حَيْثُمَا كُنْتَ، وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنِ، وَإِذَا عَمِلْتَ سَيِّئَةً فَاعْمَلْ حَسَنَةً تَمْحُوهَا»(٥).

ُ ١٥ - عَنْ سُوَيْدِ بْنِ غَفَلَةَ قَالَ: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْتَكِلاِّ: «إِنَّ ابْنَ آدَمَ إِذَا كَانَ فِي آخِرِ يَوْمِ مِنْ أَيَّامِ الْآخِرَةِ مُثِّلَ لَهُ مَالُهُ وَوُلْدُهُ وَعَمَلُهُ فَيَلْتَفِتُ إِلَى مَالِهِ فَيَقُولُ: وَاللهُ إِنَّ كُنْتُ عَلَيْكَ حَرِيصاً شَحِيحاً، فَهَا لِي عِنْدَك؟. فَيَقُولُ: خُذْ مِنِّي كَفَنَك.

قَالَ: فَيَلْتَفِتُ إِلَى وُلْدِهِ فَيَقُولُ: وَالله إِنِّ كُنْتُ لَكُمْ مُحِبَّاً وَإِنِّ كُنْتُ عَلَيْكُمْ مُحَامِياً فَهَاذَا عِنْدَكُمْ؟.فَيَقُولُونَ: نُوَّدِيكَ إِلَى حُفْرَتِكَ نُوَارِيكَ فِيهَا.

قَالَ: فَيَلْتَفِتُ إِلَى عَمَلِهِ فَيَقُولُ: وَالله إِنِّي كُنْتُ فِيكَ لَزَاهِداً وَإِنْ كُنْتَ لَثَقِيلًا، فَيَقُولُ: أَنَا قَرِينُكَ فِي قَبْرِكَ وَيَوْمَ نَشْرِكَ حَتَّى أُعْرَضَ أَنَا وَأَنْتَ عَلَى رَبِّكَ (١٠).

١٦ - عَنْ أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عَلَيْ اللهَ عَلَيْ قَالَ: «تُعْرَضُ الْأَعْمَالُ عَلَى رَسُولِ الله عَلَيْ الله

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة، ج١٦، ص٩٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٠٠.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٠٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٠٢.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٠٥.

أَعْمَالُ الْعِبَادِ كُلَّ صَبَاحٍ أَبْرَارُهَا وَفُجَّارُهَا فَاحْذَرُوهَا وَهُوَ قَوْلُ الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ وَقُلِ اَعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللهُ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ وَقُلِ اَعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللهُ عَلَا اللهُ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ وَقُلِ اَعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُ وَرَسُولُهُ ﴿ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمَلُوا فَسَكِنَ اللهُ عَلَى اللهُ عَمَلُوا فَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَزَلَ اللهُ عَمَالُوا فَسَكِنَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَّا عَلَا عَلَمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَل

وكلمة أخيرة: اقتبسنا هذه الأحاديث الشريفة من كتاب الجهاد من موسوعة (وسائل الشيعة) للمحدث الكبير الشيخ الحر العاملي ويشف ، حيث إنه كان قدر تبها بطريقة فقهية. وقد اتبعنا ترتيبه إلا في بعض الحالات.

وقد اخترنا من الأحاديث ذات المعاني المشتركة حديثًا واحدًا للاختصار، ونحن ندعو ربنا أن يتغمد هذا المحدث الكبير برحمته، ويجزل ثوابه على خدماته للدين الحنيف، وندعو مثل ذلك لسائر العلماء الأبرار الذين أجهدوا أنفسهم في تمحيص وترتيب الآثار المروية عن النبي عليها وأهل بيته عليها.

كذلك نرجو أنْ يشركنا الصالحون في دعائهم ليغفر لنا الرب تعالى تقصيرنا في أمورنا إنه كان غفاراً.

وَالْحَكُمْدُللهُ رَبِّ الْعَالِمِينَ.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، آية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة، ج١٦، ص١٠٧.

المحتويات

## المحتويات

| الخامس: الإسلام ٠ ٤                       | المقدمة٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| السادس: بقية المطهّرات٤١                  | أحكام التقليد والبلوغ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الفصل الثاني: النجاسات٤٣                  | ما هو التقليد؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| أحكام النجاسات ٤٤                         | أحكام التقليد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١ و ٢- البول والغائط ٤٤                   | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣- المـــنـى٥٤                            | أحكام الطهارة ١٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤- الميتة والميت٤                         | الفصل الأول: المطهرات ٢٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٥ – الـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | الأول: الماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٦ و ٧- الكلب والخنزير                     | أقسام الماء المطلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ۸- المشركون والكفار۸                      | أحكام الماء المضاف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٩ – المسكرات والفقاع ٥٠                   | تغيُّر الماءتغيُّر الماء والماء الماء الما |
| حكم الشك في النجس والنجاسة ٥              | كيف تُطهِّر الماء المتغيّر؟٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| كيف تنتقل النجاسة٧٥                       | ثبوت النجاسة والطهارة والكُرِّيَّة٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ي .<br>موارد وجوب التطهير٥٣               | أحكام الماء المتنجِّس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الفصل الثالث: الطهارات الثلاث ٤٥          | غُسالةُ الوضوء والغسل ٣٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الطّهور في القرآن والسُّنَّة ٥٥           | الماء المشكوك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ما يجب التطهّر له                         | الشك في المحصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ما يستحب التطهُّر له                      | حكم السؤر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الأول: الوضوء ٥٩                          | الثاني: الأرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| أفعال الوضوء ٥٩                           | الثالث: الشمس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| شر ائط الوضوء                             | الرابع: التحوّل و الانقلاب ٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| ١- المرض والاحتضار١               | آداب الوضوء ٦٤                                                                                                 |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الأحكام                           | نواقض الوضوء                                                                                                   |
| أحكام الاحتضار                    | أحكام الشك في الوضوء                                                                                           |
| ٧- أحكام الوفاة٢                  | أحكام الجبائر                                                                                                  |
| غسل الميت                         | أحكام دائم الحدث                                                                                               |
| من يستثني من الغسل؟               | الثاني: الغُـسـَل                                                                                              |
| كيف يغسل الميت؟                   | أحكام الجنابة                                                                                                  |
| أحكام غسل الميت                   | كيفية الغُسل                                                                                                   |
| هكذا يكفن الميت                   | الأغسال المندوبة٧٣                                                                                             |
| في الحنوط والجريدتين والتشييع ١٥١ | الثالث: التيمم٧٤                                                                                               |
| الصلاة على الأموات١٥٢             | ألف: موجبات التيمم٧٤                                                                                           |
| كيف تصلي على الميت؟ ١٥٣           | باء: بماذا نتيمم؟                                                                                              |
| كيف تدفن الأموات؟ ١٥٦             | جيم: مسحات التيمم٧٦                                                                                            |
| أحكام القبور                      | دال: أحكام التيمم٧٧                                                                                            |
| غسل مس الميت                      | الفصل الرابع: الدماء الثلاثة٧٩                                                                                 |
|                                   | العصل الورابع. المعمد العارف المالية                                                                           |
|                                   | تعطيل الوربيع المحدو المدرعة المدرعة المحروبة المحيض المرابع المحدود المحروبة المحروبة المحروبة المحروبة المحر |
| أحكام الصلاة                      |                                                                                                                |
| أحكام الصلاة                      | أو لاً: الحيض                                                                                                  |
| أحكام الصلاة                      | أولاً: الحيض                                                                                                   |
| أحكام الصلاة                      | أولاً: الحيض                                                                                                   |
| أحكام الصلاة                      | أو لاً: الحيض                                                                                                  |
| أحكام الصلاة                      | أو لاً: الحيض                                                                                                  |
| أحكام الصلاة                      | أو لاً: الحيض                                                                                                  |
| أحكام الصلاة                      | أولاً: الحيض                                                                                                   |
| أحكام الصلاة                      | أولاً: الحيض                                                                                                   |
| أحكام الصلاة                      | أولاً: الحيض                                                                                                   |
| أحكام الصلاة                      | أو لاً: الحيض                                                                                                  |

| سابعاً: صلاة العيدين٣٥٠                     | سادساً: الركوع                    |
|---------------------------------------------|-----------------------------------|
| کیفیتهاکیفیتها                              | ثامناً: التشهد                    |
| ثامناً: صلاة الآيات٣٥٣                      | تاسعاً: التسليم                   |
| أولاً: الأسباب                              | حادي عشر: الموالاة٧٥٧             |
| ثانياً: الوقت ٣٥٤                           | ثاني عشر: القنوت٢٥٨               |
| ثالثاً: كيفيتها ٣٥٤                         | ثالث عشر: التعقيب                 |
| رابعاً: أحكامها                             | الفصل الثالث: الخلل في الصلاة ٢٦٦ |
| خامساً: مستحباتها                           | أولاً: مبطلات الصلاة٢٦٦           |
| تاسعاً: صلاة الاستسقاء ٣٥٨                  | ثانياً: أحكام الشكوك والخلل ٢٨١   |
| عاشراً: الصلوات المندوبة ٥٩٣                | الفصل الرابع: سائر الصلوات ٣٠٢    |
| آداب التحية في الإسلام                      | أو لاً: صلاة المسافر              |
| أحكام الصيام                                | أحكام الإقامة الشرعية ٣١٤         |
|                                             | أحكام الخلل في السفر ٣١٨          |
| الصيام في الكتاب والسنة ٣٦٩<br>أحكام الميام | ثانياً: صلاة الخوف والمطاردة ٣٢٠  |
| أحكام الصيام                                | صلاة الخوف                        |
| المفطرات                                    | صلاة المطاردة                     |
| ألف: الطعام والشراب ٣٧٨                     | ثالثاً: قضاء الصلاة٣٢٣            |
| باء: المباشرة                               | متى يجب القضاء؟                   |
| سائر المفطرات                               | قضاء فوائت الوالدين ٣٢٥           |
| أحكام القضاء                                | رابعاً: صلاة الاستيجار            |
| أقسام من الصيام الواجب ٣٨٥                  | خامساً: صلاة الجماعة ٣٢٨          |
| آداب الصيام                                 | أحكام الجماعة                     |
| بماذا يثبت الهلال؟                          | إمام الجماعة                      |
| أحكام الاعتكاف                              | سنن الجماعة ٣٤١                   |
| تمهيد                                       | سادساً: صلاة الجمعة٣٤٣            |
| ما هو الاعتكاف؟                             | صلاة الجمعة في القرآن الكريم ٣٤٣  |
| شروط الاعتكاف ٣٩٣                           | أحكام صلاة الجمعة ٣٤٧             |
| أحكام الاعتكاف ٣٩٥                          | أحكام الجمعة                      |

| ثالثاً: الحول                                                                 | أحكام الخمسأحكام الخمس                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| زكاة الغلات الأربع                                                            | تمهيد                                                                                                                      |
| مصارف الزكاةمصارف                                                             | لماذا الخمس؟                                                                                                               |
| أولاً وثانياً: الفقراء والمساكين . ٤٤٣                                        | ر<br>دور الخمس في الكيان الديني . ٤٠٥                                                                                      |
| ثالثاً: العاملون عليها ٤٤٤                                                    | ما يجب فيه الخمس                                                                                                           |
| رابعاً: المؤلفة قلوبهم ٥٤٤                                                    | ً بن بن ي<br>أولاً: غنائم دار الحرب ٤٠٧                                                                                    |
| خامساً: تحرير الرقيق ٤٤٥                                                      | ثانياً: المعادن                                                                                                            |
| سادساً: الغارمون ٤٤٥                                                          | ت<br>ثالثاً: الكنوز                                                                                                        |
| سابعاً: سبيل اللَّه                                                           | رابعاً: الغوص                                                                                                              |
| ثامناً: ابن السبيل ٤٤٦                                                        | خامساً: الحلال المختلط بالحرام . ٤١١                                                                                       |
| شروط المستحقين للزكاة ٤٤٦                                                     | سادساً: الذمي إذا اشترى أرضاً ٤١٢                                                                                          |
| لواحق أحكام الزكاةلواحق                                                       | سابعاً: الفوائد بعد المؤونة ٤١٢                                                                                            |
| القسم الثاني: زكاة الفطرة ٤٥٣                                                 | تقسيم أسهم الخمس                                                                                                           |
| زكـــاة الفطـرة ٤٥٣                                                           | أسئلة في الخمس                                                                                                             |
| أحكام زكاة الفطرة ٤٥٤                                                         | ً<br>أحكام الزكاة وفقه الصدقات                                                                                             |
| القسم الثالث: الإنفاق والصدقات. ٥٩                                            | تمهيدل                                                                                                                     |
| الإنفاق والصدقات في القرآن الكريم . ٩ ٥ ٤                                     | "القسم الأول: زكاة المال ٤٢٨                                                                                               |
| الإنفاق والصدقات في السنة الشريفة ٦٣ ٤                                        |                                                                                                                            |
| **)                                                                           | ,                                                                                                                          |
| ·                                                                             | وجُوبِ الزكاة                                                                                                              |
| أحكام الحج                                                                    | وجُوبِ الزكاة<br>من تجب عليه الزكاة؟ ٤٢٩                                                                                   |
| ·                                                                             | وجوب الزكاة<br>من تجب عليه الزكاة؟ ٢٩٤<br>ما تجب فيه الزكاة                                                                |
| أحكام الحج                                                                    | وجُوبِ الزكاة<br>من تجب عليه الزكاة؟ ٤٢٩                                                                                   |
| أحكام الحج ١٧٣ استطاعة الحجّ، أقسامه وشروطه ٤٧٥ تفصيل مناسك العمرة والحجّ ٤٧٩ | وجوب الزكاة ٤٢٨<br>من تجب عليه الزكاة؟ ٤٢٩<br>ما تجب فيه الزكاة ٤٣١<br>زكاة الأنعام الثلاثة ٤٣٢                            |
| أحكام الحج                                                                    | وجوب الزكاة ٤٢٨<br>من تجب عليه الزكاة؟ ٤٣٩<br>ما تجب فيه الزكاة ٤٣١<br>زكاة الأنعام الثلاثة ٤٣٢<br>الشرط الأول: النصاب ٤٣٢ |
| أحكام الحج                                                                    | وجوب الزكاة                                                                                                                |
| أحكام الحج                                                                    | وجوب الزكاة                                                                                                                |
| أحكام الحج                                                                    | وجوب الزكاة                                                                                                                |

| أحكام الهديأحكام الهدي                            | ٣- شمّ الطيب والتطيّب به . ٤٨٩        |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------|
| ٦- الحلق والتقصير٢٥                               | ٤ - لبس الثياب للرجال ٤٩٠             |
| ٧- طواف الزيارة٧                                  | ٥ – الاكتحال٥                         |
| ۸- صلاة طواف الزيارة ١٢ ٥                         | ٦- أن ينظر في المرآة                  |
| ٩ – السعي ١٣ ه                                    | ٧- لبس الحذاء والجورب ٤٩١             |
| ٠١٠ طواف النساء١٠٠                                | ٨- الفسوق٨                            |
| ١١- صلاة طواف النساء٥                             | ٩ – الجدال٩                           |
| ١٢ - المبيت بمني١٣ ه                              | ١٠ - قتل هوام البدن ٤٩٢               |
| ۱۳ - رمى الجمار الثلاث ۱۶                         | ١١ - لبس الخاتم للزينة ٤٩٣            |
| حجّ الإفراد                                       | ١٢ - تزيّن المرأة بلبس الحُليّ ٤٩٣    |
| حــجّ القِـران٥١٦                                 | ١٣ – التدهين ٤٩٣                      |
| أحكام حجّ المرأة١٧٥                               | ١٤ – إزالة الشعر ٤٩٣                  |
| حجّ الصبي والصبيّة٥١٨                             | ١٥ - تغطية الرجل لرأسه ٤٩٣            |
| أحكام النيابة                                     | ١٦ – الاستظلال للرجال حال السير . ٤٩٤ |
| أحكام المصدود                                     | ١٧ – الإدماء ٩٥                       |
| أحكام المحصور                                     | ١٨ – تقليم الأظفار ٩٩٥                |
| '                                                 | ١٩ - قطع الأشجار والنباتات ٤٩٥        |
| أحكام الجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ٥٢٣ | ٠٢- حمل السلاح ٩٦٠                    |
| تمهيد                                             | ٢- الطواف٢                            |
| الفصل الأول: جهاد التحدي ٥٢٧                      | ٣- صلاة الطواف                        |
| مَـنْ نجاهـد؟                                     | ٤ – السعي                             |
| الفصل الثاني: أحكام القتال ٤٣ ٥                   | ٥ - التقصير                           |
| شرائط وجوب الجهاد٧٤٥                              | أعمال حجّ التمتّع                     |
| حكم القتال في الحَرَمِ وفي الأَشْهر الخُرُم ٧٤ ٥  | شروط حجّ التمتّع٥٣                    |
| ولاية الحرب٧٤٥                                    | ١ – الإحرام                           |
| الثبات في القتال ٥٤٨                              | ٢- الوقوف بعرفات٧٠٠                   |
| الأسلحة في القتالالاسلحة                          | ٣- الوقوف بالمزدلفة٠٠٠                |
| العهود والمواثيق ٤٩٥                              | ٤ - رمي جمرة العقبة٤                  |
| أحكام التحكيمأحكام                                | ٥- الهدي                              |
|                                                   |                                       |

| أحكامُ العِبَ اداتِ                        |                                                   |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| أحكام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ٦٣ ٥ | أحكام الجعل                                       |
| وجوب الأمر والنهي ٣٦٥                      | أحكام الأسرى ٥٥٣                                  |
| شروط الأمر والنهيّ ١٦٥                     | الغنائم٤٥٥                                        |
| مراتب الإنكار                              | أحكام الأراضي٥٥٥                                  |
| آداب الأمر والنهي ٧٦٥                      | أحكام الجزية٥٥٥                                   |
| الفصل الرابع: جهاد النفس ٢٩٥               | عقد الهدنة                                        |
| مجاهدة الهوى                               | قتال أهل البغي٧٥٥                                 |
| المحتويات                                  | الفصل الثالث: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ٥٥٨ |



\* ولد سياحته في مدينة كربلاء المقدسة سنة ١٩٤٥م، في بيت تأسست أركانة على قواعد العلم والفضيلة، والمده سياحة آية الله الفقيه العالم العارف السيد محمد كاظم المدرسي (ت١٤١٤هـ)، وجده لأمه آية الله العظمى السيد ميرزا مهدي الشيرازي (ت ١٣٨٠هـ)، وخاله المرجع آية الله العظمى السيد محمد مهدي الشيرازي (ت ١٤٢٢هـ). فهو بحق عميد أسرة المدرسي وفقيهها الأبرز.

\* هو اليوم علمٌ من أعلام المرجعية والفكر والجهاد في عصرنا الراهن. وأهم ما تحفل به منظومته الفكرية، نظريته في التصدي لقضايا الأمة التي حاول سهاحته غرسها في أفئدة الكثيرين ممن تفاعلوا مع الصحوة وعملوا من أجلها، فتبلورت برؤاه خريطة متكاملة في العمل السياسي والحركي، والواقع الثقافي والاجتهاعي للأمة. كها تأسست على يديه وبتوجيهاته جملة من المشاريع الرسالية.

\* تناولت كتاباته: تفسير القرآن والتدبر فيه، والتاريخ، والإجتهاع، والفكر، والمنطق الإسلامي، والعرفان الإسلامي، والتشريع الإسلامي كاشفة نقاطاً مضيئة في الدين الإسلامي.

تتألف رسالته العملية من ثلاثة أجزاء: (أحكام العبادات، أحكام المعاملات، أحكام الولايات). كما دوَّن سماحته أراءه الإجتهادية على دورة كاملة من الفقه من مصدرَي: العروة الوثقى، ومسائل موسوعة مهذب الأحكام.